

فصلية - علمية - محكمة العدد 43 - السنة الحادية عشرة - خريف 2018







للدراسات والبحوث والنشر www.folkculturebh.org

بالتعاون مع



الانظمَى الدَوليت المهنى المشكعي (IOV) www.jov.world

تصدر المجلمة بالعربية مع ملخصات بالإنجليزية والفرنسية. وعلى الموقع الإلكتروني بـ (العربية - الإنجليزية - الفرنسية - الإسبانية - الصينية - الروسية)

#### العلاقات الدولية:

هاتف: 973 39946680+

#### سكرتاريا التحرير:

E.mail: editor@folkculturebh.org ص.ب: 5050 المنامة – مملكة البحرين

رقم التسجيل: MFCR 781 رقم الناشر الدولي: ISSN 1985-8299

#### الثقافة الشعبية للدراسات والبحوث والنشر

هاتــف: 17400088 +973 +973 فاكس: 4973 +

#### إدارة التوزيع:

ھاتىف: 35128215 +973 35128215 فاكس: 4973 17406680

#### الإشتراكات:

هاتـف: 973 33769880 +973

#### هيئة التحرير:

#### على عبدالله خليفة

- المدير العام
- رئيس التحرير

#### محمد عبدالله النويري

- رئيس الهيئة العلمية
  - مديرالتحرير

#### عبدالقادر عقيل

نائب المدير العام للشؤون
 الفنية والإدارية

#### نور المدى بادىس

• إدارة البحوث الميدانية

#### أعضاء هيئة التحرير:

- حسین محمد حسین
  - حسن مدن

#### سيد أعمد رضا

- سكرتاريا التحرير
- إدارة العلاقات الدولية

#### فراس عثمان الشاعر

• تحرير القسم الإنجليزي

#### البشير قربوج

• تحرير القسم الفرنسي

ترجمة الملخصات على الموقع الإلكتروني: www.folkculturebh.org

#### نعمان الموسوي

- الترجمة الروسية
  - عمر بوحاشي
- الترجمة الإسبانية
  - فريدة ونج فو
- الترجمة الصينية

#### عمرو محمود الكريدي

• الإخراج الفني والتنفيذ

#### شيرين أحمد رفيع

منسق الارتباط بالمنظمة
 الدولية للفن الشعبي

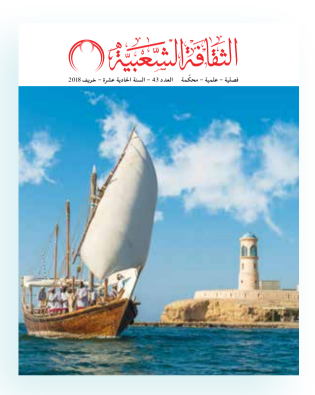
#### حسن عيسى الدوي مريم يتيم

• دعم النشر الإلكتروني

#### الثقافة الشعبية

فصلية | علمية | محكمة صدر عددها الأول في أبريل 2008

العددرقم 43 - خريف 2018



#### وكلاء توزيع الثقافة الشعبية:

البحريان: دارالايام للصحافة والنشر والتوزيع - السعودية: الشركة الوطنية الموحدة للتوزيع - قطر: دار الشرق للتوزيع والنشر - الامارات العربية المتحدة: دار الحكمة للطباعة والنشر - الكويت: الشركة المتحدة لتوزيع الصحف - جمهورية مصر العربية: مؤسسة الاهرام - اليمن: القائد للنشر والتوزيع - الأردن: ارامكس ميديا - المغرب: الشركة العربية الافريقية للتوزيع والنشر والصحافة (سبريس) - تونس: الشركة التونسية للصحافة - لبنان: شركة الاوائل لتوزيع الصحف والمطبوعات - سوريا: مؤسسة الوحدة للصحافة والطباعة والنشر والتوزيع - السودان: دار عزة للنشر والتوزيع - ليبيا: شركة ليبيا المستقبل دار عزة للنشر والتوزيع - موريتانيا: وكالة المستقبل للإتصال والإعلامية - موريتانيا: وكالة المستقبل للإتصال والإعلام - فرنسا (باريس): مكتبة معهد العالم العربي.

ترحب (الفَّقَافَى الشِّعَبَيَّةُ) بمشاركة الباحثين والأكاديميين فيها من أي مكان، وتقبل الدراسات والمقالات

العلمية المعمقة، الفولك الورية والاجتماعية والانث روبولوجية والنفسية والسيميائية واللسانية واللسانية والأسلوبية والموسيقية وكل ما تحتمله هذه الشعب في الدرس من وجوه في البحث تتصل بالثقافة الشعبية، يعرف كل اختصاص اختلاف أغراضها وتعدد مستوياتها، وفقا للشروط التالية:

- ◄ المادة المنشورة في المجلة تعبر عن رأي كتابها، ولا تعبر بالضرورة عن رأي المجلة.
- ◄ ترحب (الثَّقَاقَ الْشَعَبَيْدُ) بأية مداخلات أو تعقيبات أو تصويبات على ما ينشر بها من مواد وتنشرها حسب ورودها وظروف الطباعة والتنسيق الفنى.
- ◄ ترسل المواد إلى (الثَّقَاقَ الشَّعَبَيْنَ) على عنوانها البريدي أو الإلكتروني، مطبوعة الكترونيا في حدود 4000 و 6000 كلمة وعلى كل كاتب أن يبعث رفق مادته المرسلة بملخص لها من صفحتين A4 لتتم ترجمته إلى (الإنجليزية الفرنسية الأسبانية الصينية الروسية)، مع نبذة من سيرته العلمية.
- ◄ تنظر المجلة بعناية وتقدير إلى المواد التي ترسل وبرفقتها صور فوتوغرافية، أو رسوم توضيحية أو بيانية، وذلك لدعم المادة المطلوب نشرها.
  - ◄ تعتــذر المجلة عن عــدم قبولها أية مادة مكتوبة بخط اليد أو مطبوعة ورقيا.
- ◄ ترتيب المواد والأسماء في المجلة يخضع لاعتبارات فنية وليست له أية صلة بمكانة الكاتب أو درجته العلمية.
- ◄ تمتنع المجلة بصفة قطعية عن نشرأية مادة سبق نشرها، أو معروضة للنشرلدي منابر ثقافية أخرى.
  - ◄ أصول المواد المرسلة للمجلة لا ترد إلى أصحابها نشرت أم لم تنشر.
- ◄ تتولى المجلة إبلاغ الكاتب بتسلم مادته حال ورودها، ثم إبلاغه لاحقا بقرار الهيئة العلمية حول مدى صلاحيتها للنشر.
- ◄ تمنـح المجـلة مقـابـل كـل مـادة تنشـربهـا مكافأة مـالية منـاسبة، وفـق لائـحة الأجـوروالمكافـآت المعتـمدة لديـها.
- ◄ على كل كاتب أن يرفق مع مادته تفاصيل حسابه البنكي (IBAN) واسم وعنوان البنك مقروناً بهواتف التواصل معه.
  - ◄ البريد الالكتروني: editor@folkculturebh.org
  - ◄ الرجاء المراسلة على البريد الالكتروني المشار إليه عاليه.

#### أسعار المجلة في مختلف الدول:

البحريان: 1 دينار - الكويات: 1 دينار - تونس: 3 دينار - سلطنة عمان: 1 ريال السودان: 2 ريال - قطار: 10 ريال - اليه السودان: 5 جنيه السعودية: 10 ريال - الإمارات العربية المتحدة: 10 درهم الأردن: 2 دينار - العراق: 3000 دينار - فلسطين: 2 دينار - ليبيا: 5 دينار المغرب: 30 درهما - سوريا: 100 ل.س - بريطانيا: 4 جنيه - كندا: 5 دولار أستراليا: 5 دولار - دول الاتحاد الأوروبي: 4 يورو - الولايات المتحدة الأمريكية: 5 دولار

#### حساب المجلة البنكي:

IBAN: BH83NB0B00000099619989 - SWIFT: NB0B BHBM بنك البحرين الوطني – البحرين



# معهد للتراث في الخليج العربي هكذا تُخدم الثقافة .. وهكذا يُبني الإنسان

مما لا ينسى من الفضائل العديدة لدولة الكويت، إنشاءها قبل ما يقرب من نصف قرن المعهد العالي للفنون الموسيقية والمعهد العالي للفنون المسرحية اللذين أسهما إسهاما مؤثرا في الحركة الفنية بهذه الدولة العربية الشقيقة، وقد امتد هذا التأثير ليشمل كل منطقة الخليج والجزيرة العربية حيث فتحت أبواب هذين المعهدين للطلبة الوافدين للدراسة من دول الخليج العربي ومن باقي الدول العربية مع تقديم تسهيلات ميسرة للدارسين.

لقد انتدبت وزارة الإعلام الكويتية أعلى الكفاءات العربية المتخصصة في مجالي المسرح والموسيقى للتدريس والإدارة في هذين المعهدين، مما أنعش الحركة المسرحية والفنية وفتح آفاقا جديدة أمام الكويت ودول الخليج العربية وأسهم في تغيير نظرة المجتمع إلى هذه الفنون وطور رؤى وأفكار وطموحات جيل الشباب العربي في الخليج حول إمكانات المستقبل.

وقد أسهمت وزارة الإعلام البحرينية لسنوات في ابتعاث نحبة من خريجي الثانوية العامة وغيرهم من المواهب للدراسة في هذين المعهدين، وعلى مدى سنوات تخرج جيل جديد من هواة المسرح في مجالات الفنون المسرحية وأسهموا في النهوض بالحركة المسرحية البحرينية وبرزوا في تقديم أعمال مسرحية درامية تلفزيونية وسينمائية رفيعة المستوى. وكذلك في مجال الفنون الموسيقية غناء وتلحيناً وإجادة عزف، ومن هؤلاء الطلبة من واصل الدراسة في المعاهد العليا خارج الكويت ليصل إلى أعلى الدرجات الفنية في مجال الاختصاص.

ومن يتأمل نتاج ومسار الحركة المسرحية والغنائية في الكويت ويستعرض أعلامها وتنوع عدد الفرق المسرحية والفنية الناشطة بها سيلمس الدور التاريخي المؤثر لهذين المعهدين اللذين ما يزالان يؤديان الدور بكل كفاءة واقتدار.

وجميل أن يدرك المسؤول الإعلامي في بلداننا بأن العمل في ميدان الإعلام لا يعدو أن يكون عملا آنيا يحقق أهدافاً عابرةً، ليظل محرقةً تأكل بسرعة فائقة كل ما أمامها ولا تبقي أثراً على المدى البعيد، وأن الأثر التأسيسي لميدانين كالعمل الثقافي والتعليمي هما الأبقى والأكثر فاعليةً وتأثيراً، لذلك كان توجه الإعلام الكويتي للجمع بين العمل الإعلامي المطلوب لدولة ناشئة وبين التأسيس لحركة ثقافية وفنية، فكان لها ذلك النجاح الذي مازلنا معانحصد ثماره.



## مسعدهد السشارقسة للستسراث SHARJAH INSTITUTE FOR HERITAGE نصون التراث ... نحفظ الهوية

واليوم، وبجرأة الرواد، وبرؤية وإرادة سياسية، تنبري إمارة الشارقة بدولة الإمارات العربية المتحدة إلى أخذ زمام المبادرة والتأسيس لمعهد الشارقة للتراث كمعهد علمي يختص بتدريس علم الفولكلور وما يتصل به من علوم رديفة، وذلك ضمن حركة رسمية ناشطة في إعطاء كل ما يتصل بالتراث الثقافي المحلي والعالمي مكانته اللائقة. وفي هذا ما فيه من تأثير ليس في حدود مكانه وإنما ليشمل كل المنطقة.

فمثل هذه المؤسسات لا يمكن أن تنجح وأن تستمر دون إرادة سياسية ودون تخطيط علمي وإداري متقن ودون دعم مالي يؤمن الاستمرار بعيدا عن العثرات. ومن يتابع الخطوات التي يقوم بها صاحب السمو الشيخ الدكتور سلطان بن محمد القاسمي عضو المجلس الأعلى للإتحاد حاكم الشارقة على ساحة الأنشطة الثقافية في الإمارة وخارجها يبرز موضوع التراث كثيمة محورية تدور حولها أو تتصل بها مختلف الأنشطة، ويكفي المتابع أن يرى تطور الاحتفالية السنوية لأيام الشارقة التراثية، وإنشاء القرية التراثية على مساحة عريضة بمختلف الخدمات، واحتضان مشروع مكنز الفولكلور العربي، وتأسيس جائزة الشارقة الدولية للتراث الثقافي، إلى جانب العديد من مهرجانات الفنون الشعبية المحلية وانشاء مكاتب تمثيلية بالشارقة للمنظمات الدولية غير الحكومية المعنية بالثقافة الشعبية أمثال IOV ، CIOFF ، ECOSOC وغيرها.

إن اختيار نخبة عربية من ذوي الاختصاص لتولي وضع الرؤى والمناهج وتقنين المسار التعليمي والتدريبي لهذا المعهد ليصل إلى أعلى المراتب الأكاديمية، برئاسة الدكتور عبدالعزيز عبدالرحمن المسلم رئيس معهد الشارقة للتراث، وبمتابعة شخصية ناشطة ومستمرة من صاحب السمو حاكم الشارقة، سيضع هذا المعهد على ذات المسار الذي نجحت فيه المعاهد العريقة ذات التأثير في الحياة من حولها.. فهكذا تخدم الثقافة.. وهكذا يبنى الإنسان.

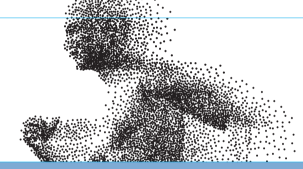
علي عبدالله خليفة رئيس التحرير

## الفهرس

معهد للتراث في الخليج العربي هكذا تُخدم الثقافة .. وهكذا يُبنى الإنسان على عبدالله خليفة

### تصدير

الثقافة الشعبية أساس الحضارة الانسانية عاطف عطته



## الذاكرة والتراث الثقايف اللامادي

آفاق

عبد الرحمن أيّوب



## أدب شعبي

غَزَالِ الْـمَقْدَشِيَّة.. شاعرةٌ وحكيمةٌ من اليمن السعيد

محمد على ثامر



40

سيرة بني هلال، بين الشفاهية والتدوين

محمود رمضان الجبور

الشعر الشعبى الجزائري

قراءة تأثيليت في المفهوم والتطور وأشهر الأعلام.

جلول دواجي عبد القادر

الثقافة البصرية ودورها في رصد عناصر الثقافة الشعبية

ولاء محمد محمود

المتخيل في القصم الشعبيم اليهوديم المغربيم

قصة يوسف عليه السلام نموذجا

عبد الكريم الصواف



## عادات وتقاليد

96

عادات الزواج وتقاليده في الماضي «دولة الإمارات العربية المتحدة» الجزء الأول اختيار الزوجة بدرية الشامسي



### ثقافةمادية

164

أثر ثقافي البادية والمدينة على حرفة ومنتجات السدو التقليدية في الكويت على علي صالح النجاده

176

مهارات ومعارف النجار التقليدي في صناعة الأبواب العتيقة بمنطقة نفزاوة محمد الجزيراوي



## فيالميدان

188

سلطنة عُمان وحفظ تراثها الموسيقي "مركزُ عُمان للموسيقي التقليدية"

سيد أحمد رضا

## جديدالنشر





110

الزارية السودان:

علاج نفسی شعبی

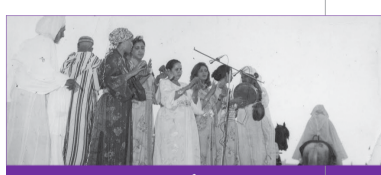
نهلة إمام

116

الأولياء في المغرب

بين سلطة الضريح ورمزية المكان

محمد القاضى



## موـــيقے وأداء حركي

132

يوم فـــرح

الغناء الشعبي في شمال فلسطين نوال الحردان

نوال انجردان

152

الظاهرة القائدية في الشعر الشفوي بالمغرب؛

العيطة العبدية نموذجا

أحمد اشتيوي





## الثقافة الشعبية أساس الحضارة الانسانية

لعل من نافل القول التأكيد على أن الثقافة، والثقافة الشعبية على الخصوص، لصيقة المجتمع الانساني في مكان من العالم، وفي أي زمان. ذلك أن الانسان منذ وجوده وهو يعمل على استمرار حياته في محيط لامكان فيه إلا لمن يستطيع العيش بالاستمرار على قيد الحياة، إن كان في تحصيل وسائل معيشته، أو في حماية نفسه من أذى الحيوان وغوائل الطبيعة. ومن المهم القول إن أي فعل يقوم به الانسان في هذه المجالات ناشئ عن عقل يعقل وعن تلمّس حواسٍ في عالم لا يزال فيه كل شيء طبيعياً دون تدخل ودون عناية. وعليه، إن كل فعل يتأتى عن نشاط الانسان ليبقى على قيد الحياة هو فعل ثقافي؛ فعل مبتكر أوجده الانسان في لحظة الحاجة إليه، ليومّن بوساطته معيشته ومن ثم، على مرالزمن، ارتقاءه في الحياة.

ولأن الفعل الانساني في أي مجتمع ينحو هذا المنعى، فإن الثقافة الناشئة عن هذا الفعل هي ثقافة شعبية، ظهرت لتلبي حاجة بعينها، وبوعي من الانسان وفعله. ولأن لكل مجتمع خصائصه وظروفه وطرقه في تلبية حاجاته، فإن حصيلة الثقافة الشعبية هي حصيلة عالمية، بهويات إقليمية، أو محلية، أو وطنية وقومية بالمعنى الحديث. من هنا، يمكن القول إن مجموع هذه الثقافات الشعبية يشكل الأساس الفعلي للحضارة الانسانية.

والثقافة الشعبية، بهذا المعنى، موفورة العناصر، توجدها حاجة الانسان المادية، بعد التفكير في إيجادها ذهنياً على شكل صورة تتحوّل إلى وجود مادي بالفعل الانساني، ولتلبّي حاجات مادية، وحاجات لا مادية أيضاً. فوجود أدوات الحراثة نشات عن التفكير في كيفية استنبات النباتات. والرقص الايقاعي انوجد لاستجلاب رضى الآلهة وكفّ أذاها. والحاجة إلى المتعة والانشراح أوجدت الآلة الموسيقية.. وهكذا. ما يعني، أن من الصعوبة الفصل بين ما هو مادي وما هو لا مادي في الثقافة الشعبية. وفي هذه المسألة شأن آخر.

لا وجود لثقافة معزولة إلا في المجتمعات الأولية المغرقة في عزلتها، هذا إذا وُجدت في العصر الذي نعيش فيه؛ مايعني أن أنفاس الثقافة مفتوحة على كل الجهات، في الأخذ كما في العطاء. ولكن من المهم القول إن عناصر كثيرة، وظروفاً شديدة التأثير تجعل الثقافة المجتمعية المخصوصة، وفي أي مجتمع، عرضة للتأثير كما للتأثير. وإذا كان لهذه العناصر التغييرية أن تؤثر، فهي رسولة الثقافات التي انتجت التقنيات العالية ووسائل الاتصال الحديثة والتواصل الاجتماعي، المرفقة بضغط كبير تحمله أنماط حياة ووسائل عيش أُنتجت في أمكنة، على أن تستهلك في أمكنتها ذاتها، وفي أمكنة أخرى لها أن تتشارك في الاستهلاك دون أن يكون لها يد في الانتاج، ودون أن يكون لها عد فانفسية للتعامل مع هذا يكون لها حديثة متناسبة مع أدوات الانتاج، ودون القدرة على إيجاد البيئة المادية والنفسية للتعامل مع هذا

الانتاج. فيطغى هنا المنتِج الذي له طرائقه وأنماطه في التعاطي مع انتاجٍ متناسبِ مع حاجاته وتطلعاته، على مستهلك لا بدله إلا أن يتعاطى بطرق مغايرة تعتمد على كل ما هو غريب عن بنى الذهنيات، وعن التداول في مجرى الحياة اليومية. فيكون التأثير مضاعفاً.

بالاضافة إلى تنامي نمط الاستهلاك لدى المجتمعات المتأثرة، وما يتطلّب ذلك من تداعيات نفسية جماعية تعطي للاستهلاك التفاخري الأولويّة في نمط عيشها؛ تأخذ في الابتعاد الواعي واللاواعي عن كل ما يربطها بخاضرها الثقافي وماضيها النماني، وبكل ما يربطها بثقافتها، باعتبارها ثقافة عفى عليها الزمن، وأصبحت من مخلّفات الماضي وأسيرة التقاليد، ليتمثّل ثقافة طارئة حملتها المحطات التي تملأ الفضاء العربي، حاملةً معها كل ما يبهر وما يشكّل أنماطاً حديثة تشمل كا ما يهمّ الانسان العربي في السياسة، وفي الفن، وفي التعرف على كيفية ما يُبهر وما يشكل أنماطاً حديثة تشمل ما يقتنيه، مع تنامي حس الاستزادة من أدوات، على اختلافها، ومن العيش، وكيفية الاستهلاك الذي يشمل ما يقتنيه، مع تنامي حس الاستزادة من أدوات، على اختلافها، ومن ألبسة، ومن ألوان الطعام والشراب، وكيفية التعاطي مع الآخرين في العلاقات الاجتماعية، وفي التواصل حسب معاييرالحياة الحديثة. فيحسّ بأن من المهم التخلي عن كل ما يعيق مسيرته المتجددة، المصنوعة من الآخرين، ولو وبأحمالها الثقيلة. فيحسّ بأن من المهم التخلي عن كل ما يعيق مسيرته المتجددة، المصنوعة من الأخرين، ولو الانتماء إلى هذه الثقافة، التي يحسّ أنها تضعه على الحافة المواجِهة لبرح مكين من ثقافة حديثة تفصل بينهما الانتماء إلى هذه المقافة المار.

لا يرتبط هذا الاحساس بالانسان العربي وحده، بل يشمل حتى المجتمعات المتقدمة التي أحسّت، في قواعدها، كما في نُخبها حاملي الثقافة العالمة، أن ثمة طغياناً لنمط حديث من الحياة يفرضه منطق خارق القوة والتأثير، هو المنطق المعولم. يعمل على زيادة وتيرة السرعة في مجرى الحياة اليومية، بالاضافة إلى الضغط الذي يحدثه الايقاع المتنامي للاستهلاك لمساهمته في زيادة وتيرة الانتاج، ليتحول العالم، من بعد، إلى طاحونة هائلة القدرة تستجيب لمتطلبات العولمة، ولا يهم في النتيجة ما يحل بالمجتمعات الانسانية من أضرار، ليس على اقتصادياتهم أو سياساتهم، فحسب؛ بل في الدرجة الأولى على ثقافاتهم المخصوصة، أي على مصائرهم، كشعوب، لها تراثها ومعطياتها المتميزة، والتي بضياعها تضيع الهوية.

من هنا، بدأ يظهر الاهتمام العربي بالتراث، والعمل على وصلِه بالحاضر في كل تفاصيله، لاستشراف المستقبل. ذلك أن الاهتمام بالثقافة الشعبية وربطها بالأصالة، يشكل الخطوة الأولى لمعرفة الماضي بكل تفاصيله في مسيرة الحياة اليومية، وفي الممارسة العملية للناس في عفويتها، وفي إظهار تجليات الذهنية المعبرة عن ذاتها، ويعطيها الاستقلالية والخصوصية التي تميزها عن غيرها من ثقافات الشعوب.

لم يبقَ الاهتمام العربي في إطار التجميع والدرس، بل تطوّر إلى وضع المناهج العلمية في كيفية التعاطي مع المثقافة الشعبية، وكيفية تجميعها من الميدان وتصنيفها ودرسها لمعرفة ما هو مفيد وقابل للاستمرار، وما هو خارج الزمن، وكيفية الافادة من كل صنف منها، وغير ذلك من إنشاء المراصد الثقافية والمتاحف ومراكز الأبحاث، مع التركيز على كل ما يمكن أن يفيد في هذا المجال، من نشر الدراسات وتنظيم المؤتمرات، وغيرها.

ظهر هذا في بلدان عربية عديدة ومعتَبَرة، والأمل أن يشمل ذلك العالم العربي بأسره. إنها أمنية ونرجو أن تتحقق.

د. عاطف عطیّر کاتب من لبنان









## السفينة والفنار

قيادة السفن ليلا والاهتداء إلى المراسي الآمنة يعتبرمن أدق وأخطر أعمال الملاحة البحرية، لذلك ابتكر الانسان الإشارة الضوئية عن بعد لإرشاد ربابنة السفن إلى الموانئ والمراسي الآمنة لتكون دليلا يهتدى به. وما ترال الإشارات الضوئية تستخدم حتى اليوم في الإرشاد على أرضية المطارات للملاحة الجوية.

ولكي تؤدي هذه الإشارة الضوئية الهدف كان لا بد لضوئها أن يكون قويا دائم السطوع ليصل بيسرإلى أبعد مدى يمكن للعين المجردة أن تراه يلوح على البعد، فقد قام مهندسو المنارات الضوئية التي عرفت باسم الفنار بحمل مصباح الإشارة الضوئية على ما يشبه المنارة من الحجارة المرصوصة بخرسانة قوية السبك وربما مدعمة بأعمدة وأسياخ من الفولاذ، تنشأ على حافة الموائئ أو رؤوس اليابسة الممتدة في عرض البحر لتكون بارزة وواضحة للرؤية.

وكما لعبت السفن دورا مهما في الملاحة البحرية ساعد في التواصل بين البشروفي ازدهار التبادل الحضاري والتجاري لعبت الفنارات بمختلف أنحاء العالم دورا مهما في دعم ومساندة هذه السفن في الاهتداء إلى مبتغاها بأمان.

ومن أشهر الفنارات بمنطقة الخليج والجزيرة العربية منارة رأس الميل بمنطقة العيجة بمدينة صور العريقة بسلطنة عمان التي توصف بأنها درة الساحل الشرقي للسلطنة، وقد اشتهرت صور قديماً وما تزال بصناعة السفن والصيد والنقل البحري، ولها مع البحر تاريخ حضاري عريق وممتد. وأجمل منطقة بها هي منطقة «العيجة» التي تعتبر منارتها من أقدم المنارات البحرية في السلطنة لإرشاد السفن للرسو.

وتجمع الصورة، على غلافنا الأول لهذا العدد، والمهداة إلينا من مركز عمان للموسيقى التقليدية، منارة رأس الميل وسفينة عمانية يهزج بحارتها بفن «الشوباني» الذي عادة ما يغنى على ظهور السفن المبحرة للترويح. وقد اشتهرت ولاية صور بصناعة السفن بمختلف أحجامها وأغراضها، والسفينة بهذه الصورة من سلالة تلك السفن الشهيرة التي عبرت عرض المحيطات وعلى طول شواطئ الخليج وجنوب أفريقيا وشبه القارة الهندية وآسيا حاملة إسم عمان في عرض البحار والمحيطات. وقد بقيت صور بإنسانها الأصيل على مدى آلاف السنين تعيش على مهاراتها في الإبحار والتجارة وجرأتها في بناء أحواض السفن فيها وأساطيلها الشراعية التي سيطرت على التجارة في مياه الخليج وما ورائها.

على يعقوب









## صناعة المديد

المديد، والمفرد مدة، هي نوع من الحصر تصنع من سيقان نبات الأسل، وقد كانت صناعة المديد من الحرف التي لها سوق رائجة في البحرين، وقد اشتهرت بها كل من منطقة الخارجية في سترة، ومنطقة النويدرات. وتصنع المدة من سيقان نبات الأسل والحبال، التي كانت تصنع في السابق من ليف النخيل. والأسل، هو نبات عشبي له سيقان قوية اسطوانية الشكل، وينمو في البحرين بصورة طبيعية، وعادة ما يكثر تواجده حول تجمعات المياه، وخصوصاً بالقرب من قنوات تصريف ماء الري الزائد (أي المنجيات) المنتشرة في المناطق الزراعية.

ويقوم الحرفيون بجزنبات الأسل، وبعد ذلك تتم عملية تجفيفه تحت أشعة الشمس لعدة أيام، يتحول فيها لون السيقان للون الأصفر، وبعد ذلك يتم تخزينه حتى موعد استخدامه. وبعض الحرفيين يقومون بصبغ بعض أعواد الأسل بألوان خاصة لتعطي أشكالاً مختلفة ومنظراً جمالياً للمدة. يذكر، أنه على الرغم من توافر نبات الأسل في البحرين إلا أن جزءاً كبيراً من سيقان هذا النبات كانت تستورد من شرق المملكة العربية السعودية، ربما بسبب جودة المستورد من ناحية الطول أو السمك أوالقوة.

أماالآلة التي يصنع عليها المديد فهي عبارة عن «نول» بسيط، يعمم عليه أهل الحرفة اسم «الحف»، وهو يتكون من عارضتين يتم تثبيتهما بصورة متقابلة، وذلك إما بتثبيتهما في الأرض أو بعوارض جانبية؛ وبذلك تصبح الآلة قابلة للنقل من مكان لآخر. وبالإضافة للعارضتين الثابتتين توجد خشبة أخرى، حرة الحركة، تسمى «الحف»، ويوجد على طولها عددُ من الثقوب، والتي تمر من خلالها الحبال الطولية، أما طول الحف فيصمم بحسب عرض «المدة» المطلوب صنعها.

ويبدأ الحرفي بالتجهيز لعملية صناعة المدة وذلك بربط الخيط في العارضة المثبتة الأمامية، ومن ثم يمرره من أحد ثقوب الحف، وصولاً للعارضة الخلفية، فيدور حولها ومن ثم يعود مجدداً ليمرره من نفس الثقب الموجود في الحف، ويعود ليربطه بالعارضة الأمامية. ثم يبدأ من جديد بخيط آخر، وبنفس الطريقة، وبذلك يمرر من خلال كل ثقب من ثقوب الحف خيطاً مزدوجاً ويكون مربوطاً بكلا العارضتين.

تمثل تلك الخيوط هيكل «المدة» الطولي، وبعد تجهيزها، يبدأ الحرفي بإدخال سيقان الأسل بين هذه الخيوط الطولية وذلك بحسب نمط معين، وبعد الانتهاء من إدخال كل عودٍ من عيدان الأسل يستخدم الحرفي «الحف» لرص الأعواد مع بعضها، ويكرر العمل ذاته مراراً حتى تكتمل المدة.

وتعتبر المدة من الحصر القوية وتبقى لفترة زمنية طويلة، غيرأن صناعتها قاربت على الانتهاء من مملكة البحرين، فلم تعد تمارس إلا على نطاق ضيق جداً.

حسين محمد حسين









## الذاكرة والتراث الثقايف اللامادي

#### أ. عبد الرحمن أيّــوب – كاتب من تونس

إنّ ما سنتحاور حوله معا، انطلاقا من هذه الورقة، سيشمل، كما هو مذكور في عنوانها، من جهة، آلية (ميكانزما، أو Process) من أهم ما يميّز الحيوان، مطلقا، والإنسان، بصفة خاصة. هذه الآلية هي الذاكرة. وما سنتحاور حوله معا أيضا، من جهة ثانية، هو التراث، وليس أيّ تراث، بل التراث الثقافي اللامادي (Cultural Heritage) أي ذلك الزاد المعرفي الشاسع، الذي لاحد له، القديم الحديث، والذي بدونه لا يمكن للوجود المادي أن يحدث، أن يوجد وأن يستمرّ.

وعلى قدرما قد تبدو هذه المسألة يسيرة الاستقراء، ألاّ أنّها في حقيقة الأمرجد معقدة ومتشعّبة. ولعل أوّل سمة من سمات التعقيد هذا أنّ التراث الثقافي اللامادي، من حيث أنّ طبيعته الأساسية هي طبيعية معرفية من شأنها أن تتشكّل في المادّة أو في الأفكار والوجدان (Subjectivité) فحسب، لا يمكن لــه أن يوجــد إلا في الذاكرة، فتكون نتيجــة المعادلة الأولى (Equation) هي: الذاكرة = التراث، والعكس صحيح، بمعنى أنّ التراث هو مكوّن أساسي للذاكرة، ولعله أشمل مكون لها. وهذا ما جعلنا نصطلح على التراث، في بعض دراساتنا حول الـتراث الثقافي اللامادي، بأنّـه «الذاكرة الجماعية المعرفيّـة والعمليّـة الحاضرة القديمة». من ثمّة فهو المكون الأساسي الثاني، إضافة للمكون البيولوجي والعصبي، لذات الإنسان. ولمزيد من الدقَّة، لا بدّ من التأكيد على أنَّه يوجد مكوّن ثالث، مرتبط ارتباطا عضويا بالسابقين، وهو ما يسمى «العادة»2. وللحقيقة العلميّة نعترف أنّنا لم ننتبه له من قبل، وأغلب الظن أنّ الدراسات العربيّة وأغلب الدراسات الغربيّة، التي اهتمّت بالتراث - وأستثنى الدراسات الفلسفيّة والسيكولوجية3 - لم تنتبه هي الأخرى، لهذا «الوسيط » الضروري (nécessaire) الذي أرى أنّه من الصّواب اعتباره، كما قلت، مكوّنا أساسيًا ثالثا للذات الحيوانيّة، بصفة مطلقة، والذات الإنسانية، بصفة خاصة.

إنّ تعرّفنا على هذا المعطى، أوجب علينا إعادة النظر في قراءاتنا للــــراث الثقافي اللامادي، كمــا حتّنا على النظر في طَرْق منهجيّ معدّل لمزيد بلوغ الصــواب في فهم التراث وكيفية تناولها وجعله مكــنزا من مكانز الـــذات الثقافيّة الجماعيّة. فهــنده الورقة قد تكــون لها إضافة منهجيّة، وخاصــة في حقل الدراســات العربية للتراث، لو اتّســعت لدراســة علاقة الذاكرة الجماعيّة والعــادة بالتراث الثقافي اللامادي.

وبتعبيرأخر، إنّ ما نرومه في هذه الورقة هوأن نطرح السؤال حول ماهية الدراسات العربية التي تعنى بالتراث الثقافي اللامادي، ومدى اعتمادها المنهجي على أدوات استقرائه التي ما انفك الباحثون، وخاصة

منهم الانثربولوجيون، والفلاسفة، والألسنيون ما بعد-الشمسكية (Post-Chomsky's) وكذلك الـ (Post-Chomsky's) وكذلك الـ (Neuro-biologists) يعيدون النظر فيها. ما هي هـنه الأدوات المنهجية ؟ ما هي الإضافات الفعلية والأخرى المحتملة، وماذا ينتج عن استعمالها في حقول الـتراث الثقافي اللامادي ؟ ما مقدار دورها في عودة «توافق الإنسان العربي» مع تراثه وفي تضييق بل إزالة شرخ القطيعة مع الـذات الثقافية التراثية التي أخذت تنخُرها عواملٌ داخليّة وخارجيّة (exogène في ذات الوقيت ؟

#### الذاكرة

يقول آلان، في كتابه حول الذاكرة:

«أن تتعرف على شيء لا يعني الحكم على وجوده مرة ثانية، بل يعني أنّك تدرك أنّه لم ينقطع عن الوجود. فالمحافظة على الأشياء لا تعدو الرابط المضروري (اللازم) بين الحاضر والماضي. بيد أنّ دراسة المضروري (اللازم) بين الحاضر والماضي. بيد أنّ دراسة آلية حفظ الذكريات [ما قد نصطلح عليها بالمتذكّر] (Conservation) وهوما نعبرعنه في حقل التراث الثقافي اللامادي بعبارة الصون) قد مكنتنا من التثبّت من أنّه لاشيء فينا، في ذواتنا، يتغيّر؛ إنّما ما يحصل هو تراكم الطباع، ومن ثمّة فإنّها لا تضبع تلك الطباع، أو قل تلك الطباع، ومن ثمّة وإنّها لا تضبع تلك الطباع، أنّ ذاتنا تتغيّر، وفي الآن نفسه، لا تتغيّر بشكل مّا. فهي تتغيّر من حيث أنّ أفكارنا وأعمالنا، للقديم، وهي لا تتغيّر من حيث أنّ أفكارنا وأعمالنا،

ليس من اليسيرأن نصوغ تعريفا كافيا شافيا لهذه الظاهرة التي يتمتّع بها، على ما يبدو، جميع الكائنات. ورغم عدم وجود منْ مِنَ المفكرين والباحثين والأطباء من ينفيها عن الكائنات، وعن الإنسان بصفة خاصة، ويذهب بعضهم إلى اعتبار الإنسان فاقد الذاكرة هو كائن فاقد أهمّ مكونات الوجود (The Being) – فإن تحديد هيئتها وموضعها، وإلى حدّ ما كيفية اشتغالها، إن

صحّ التعبير، لا ينفكّ يـؤرق من ارتـمى في خضمّ البحث فيها. يرى أفلاطون، وقولته لا تُزيل تعقيد تحديد الذاكرة، بأن «الأفكار لا تولد ولا تموت، ولكنها توجد فحسب » 5. وأغلب الظن أنّه يعنى أنّ الأفكار كامنة في موطن (أو مواطن) من كيان الإنسان الجسدي (والروحي). وهذا الموطن غير المحدّد والمختص باحتضان الأفكار، أي الرؤى المجرّدة (Perceptions)، هـو الذاكرة. وقولة أفلاطون اعتمدت، بشكل أو بآخر في ما تله من البحوث. من جهة، لأنّ كلّ تحديد لمكان هـذه الآليـة الضرورية في جسـم الإنسان سيكون من باب التعسف غير الموضوعي، ومن جهة ثانية لأنّ مواد الذاكرة (Matériaux) ليست ماديّة، فهي من طبيعة الأفكار والرؤى، أو كما يقول بعضهم، وهم على حق، إنها من طبيعة التصوّرات (Images/Imagination): فأي حيريمكنه احتضان مثل هذه المواد إن لم يكن من طبيعتها وطبعها ؟ قال بعضهم: إنها الروح - وإن سألوك عن الروح قل إنّ الروح من أمرريي !،أي إنّها في اللامكان، أو بتعبير آخر، توجد الذاكرة في كلّ مكان، كبير أم صغير، مرئى أو غير مرئى، وحتى في مختلف الجينات، ناهيك عن خلايا الجهاز العصبي، لدى الإنسان. جميع هذه مواضعٌ للذاكرة، ولفعل التذكّر: «فالجسد، حسب آلان، هـو الذي يحتفظ بالذكريات (المتذكّر)، وهناك حيث تجدها الروح (spirit/ âme)... ومن ثمّة قد يكون الجسد هو المسبّب في النسيان إذا تعرّض للهلاك والتلاشي، ولكنّه هو الذي يحفظ ويحافظ على كلّ مكونات المتذكَّر طالما استمرّحيّا».

وساتعرض لاحقا لاستمرارية «الجسد غير المادي ومحمل الروح»، إن صحّ التعبير. فالأجساد تتناسل، فيحمل الجديد في ذاته الكثير ممّا حُمِّل من زاد بالوراثة.

ومع أنّ معظم الدراسات والنظريات التي أتيح لنا الاطلاع عليها تتّفق حول فكرة أنّ الذاكرة في «اللامكان» من الجسد، أي أنّها في كلّ مكان منه، إلاّ أنّه من الواضح أنّ هذه الدراسات لم تتمكّن من تحديد موضعها، رغم تمكّنها من الإحاطة تقريبا بمجال بل بمجالات تصرّفها. فلم يعد الموضع مسألة تستحقّ بمجالات بقدر ما أصبح تصرّف الذاكرة المحور الأساسي

للبحوث السيكولوجية والعصبية -الحيوية، وبعض البحوث الفلسفية، وفيما يعنينا أصبح تصرّف الذاكرة الجماعية (والفردية على حدّ السواء)، الآلية التي ينبغي فهم عملها حتى يستقيم فهم تصرّف الإنسان ومدركاته والوسائط المساعدة على تحقيق استمراريته.

وفي هـذا الصدد، لا يغيب عن ذهني أن أشير إلى أنّ بحثى عن مفهوم الذاكرة في المصادر العربية، في الفلسفة والعاوم الطبيّة، لم تكن مسعفةً. فمن بين تعريفات الذاكرة القليلة التي صادفتنا، تعريف ابن سينا الذي يقول ما مفاده إنها ملكة (فطريّة) للحفظ. ويبقى السؤال قائما حول المجال المعرفي الذي قد يكون عالج هذه الآلية الأساسية لدى الإنسان. وغياب التعرض لها يحت على البحث عن أسباب عدم اكتراث الباحثين والعلماء العرب بسبرأسرار الذاكرة وآليات تصرّفها. ورُغم أنّ النقل والتواتر للحديث الشريف وللشعر وغيرهما قد أفرد لهما علم مكتمل، إن صحّ التعبير، قام على ما أسميه بفن «حذق التذكّر» (The memorization)، نـرى أنّ عـدم الاهتمام بالذاكرة خاصّة من حيث طرق عملها من تخزين المعارف والتصرّفات (comportement) ثمّ استحضارها بفعل دافع مّا (Déclencheur)، كان من بين الأسباب الرئيسية التي حالت دون تطور دراسات الـتراث الثقافي اللامادي، بالمعنى الواسع للكلمة، بل ولم يحدث الاعتناء بها علميا، إلا في ما ندر، واقتفاءً بالدراسات الغربية حيث كان للبحوث الاثنولوجية والانثربولوجية الرائدة الفضل في لفت الانتباه إلى أهميّة «المتذكّر»، على مستويى ثرائه المعرفي والفني وغيرهما، ودوره في استقراء الذهنيات.

#### الذاكرة واللسان

وحتى لا أطيل في هذا الباب، فما ذكرتُ له ليس أكثر من قطرة من بحر، أسعى لإبراز مجال يمثّل مكوّنا بنيويا للذاكرة، وفي الآن ذاته، للتراث الثقافي اللامادي، ويربط بينهما بل يكوّن رابطا وثيقا بينهما، بمعني أنّ استعمال أحدهما يستدعى مباشرة الآخر، من

#### آليات تصرّف الذاكرة التراثيّة:

#### لمكتسب، التراكم، والانتخاب

ومهما كان الأمر، فمن الصّواب التساؤل حول سعة الذاكرة، هذه الطبيعة (Nature) الإنسانية، هذه المَلكة - المُعجِزة بحِقّ. للإجابِة، لابدّ من التذكير بأنّـه عِلاوةً على أنّ هذه المَلكة طبيعة أنسانيّة، أي أنّها من ذات بناء الإنسان، فهي موروثة (جينيًا): يرث المولود ذاكرة منجبيه، يرثّ الطبائع ذات العلاقة بمختلف أعضاء الجسد وما جُبلت عليه، كمايرث آليةً من الآليات الضرورية للذاكرة، ألا وهي «قابلية الاكتساب». وهذه الآليّـة والصفة في الآن نفسه، هـى التي تخوّل لنا القول بأنّ الذاكرة هي الثقافة (Memory is Culture)، حيث يكون الموروث عن السلف جزءً من الثقافة الإنسانية، وفي نفس الوقت، جزءً من ثقافة مجموعة الانتماء. وكما تساعد «قابلية الاكتساب» الرضيع على أن يتقبّ ل نتفا من لسان ذويه، تساعده أيضا على أن يكتسب نصيبا من الأحاسيس (Emotions) التي يحاطبها. ويغلب الظنّ عندي أنّ نصيبا هاما من الثقافة يُورَث بشكل مُتَضَمَّن، والعلوم النوروبيولوجية لا تنفك تفاجئنا باكتشافاتها في هذا المجال، خاصة وأنّ بعض التصرّفات لدى الإنسان تبدو وكأنها رواسب نادرة من ذاكرة قديمة، أي أنها ليست مكتسبة من بيئتها ومجالها المباشرين والمباشرين. فهناك ذاكرة جينيّة تحافظ على «المُكَوّنات المطلقة والمُشتركة بين جميع أفراد البشر» (Universals)، وهي تحمل، في ذات الوقت، زادا ثقافيا مطبوعاً ، إن صحّ التعبير، بمواصفات البيئة والمجال المناسبين. وهذا يعنى أنّ ذلك الزّاد الثقافي المطبوع يصبح من ضرب العادة، لا العادة البيولوجيّة فحسب، وإنّما من ضرب العادة الثقافيّة - والصواب هنا استعمال الجمع فنقول من ضرب العادات الثقافيّة. إنّ قولنا هذا، الذي نصوغه كفرضية بحث، في انتظار مزيد البحث والاطّلاع على ما سيفيدنا به العلم مستقبلا، إنّ قولنا هذا لا يفيد بأنّ الذاكرة الثقافيّة تتصرّف بمثابة الآليةُ الساكنة. فلوكانت تلك حالتها لاستحال تفسيرما تتمتّع به من «قدرة استيعابيّة» عجيبة وشاسعة. فمن حيث إنّها آليةٌ حيّـة، ديناميكية،

جهة، وقد يؤدي اضمحلال أحدهما تلاشي الثاني. هذا المجال هو اللسان (Langage). واللسان، كما نعلم، هو وسيلة لتجسيد الأفكار ونقلها، وهو المولّد (generate) للأفكار انطلاقا من الذاكرة الحافظة. واللسانَ عند الإنسان، مثل التذكّر، نشاطً عقلي عصبيّ، ودوره الأوّل أنّـه «يفصـح» عـن المتذكّر، وهو بالتالي محمل للذاكرة. ومن حيث أنّه كذلك فله ذاكرة، مثله مثل مختلف الحواس ذات التصرّف «الفطري» (Intuitive)، ومنه يمكن الحديث عن «ذاكرة اللسان». ولعلّـه ليـس أفضل دليـل على ذلـك العلم المتميز الذي طوره المعجميون العرب على مدى القرون، أي علم المعجميّة، والمعجم ذاكرة لسان فإن لا تفتحه لا يستدعى لك مكنون ذاكرة اللسان. وكما يعلم جميعنا فإنّ المحمل الأساسي للتراث الثقافي اللامادي وناقله الأوّل، مبدئيًا، هـ واللسان، وبصفة أدقّ الألسن. وفي غير المعجم، أين تقيم ذاكرة اللسان ؟ يرى بعضهم أنّ موطنها هو العقل. ويرى بعضهم أنه يقيم في القلب (عن الفرّاء: الذِّكر ما ذكرته بلسانك وأظهرته. والذُّكر بالقلب. يقال: ما زال منى على ذُكر، أي لم أنسه). ويرى أغلب المختصين أنه يقيم في الدّماغ، أي في كامل الجهاز العصبي المنتشر في الجسم. وفد توصّلت الدراسات المختصّة إلى إثبات هذه الفرضية بصفة نسبية عالية، رغم أنها لا تزعم أنّ مكونات المُتذكّر المحمول عبر (أو في) شبكة الجهاز العصبي، هي مكوّنات من طبيعة ماديّة. إنّها على حدّ قول مؤسس اللسانيات الحديثة، العالم السويسري، فرديناند دي سوسير (F. de Saussure)، صور (Images) ـ ولو اعتمدنا الاصطلاح القديم لقلنا إنها خيال الشيء أو خيال المسمّى، فاللفظ يكون كلمة، لاماديّة وماديّة، من اجتماع ما يسمع، وهو الصور الصوتية، وما يدرك، وهو الصور الدلالية، وتقرن بينهما آلية الدماغ اللسانية لتجعل منهما لسانا مدركا، لكنَّه لا يدرك إلا بمقتضى وجود قائل ومتقبّل يشتركان، على مستوى متذَّكَرِهما في إيوائهما لذلك اللسان. ومضاد القول، إنّ مواد الذاكرة (materials)، هي الأخرى، من طبيعة صوريّة، من أخيلة الأشياء لا مادة ولا حجم لها.

فهي تتمتع مثل أغلب أعضاء الجسم بصفات الحياة من نمو وتتطور، أي من اكتساب ما ينتجه المحيط والمجال، وخاصة الاحتكاك والتواصل البشري، وبصفة أخص المُحدَث. ونتيجة لذلك، وهوما تقيم عليه الدراسات الميدانية الدليل القاطع، فإنّ مكنز العادات - بما فيها الطقوس، وما يطلق عليه بالتقاليد وكذلك حذق المعارف والحرف التقليدية، والممارسات الاحتفالية المدنيّة والدينية، وكذلك بعض المعتقدات غيرالقائمة على الكتاب المقدّس، الخ - هو نفسه تلحقُه التحوّلات (Mutations) التي يوجبها راهن الممارسة وبالتالي التطور. وباختصار شديد لاشيء في وجود الإنسان، في ماضيه، في حاضره ومستقبله، بإمكانه ألا يخضع لقانون التحوّلات والتطوّر، الذي هو قانون طبيعي دائم الفعل، وبفضله وبفضل قوانين الذاكرة التي سنأتي على بعضها في ما يلي، تتحقّق الاستمرارية الثقافية /التراثية أو ما أسميه بالذات الثقافية أوالذات التراثية، تلك الذات التي تحرص الشعوب، بمختلف ثقافاتها، وبدوافع موضوعيّة وأخرى وجدانيّة (Subjective)، على تجنيبها القطيعة، ذلك الشرخ في منظومة ثنائية ماضيها - مستقبلها الثقافيين، والذي يعسر مداواته وعلاجه.

ولكن كيف يُخفظ هذه الكمّ الهائل ممّا يكتسب بمختلف الحواس الظاهرة والخفيّة ؟ نحن نذهب، في هذا الصدد، مذهب المدرسة ما بعد - الشمسكيّة (postchomskism)، في مجال الـ (postchomskism)، والتي اعتمدت أساسا على استقراء اللسان، من جهة، وعلاقته الضروريّة بالذاكرة، من جهة أخري. وقد لايتسع المجال في هذا المقام للإسهاب في الحديث عمّا أثبتته هذه المدرسة التي، على عكس السائد بين الباحثين الغربيين، المدرسة التي، على عكس السائد بين الباحثين الغربيين، العرب المختصين في مجال الـتراث الثقافي اللامادي. فقد المدرب المختصين في مجال الـتراث الثقافي اللامادي. فقد الملزمة لتصرف الذاكرة، بصفة عامة، والذاكرة التراثية، بصفة خاصة، وهو موضوع مقالنا. وأهمّها ما يعرف ب:

#### 1 - الصيغ المجرّدة:

هناك، أوّلا، صفةً، طبيعةً، تتّصف بها آلية التذكّر لحفظ (لصون) المُكتسَب، مهما كان مأتاه ونوعه،

ومهما كانت صفاته. وتتمثّل هذه الصفة في أنّ الذاكرة التي تتّسم أشكال المتذكّر من «منطوقها» و «أفعالها» بالماديّة، هي في حقيقتها لاماديّة أو خياليّة، كما يقول البعض. ومن حيث هي لاماديّة، ولكونها كما ذكرت منذ حين لا حجم لها وأنّها تقطن في اللاّمكان من جسد الإنسان، فإنّها رصيد هائل من «الصيغ المجردة» (scheme)، كما هو حال الشفرات الألكترونيّة اليوم التي قد تشتمل على البليارات من المعلومات بالرغم من صغر حجمها. وتحتضن الصيغ المجردة صور الأفكار والأفعال وتجعلها، بموجب إيعازات عصبيّة تتناسل (génère) من جهة، لاحتواء المُحدث بفضل التحول أو المُكتسب الجديد، ومن جهة أخرى لحفظ ما احتوته. وما تحتويه سيكون بصيغة مجردة أيضا، وهكذا دواليك، بحيث تتكوّن مساحة الذاكرة وتكون محدودة الحجم متّسعة المدار.

#### 2 - «التّكرار» (Repetition):

وإنشاء «الصيغ المجرّدة» وظائف عدّة. وقد نفترض منها أنها تتجدد حتى لا يلحقها الهوان (الضعف) فلا تقدر على مقاومة التلاشي، ولعلّ الأهم أنها تُصاغ من جديد بمفعول «التّكرار» الذي يمثل آلية تذكريّة (Remembering Tool) نافذة المفعول، على مستويين على الأقل. الأول، أنّها تركز صون الأفكار والتصرفات وتثبتها وتقيها من النسيان. ويكفى كمثال على ذلك أنّ تكراربيت شعرمرارا يثبته البيت في الذاكرة وتحدث استعادته ذهنيًا بتذكّر ميزانه، وقس على ذلك في مجال الحرف أنّ تكرار صنع شكل من الأشكال يجعل إعادة إنتاجه آليا (أوتوماتيكيًا). وماذا يفعل راوي القصص الشعبي والسير والملاحم. ألا يكررنفسه، حتى يصح عليه القول بأنه يعرف الشيء عن «ظهر قلب» ؟ غيرأن للتكرار وظيفة أساسية ثانية، نوجزها في ما أصطلح عليه بـ«التجديد النسبي» (Renewal). وننعت التجديد بالنسبي، لأمرين. أوّلهما أنّ التجديد لا يلحق الصيغة المجرّدة إلا في ما قلٌ وندر، ولكنّه يلحق مضمون المتذكّر؛ وهو في ذلك لا يشمل سوى بعض العناصر المكونة للمضمون لأنها لم تعد متطابقة مع سياق إنتاجها، أي مع زمن استعمالها

ومجاله. فتعوض بالعنصر أو العناصر المناسبة. لا ينبغي أن نرى في هذه العملية حالة من حالات الإسقاط، لأنها في واقع الأمر عملية تعويض (Substitution). لأنها في واقع الأمر عملية تعويض (Substitution). للنسيان. ومما لاشك فيه أن مثل هذه العملية تمهد الطريق للنسيان. ومما لاشك فيه أيضا أنّ الذاكرة التي لا تنسي قد يصيبها التلف. فحتى تتوازن هذه العملية التي لا مفر منها، تلجأ ملكة التذكر المعجزة لآليتين يجعلان «التجديد النسبي» إحدى الوظائف التي تساهم في تحقيق استمرارية الذاكرة (Memory Continuum). تحقيق استمرارية الذاكرة (Selective accumulation)، النقل أو المواترة (Selective accumulation)، التحولات (Mutations)

#### 3 - التراكم المنتخب:

لقد أشرنا أعلاه إلى أنّ الذاكرة، علاوة على رصيدها الجيني، تقوم بعملية التراكم المنتخب بغية تأثيث ذاتها بالأفكار والعادات والأفعال المحيّنة (Updating). وهي تتمثّل في تخزين المكتسب في المواضع المناسبة من الجهاز العصبي ومن جسم الإنسان. ولقد تساءلنا هل تتمتّع الذاكرة بالطاقة والمساحة القادرتين على حفظ جميع المكتسب بواسطة مختلف حواس الإنسان الظاهرة والخفيّة. يجيب العلم الحديث بأنّ للذاكرة مقدرة استيعاب هائلة، ونصيب هام من ذلك المستوعب مخفى في غياهب مواطنها، من الشعور واللاشعور وما بعدهما عمقا. ونشير عرضا أنّ المستتر منها قد يطفو، وأنّه قد لا يطف و مطلقا. وقد نكشف مقابل المستترالذي يطفو في تحليل اللسان عن «غير المقول/ المسكوت عنه» (Le non dit) - وهذا باب هام في دراسة السرديّة الشعبيّة. لكن مهما كانت مقدرة استيعاب الذاكرة شاسعةً، ومهما كانت موادها ضاربةً في القدم، كما نري ذلك في بعض العادات والتقاليد التي تعود إلى آلاف السنين، إلا أنّ الذاكرة، كما يبدو، منهمكة في «غربلة» محتوياتها، فالنسيان رفيق التذكّر، ولو أنّ اصطلاح النسيان يعسر تفسيره بشأن الذاكرة. فكما نعاينه في التراث الثقافي اللامادي يبدو وكأنّ ذاكرة حملته وناقليه، أفرادا وجماعات، عبر

الأجيال المتعاقبة، ذاكرة لاتنسى لاالشاردة ولا الواردة. بيد أنّ الذاكرة في الحقيقة تتصرّف بشكل مغاير إلى حدّ مّا لما قلناه. ويكون أقرب إلى الصواب أن ننعتُها بأنّها تراكميّــة انتخابيّــة (Cumulative and selective). فهي تُبعِد عن مدار التواصل كلَّ ما لم يعد ذا جدوى .. (Utility, of no need)، أي لا يتماهى والسياق والبيئة والمجال، وتُقيم محلّه البدائل المناسبة باعتماد آليّـة التعويـض (Substitution). والـتراث الثقـافي العربي يزخر بالشواهد على هذا الأمر، فيكفى الباحث أن يقارن بين ظواهره المسجّلة (المحفوظة) والموتّقة ومثيلاتها، على مختلف المحامل بما فيها المكتوبة وهي كثيرة، أو الظواهر الميدانية فحسب، ليتأكّد من أنَّ الذاكرة التراثيّة، وهي لا تنفكّ تتجدّد، تخدع الباحث في التراث، بمفعول «الوهم» (Illusion)، بأنّ ما يعاينه من موروث ثقافي هو ما تركه السلفُ للخلف، بينما ما وُرِث قد يكون في بعض الحالات مغايرا للأصل، إن سُمح لنا بهذا التعبير. والسّبب الرئيس في ذلك الاختلاف بين قديم التراث وحاضره (أى زمن المعاينة) أنه خلال نقل الأجيال لـ بالتواتر عبرالأزمنة تقوم الذاكرة الفرديّة والجماعية بما يصطلح عليه في النظرية التطورية ما بعد الدروينيّة بعمليّة الانتخاب (Process of Natural Selection)، فتكون النتيجة موروثا ثقافيًا قد جُرّد مما أهملته ممارسة الإنسان طيلة الأجيال المتعاقبة بموجب قانون «الأولوية للأصلح».

#### 4 - النقل أو التواتر (Transmission):

فإذا كان التكرار مساعدا على تثبيت المعطى التراثي، صيغة ومضمونا، في سجل الذاكرة، فإنّ تواتر المعطى التراثي عبر الأجيال المتعاقبة، وضمن الأجيال المتداخلة، يضمن له في شكله «المحيّن»، في أغلب الحالات، الثبات والاستمراريّة؛ كما يضمن له «التناسب» مع المجال الطبيعي والإنساني في زمن تعاطيه له وآدائه. المجال الطبيعي والإنساني في زمن تعاطيه له وآدائه. ولعملية النقل والتواتر أهميتها، لا فقط من حيث إنّها تعوض عناصر المعطى التراثي غير المناسبة بغيرها الأكثر تناسبا مع الذهنيّة الجماعيّة الحاملة، وبالتالي الناقلة لها، وإنّما لأنّها تحقق «تعايش» مستويين على الأقل من المعطيات التراثيّة المحمولة من قبل جيلين

وحتى نتمكن من إدراك عمل الذاكرة الجماعية في علاقتها بالـتراث الثقافي اللامادي بصفة تكاد تكون حصرية. أقول، «حصرية» لأنّنا تجنبا للإسهاب في القول، لم نحلّل مظاهر من الاجتماع والاقتصاد وخاصّة الفكر، فللذاكرة المختصة في كلّ من هذه المجلات قراءات مناسبة.

وتبقى مسألة ، ألمحنا إليها من حين إلى آخر، ونعتقد أنها تستحق مزيد الدرس والحوار، ألا وهي «مصير التراث الثقافي اللامادي في عصر العولمة». وإذا نختم حديثنا بهذا التساؤل حولها، فلإدراكنا بأن أمواج العولمة قد اكتسحت شعوبنا العربية منذ بضعة عقود، وصنعت صنيعها، وهي الآن قد خطت خطوة أخرى أكثر خطورة على تراثنا بمكونيه المادي واللامادي، وسطت على النات الثقافية بمكونيه الإسلامية بعنف فتاك. وشتّان ما بين حصيلة الدمار الذي لحق بها، وحصيلة المساعي التي تقوم بها المؤسسات في بلادنا، في غياب إستراتيجية متكاملة واستشرافية، لصون هذا التراث صونا لم يجعل منه إلى حد واستاعة سوى نماذج تراثية يُنظر لها بمثابة المعلقات على حائط التظاهر، ومكانز تحفظ على رفوف المكتبات.

معاصرين لبعضهما. ولانبالغ إن قلنا إن هذا التعايش بين الأجيال، الذي يوازيه تعايش بين مستويي الموروث الثقافي اللامادي، من شأنه أن يحِد من تفاقم القطيعة مع التراث.

#### Mutations & » - التحوّلات والانتخاب - 5 Natural Selection ...

ولا تتم عملية النقل للمعطيات التراثية إلا وتكون عدة عوامل داخلية وخارجية ذات صلة بالمجال الطبيعي والإنساني، وبالوجدان الجمعي، وكذلك بالتطوّر الاقتصادي، والاجتماعي والعلمي والتكنولوجي...، إذن تكون جميع هذه العوامل قد لقّحت، بطريقة تفاعلية، المعطيات التراثية، أوبعضها، بالمُحدث. فينتج التحوّل في مكوناتها، من مضامين، ومعجم ودلالة، وأحيانا في الأبنية الشكلية للمعطيات نفسها (هكذا، مثلا، في الأبنية السكلية للمعطيات نفسها (هكذا، مثلا، بعثت موسيقى الراي، Ray، من تلاقح الموروث الغنائي الشعبي الجزائري، بالموسيقى الأوروبيّة، والأمريكية الإفريقية جنوب الصحراء).

#### الخاتمة

في حقيقة الأمر، جميع هذه الآليات تحدث، تتفاعل، في ما بينها في ذات الوقت, فكّكناها لأسباب منهجية

#### الهوامش

- 1 قدم نص هذ المقال بمركز عبد الرحمن كانو الثقافي بالبحرين بتاريخ 15 مايو 2018. يُرجى الإطلاع على المنتخبات الببليوغرافية في نهاية المقال. اعتمدت لبلورة الأفكار الواردة في هذا المقال، بصفة أساسية على دراسات أخلوسكسونيّة، بالدرجة الأولى، وفرنسيّة أغلبها مترجة عن الانجليزيّة. وتحاشيت ذكر ما كتبته شخصيا في الموضوع وقد نشر في مجلات عربيّة وأجنبيّة معتمدة وفي كتب أرجو الا يجد القارئ المهتمّ عناء في العثور عليها، إذا رام البحث في موضوع التراث والذاكرة.
- 2 Félix Ravisson, De l'Habitude, imp. H. Fournier et C°, Paris, 1838.

- 3 منذ صدور كتاب رافيسون المذكور أعلاه، السلم مجال الاهتمام بموضوع العادة (l'habitude) حتى لدى فريد ومدرسته، وكذلك بين الفلاسفة وبعض فلاسفة تاريخ الأفكار. راجع:
  - 4 ألان، حول الذاكرة، ص 8-7 وص 40
    - 5 عن آلان، م. س، ص 18:
- \* «Les idées ne peuvent naître ni mourir, mais seulement être».
  - 6 م. س، ص 48 بتصرف.
- 1 ابن سينا، كتاب الحدود (-Le livre des défi) ما المناه المتاه المتاه (Anne-Marie Goichon, Vrin, 1963) السيان الذِّكر = الحفظ للشيء تذكّره. والذَّكر

NY 1992

Jung, C. G., Les racines de la conscience, Buchet/Chastel, paris 1971

Klatsky, Roberta L., Human Memory. Structures and Processes, W. H. Freeman and Ce, NY 1980

Liberman, Philip, The Biology and Evolution of Language, Harvard Univ. Presse, London 1984

Ninio, Jacques, Les sciences des illusions, Odile Jacob, Paris 1998

Pinker, Steven, The Language Instinct, How the Mind Creates Languages, William Morrow and Ce, NY 1994

Pinker, Steven, How the Mind Morks, Norton, NY 1997

Pinker, Steven, Words and Rules. The Ingredients of Languages, Basic Books, NY

Ravaisson, Félix, De l'Habitude, Imp. Fournier et Ce, Paris 1838

Ricœur, Paul, Temps et Récits, 3 tomes, Seuil, Essais, Paris 1983, 1984, 1985

Ricœur, Paul, La Mémoire, l'Histoire et l'Oubli, Seuil, Essais, Paris 2000

Rose, Steven, Le cerveau conscient, traduit de l'anglais par Mireille Boris, Seuil, Paris 1975

Thirion, Benoit, « La lecture ricœurienne de Ravaisson dans Le Volontaire et l'Involontaire », in Etudes Philosophiques, 3, 2002 أيضا: الشيء يجري على اللسان. الاسم: الذكرى. وحسب الفرّاء تكون الذكرى بمعني الذّكر. والذّكر، والذّكر، بالكسر، نقيض النسيان. والذّكر، بحسب الفراء، ما ذكرت بلسانك وأظهرته، والذُّكر بالقلب، يقال: ما زال منّى على ذكر أي لم أنسه.

8 - Chomsky, 1971.

9 - يقول لأورنو كونراد « إنّ تلاشي البنى الطبيعيّة يوفر للبنى المحدثة إمكانيات جديدة تظهر بوضوح في حواس التعبير»

- « ... Le déclin des structures innées ouvre de nouvelles possibilités aux structures librement inventées n'apparait nulle part clairement que dans les facultés d'expression », Tous les chiens , tous les chats, Flammarion, 1970, p. 169.

#### المراجع

Alain (Emile Chartier), « Sur la Mémoire », in Revue de Métaphysique et de Morale, VIIe année, 1899

Brown, Donald L., Human Universals, Mc-Graw-Hill, NY 1991

Changeux, Jean-Pierre, Neuronal Man. The Biology of Mind, Pantheon Books, NY 1985

Chomsky, Noam, Aspects de ka théorie syntaxique, traduit de l'anglais par Jean-Claude Milner, Seuil, Paris 1971

De Waal Frans, Our Inner Ape, Riverhead Books, NY 2005

Jackendoff, Ray, Consciousness and the Computational Mind, A Bradford Book, the MIT Ptress, Cambridge 1992

Jackendoff, Ray, Patterns in the Mind. Language and Human Nature, Basic Books,





غَزَال الـمَقْدَشِيَّة . . شاعرةُ وحكيمةُ من اليمن السعيد 24

سيرة بني هلال ، بين الشفاهية والتدوين

40

الشعر الشعبي الجزائري

قراءة تأثيلية في المفهوم والتطور وأشهر الأعلام.

48

الثقافة البصرية ودورها في رصد عناصر الثقافة الشعبية

70

المتخيل في القصة الشعبية اليهودية المغربية

قصة يوسف عليه السلام نموذجا

82



لوحة تشكيلية للفنان الرائع/ زياد العنسي – من قبيلة الشاعرة غزال – وهي تحمل ملامح تخيلية للشاعرة/ غزال المقدشية وحجم العنفوان والأنفة التي تحملها الشاعرة

## غَزَال المَقْدَشِيَّة..

## شاعرةٌ وحكيمةٌ من اليمن السعيد

#### أ. معمد على ثامر – كاتب وباحث من اليمن

قالوا غَزَال وأمها سَرع ، بناتُ الخُمسُ المابِ ، خُمسْ يا عبادَ الله ما بِ ، سُدسْ من قدْ ترفعْ لَوَا رَاس وعدّ البُقش وقال لا باسْ كم يحبسْ ؟ وما يحتبسْ سَوا سَوا يا عِبَادَ الله مِ تُساوِيتِ تُ ما احَدْ وَلَدْ حُرّ والثَّانِيْ وَلَدْ جَارِيِ ، عيالْ تسعتْ وقالوا بعضَنا بيتْ ناسْ وبعضنا بيتْ ثانى عين ، ثاني الله وبعضنا بيتْ ثانى عين ، ثاني الله وبعضنا بيتْ ثانى عين ، ثاني الله عنه وقالوا بعضَنا بيتْ ثانى عين ، ثاني الله وبعضنا بيتْ ثانى عين ، ثاني عين ، ثاني الله وبعضنا بيتْ ثانى عين ، ثاني عين ، ثاني ، له المناوية المناوية والمناوية والم

يُعْرَف اليمنيون بأنهم أهل الحكمة والفراسة، وأهل الدِّراية والكياسة، فمنهم الحكماء، ومنهم العظماء في شتى مناحى الحياة؛ ولعلنا نتذكر أقوال وحِكم «على ولد زاید»، و «الحُمَیْد بن منصور»، و «حزام مرشد الشبشي»، و«أبو عامر الحضرمي».... وغيرهم، فهؤلاء الذين ملأوا الدنيا أشعاراً وأحكاماً وأقوالاً متوارثة...؛ فيتساءل سائلٌ هل الحِكمة في اليمن كانت حكراً على الرجال فقط، كأيّ مجتمع شرقيٍّ ذُكوري؟! أم أن للمرأة اليمنية دورها ومجدها وعطاءها؟! فالمرأة في المنظور العام هي شريكة الرجل دائماً، بَنِتْ معه أول عُشِّ، وزَرَعَتْ معه أول نبتة، بل وكانت المرأة أكثر تحملاً لمغالبة العواصف، وحرارة الأرض، واستخراج اللؤلؤ؛ فعندما تحركت خطوات الإنسان واكبت المرأة الرجل، بل وسبقته؛ فكان وراء كل بطل أمُّ بطلة، وخلف كل متفوق أمُّ أيضاً متفوقة ؛ لأنها نقطة انطلاق الرجل يأتي منها كما تأتي الثمرة من الشجرة، ويأتي إليها كما يأتي القاطف إلى عناقيد العنب، فهي دائماً مصدر العطاء، حاربت مع الرجل في كل ميدان، في (طروادة)، وفي (اليرموك)، وفي (ليننجراد)، وعلى نهر (السين)5.

ولكنها «اليمن» تثبت من الجمال أفضله وأحسنه؛ ومن النبوغ والإدراك أروعه وأبهاه؛ فهي البلاد الذي حكمته الملكة السبأية بلقيس بنت الهدهاد (935 -970 قبل الميلاد) ، وهي ذاتها بلاد الملكة أسماء بنت شـهاب الصليحية (ت480هـ/1087م)7، والسـيدة بنت أحمد الصليحي (440هـ/ 1049م - 532هـ/ 1138م)<sup>8</sup>، وهي أيضاً موطن الشاعرة المرهبية<sup>9</sup>، والشاعرات الأخريات كـ«ظبيـة النميرية»10، و«صفية بنت المرتضى بن المفضل »11، و «دهماء بنت يحبى المرتضى »12، و«زينب الشهارية »13.. وبالتالي فهي بلاد ووطن الحكيمة اليمانية والشاعرة الجريئة وصاحبة المواقف والقضايا «غَزَال المَقْدَشِيَّة»، والتي ربما لا يعرفها الكثير، ولكنها مخلَّدةً في التاريخ اليمني إسماً ومواقف، أشعاراً وأقوالا؛ ولا تزال حِكَمِها وأقوالها تُردّد حــــى الآن في العديد مــن المواقــف، ويتداولهـا الناس في المقايل والمبارز واللقاءات، فتعطى دلالةً أكيدة على أن الشعر والحكمة في اليمن لم تتوقف على جنس

الرجال فقط بل تجاوزته المرأة وأصبح لها قولها وفِعْلها أيضاً، ويقول الأستاذ/ خالد الرويشان واصفاً شعر المرأة اليمنية بأنه: «من أهم مفاصل الثقافة الشفهية في اليمن؛ إنه صوتُ المرأةِ اليمنيةِ شعراً وغناءً في أرقى تجلياته، وأنقاها، أبياتُ مفردةٌ، بقافيةٍ وحيدة؛ كأنَّ البيت الواحـدَ قصيدةً، واللوعـةَ ديوانٌ، والزفـرةَ أغنيةٌ، والحنينَ قلبُ يشتعل بالشوق ويضيء بالأمنيات..إن شعر المرأةِ اليمنيةِ الغنائي، خُلاصةُ شعر، وخُصوصيةُ مشاعر، خصاصةُ شعب، وأشجانُ شعاب، وصبرُ جبال، ولواعجُ قريـةِ أرقتْها رقصةُ مزمار تُؤنسُ وحشـةَ ليل وحيد.. ثمَّة أبياتُ في الثقافةِ الشفهيةِ الشعرية النسائية بلغت إشراقاتُ ضوئها ذُرىً لم تبلغها عشراتُ القصائدِ والدواوين الفصيحةِ في الشعر العربي، أبياتُ غُنّيتْ للريح تتناقلها السنوات عبرثقافةِ شفويةِ مغمورة مطمورة، وقد آن الأوان لتوثيقها، والاهتمام بها، كنمطِ تتميرنه ثقافةُ اليمن، وتمتازُبه المرأةُ اليمنية دون سواها»<sup>14</sup>.

#### إنسان الريف.. روحٌ وحياة!

عندما تذهب إلى أرياف اليمن المختلفة والمتنوعة تجدُّ من الجمال أروعه، ومن السحر أحلاه وأحسنه، فهناك عجب العُجاب، أرضاً وإنساناً، أخلاقاً ومروءةً، أعرافاً وأسلافاً، آداباً وفنوناً وثقافة؛ فالريف اليمني هومنجم كل شيء جميل في هذه البلاد، فإنسانه يختلف تماماً عن من يسكنون المدن المتحضرة والمعولة، والذين ضاعوا في آخر صيحات الموضة وآخر معارض التكنولوجيا، بل وتاهوا في وسائل التواصل الاجتماعي المتشابكة والمتشعبة، وفي دهاليز السياسة والحزبية المقيتة؛ التي أضاعت اليمن؛ فأصبحوا ضائعين مُضيعين مُقيدين بأسوار وأغلل لاداعي لها.

أما إنسان الريف فه و ذو حس فريد، و ذوق مُرهف، يحمل على محياه ابتسامة البراءة واللَّطاف قوالتَّحافة، والتي لا تفارقه، بشوشاً كريماً معطاءً كعادته، يختار من الألفاظ أرقها وأرشقها، أسهلها في النطق وأحلاها على السمع، تَمسُ شِغاف القلوب بدون سابق إنذار، تُدَنْدِنُ

من أول وهلة لتكسبكَ انطباعاً رائعاً وجيداً عن الريف وأهله وناسه.

وقد صدق شاعرنا الكبيرالمرحوم / عبدالله البردُوني حينما وصف القرية والريف اليمني بقوله: «ليست القرية ذلك المكان الذي ينبسط عليه الهدوء، ويشمله الظلام، ويعلو فيه الخوار والثّغاء، ليست القرية هذا فحسب؛ وإنما هي منشأ النبوغ بفضل ما تمتاز به من صفاء فطريًّ... كما أن القرية أكثر التزاماً بالتقاليد العريقة، وبهذه التقاليد والأعراف تصنع نظام اجتماعها وتوحدها، وتعاضدها وتكاتفها في السراء والضراء....»أ، وحقيقة فهو منظم اجتماعياً تحكمه قوانين وأعراف وأسلاف تُسمّى بر(العُرْفُ القبلي) المخضع لها القاصي والداني، وهي تشريعاتُ عُرفيةُ ثابتة عند كل القبائل، وفي كل العصور، حتى تلك السنين التي كانت الدولة فيه غير موجودة بالمفهوم العصري في هذا البلد.

فإذا كان سردُنا عن إنسان الريف؛ فما بالنا بالشِّق الأجمل منه؟! بالمرأة ملهمةُ الشعراء والأدباء، ومدلَّلةُ الفضلاء والجُلساء، فهي ستكون الجانب الأفضل والأحسن والأجمل؛ وهنا يأخذنا الحديث عن شاعرةٍ وحكيمةٍ تحمل طبيعة الأرض اليمنية وروحها، من هذا الريف، ومن هذا المجتمع اللطيف، ولدت ونشأت الشاعرة والحكيمة اليمانية «غَزَل المَقْدَشِيَة»...

#### فيا تُرى من هي «غَزَالِ المَقْدَشِيَّةِ»؟!!

هي غـزال بنـت أحمـد بن علـوان - غـيرالعلامة الصـوفي المشـهور/ أحمـد بن علـوان - صاحـب يفرس (602هـ/ 1203م- 1203م) أنا الشـتهرت باسـم «غَزَال المَقْدَشِـيَّة» أو «غَزَال العَنْسِية»، وأحيانا بالاثنـين معـاً...؛ نسـبة إلى قبيلـة المقادشـة ألذيـن يسـكنون قرية حَوَروَر أنا من مخلاف عنس في محافظة يسـكنون قرية حَوَروَر أنا من مخلاف عنس في محافظة ذمـار.. وهي مـن مواليد النصف الأول مـن القرن الثالث عشـرالهجري/ التاسـع عشـرالميلادي، وتوفيت في عام عشـرالمهجري/ التاسـع عشـرالميلادي، وتوفيت في عام مـن أهم وأبرز شـعراء العامية في اليمن ... وعُرِفَ شِـعرها مـن الحكم والفصـل، وتناقلته الألسـن في المـدن والأمصار بالحكم والفصـل، وتناقلته الألسـن في المـدن والأمصار

اليمنية، نشات بينها وبين كثير من الشعراء الشعبيين في عصرها مهاجات شعرية، أظهرت فيها قدرةً عالية على مقارعتهم، وشعرها مقطوعات قصيرة، يصلح بعضه للغناء في المناسبات؛ كرالبالة) 21، وغيرها 22.

ويورد الدكتور المقالح في كتابه (شعر العامية في اليمن): «بأنها شاعرة ريفية جهيرة الصوت، اتخذ بعض أشعارها طابع الأحكام، وكان لهذه الأشعار من الشهرة والنفاذ إلى القلوب ما لأشعار أولئك الحكماء الريفيين 23 على أن غَزَا لا قد خالفتهم في طريقة النظم، وفي الخروج بالشعر من دائرة الزراعة والبيئة الريفية إلى مجال القضايا الإنسانية العامة، كما تخطتهم بمشاركتها في الحديث عن كثير من القضايا ذات الصلة المباشرة بالواقع اليومي لجماهير الريف في عصرها 24.

أماالبردوني فقد أورد بأن شهرة قصائد «غَزَال المَقْدَشِيّة» يرجع إلى تنقلها من منطقة إلى أخرى، وإنشادها الشعرفي كل منطقة، وعند كل مناسبة 25، فخلّد مواقف وقضايا اجتماعية عاشها وربما يعايشها البعض في هذه الأيام، ويستعيد مقولاتها مباشرة كجزء من الذاكرة الشعبية المحفوظة والمتناقلة جيلاً بعد جيل، كما أن جرأة وإقدام الشاعرة يتناسب مع شعرها وأقوالها، حتى أصبح بعض أشعارها وأقوالها وأحاديثها تُغنَّ وتُلحَّن من قبل بعض الفنانين الشعبيين في بلادنا، بل وتُعج بها استوديوهات الطّرب والغِنَاء في اليمن.

#### عنفوان الشعر.. وجرأة الطرح

يقول الأديب الكبيرالبرودني في كتابه (الثقافة الشعبية.. تجارب وأقاويل) بأن «في شعرالمرأة ما في شعر الرجل من التصوير القاسي والنّاعم، ومن التعبير الرقيق والصَّلب؛ وذلك لأن اللَّغة الشَّاعرة تُعبر عن حالاتٍ مُتشابهةٍ أو مُتفاوتة، ولا تُعبر عن جنس رقيقٍ ولا جنس خشن...، وليس كلُّ شعر النساء أُنس مجالس، ولا شعر كلُّ الرِّجال أناشيد حرب، بَيْدَ أن هناك نصوصاً شعريةً نسائية تُشكِّل تاريخاً إحداثياً هاماً...» 62، ولهذا كانت الشاعرة «غَزَال المَقْدَشِيَّة» أكثر نساء هذه المرحلة شهرةً في مجال القصيدة العامية، وأكثرهن



بيَّر ماء بالقرب من مدينة ذمار من كتاب (رحلة عبر اليمن) للرحالة والمستشرق الدُوروبي وليام بلاكوود.

تأثيراً بشعرها الذي لم يترك قضية من قضايا المجتمع الريفي أوالمدني إلاخاض فيها بشكلاً أو بآخر<sup>27</sup>، كما منح الشعر غَزَالاً المَقْدَشِيَّة شهرةً ومكانةً عاليتين في ريف بلادها، ثم في اليمن بعامة، فقد أعطاها شجاعة على مواجهة الأحداث والتصدي للرجال، فقد كانت لاذعة السخرية منهم، قاسية الهجوم على من يحاول منهم الإساءة إليها أو المساس بشرفها، ولم تكن تتردد عن التشهيربأي رجلً أو السخرية به مهما كان مركزه الاجتماعي أو مستواه الوظيفي<sup>28</sup>.

لقد ارتفعت «غَزَال المَقْدَشِيَة» بـموهبتها الشَّاعرة وتحديها الجريء إلى أعلى مستويات النضال الاجتماعي لأنها قررت مبدأ المساواة، قبل ميلاد الأمم المتحدة وقوانينها الخاصة بإلغاء التمييز العنصري وإعلان حقوق الإنسان – فكتبت تلك القصيدة التي دائماً ما تشتهربها، ودائماً ما يرددها كل من سألته عن «غَزَال المَقْدَشِيَة»، ولعلني التقيتُ بشخصيةٍ ثقافيةٍ مرموقة وقال في: «لو كانت «غَزَال المَقْدَشِيَة» حية هذه الأيام لكنت أول من يبادر لطلب يدها والزواج بها!!»:

قالوا غَزَال وأمها سَرعهْ بناتْ الخُمسْ ما بِهْ خُمسْ يا عبادَ الله، ما بِهْ سُدسْ من قدْ ترفعْ لَوَا رَاسه وعَدّ البُقشْ وقالْ لا باسْ كم يحبسْ؟ وما يحتبسْ سَوا سَوا يا عِبَادَ الله، مِتْساوِيتِ

ما احَّدْ وَلَدْ حُرِّ والثَّانِيْ وَلَدْ جَارِيِهْ عِيالْ تسعةْ وقالوا بعضَنا بيتْ ناسْ وبعضنا بيتْ ثاني عينهْ ثانيهْ

فرب ما كانت تنحدر أمها من فئه متواضعة اجتماعياً تُدعى في عُرْفُ التقاليد اليمنية بأهل الخُمُسْ؛ ولكنها ما كادت تشبُ ويتسع وعيها بما حولها من فوارق طبقية واجتماعية حتى انطلقت في شجاعة لتواجه هذه الأمراض الاجتماعية التي تُمرق أبناء الوطن الواحد، ولم تحاول أن تدفن موهبتها في الرمال، أو تقتدي بغيرها من الشعراء أو غير الشعراء الصامتين عن مهزلة الفوارق، بل صارت تستهجن هذه التقاليد وتشن حرباً شعواء ضد ألوان التفرقة 20...

ولكن المتبع لقصائد «غَزَال المَقْدَشِيّة» يلاقي تناقضاً بين بعض أقوالها، فهي تحارب الطّبقية، والطائفية، والمناطقية،.. ولكنها أحياناً تخالف تلك المقولات بمقولات تمييزية وذات دلالات عنصرية تُفرِق أكثرمما تُجمع .. ولعل الدافع ربما هو تعصّبها لقبيلتها أوتعصّبها لبعض المبادئ والصفات التي تربت عليها، التي يستوجب عليها أن تضع لكل شخص حده كما هي قصتها مع أحد مشايخ القبائل الكبار والمجاورة لقبيلتها، والذي طُلِبَ للحضور إلى عند قبيلتها على عجل؛ فلم يستطع أن يلبس الملابس الخاصة به وججمه، فذهب على عجلة من أمرة، وكان معه خدًام

لابسُ أحسن الملابس، فعندما وصلوا إلى قبيلتها ظنوا بأن الخدَّام هو الشيخ، والعكس صحيح، فتقبل ذلك الشيخ دون أن يبدي معارضةً ما، وكان من عادة السَّمر أن يبدأ المُضيِّف بإلقاء البالة الترحيبية بالضيوف، ومن ثم يرد الضَّيف عليها؛ فبدأت «غَزَال المَقْدَشِيَّة» بالبالة؛ فما كان من خدَّام الشيخ إلا أن قام بالرد عليها ببالة كلها إساءة لها!! والناس استغربوا من هذا الرد عليها عليها - كونها شاعرة القبيلة ولسان حالها - فما كان منها إلا أن ردت بالأبيات التالية:

يامَينَدِي<sup>30</sup>يامَخَنتسْ<sup>31</sup> من عِيال الخُمُسْ من عِيال الخُمُسْ ذِيْ لحَمتكَ لوح فِ فَ مَعْزَاه وإلاَّ عُرُسْ ومجلسكَ في يسار البابْ من جَا دِعِسْ 33.32

فزعل الحاضرون من فحوى كلامها، وقاموا بتحكيم الشيخ الذي هو الخدّام، فقالت لهم: هذا ليس الشيخ، الشيخ الذي أجلستموه في مكان الخدّام، فاعتذروا من الشيخ وأعادوه لمكانه وهيبته.. فأحياناً المظاهر تغرُّ وتخدع أيضاً..

ومن ضمن التناقضات في شعرها حيث جاء أيضاً عن قتيلٍ من قومها اسمه (أحمد) لم يؤخذ له ثأرٌ إلا من رجلٍ قليل الشأن اسمه (روبان) حيث تقول:

أَحْمَدْ بروْبانْ، والله ، لَوْ قَدِ احْنا حِسَمْ 34

أي يا للعار! أيثأر لأحمد بروبان؟ هذا ما يكون إلا إذا كنّا نخالة، أو حتى نصير نخالة 35. وهنا تسخر من شخص يقال له العَنْزي بأنه كثير الكلام وكثير الأكل: وكثير الأكل:

العَنْزِيْ هِدارْ<sup>36</sup> ولوْحِمسْ<sup>37</sup> فِ مَقالِه ولوْحِمسْ<sup>37</sup> فِ مَقالِه فِ بَيْتِهْ عِدارْ يبَوْزِم<sup>38</sup> امِّه قبالِه<sup>99</sup> وحِيْنْ يذْكُرَ الدَّيْـنْ



منظر من مدينة ذمار يعْمَلْ بالفَتوتْ لقْمَتْينْ ويقمِّش <sup>40</sup>عِيالِ س<sup>41</sup>

#### قصصها.. طرفٌ من الحياة

تعـدُ القصص والوقائع وسردياتهما هي من حفظت كل تلك الأشعار والحكم، فعندما نذكر بيتاً شعرياً أو حكمـةً ما نجد بأن لها قصةً عجيبـةً وأحداثاً درامية من واقع الحياة الاجتماعيـة في اليمن، حدثـت في أزمانٍ ماضية فحفظها الأجيال تلو الأجيال.. وهنا نورد بعضاً من تلك القصـص والحكايات الجميلة..

#### 1 - قصة المُثمِّر - محصل الزكاة 42:

في كتابه (رحلة في الشعراليمني قديمه وحديثه) يقول البردوني: «كانت «غَزَال المَقْدَشِيَّة» طويلة وممتلئة تبدو عليها مظاهر القوة والجمال والصحة، وكانت تُلَقَّب في كل منطقة تسكنها بالحصان، وإلى جانب أن لها جمال المرأة الفاتنة فلها استعداد الرجل

المقاتل، فقد عُرِفَ عنها، أنها كانت تحرس حقول أبيها في أشد الليالي خوفاً، وكان والدها يأمن عليها من ذئاب البشر، لثقته بقوتها واقتناع الرجال من مراودتها؛ لأن شهرتها بالصلابة كشهرتها بالجمال، وشهرتها بالشعر كشهرتها بالصلابة كشهرتها بالجمال، وشهرتها بالشعر كشهرتها بالعبار، من شيوخ ومحصلي زكاة وتجاريف دون إلى بالكبار، من شيوخ ومحصلي زكاة وتجاريف دون إلى المنطقة، وإلى جانب امتناعها، كانت تفضح بالشعر من يحاول التعدي عليها، وقد حاول هذا المثمر - المحصل المنكود الحظ أن يعتدي على غزال أوينال منها فثارت في وجهه وفضحته بقصيدة ترددت أصداؤها وما تزال تتردد في أرجاء اليمن... كما في النص الشعري التالي:

يارِجَال البلد قد الْإِثَمَّر مُخالفْ جا يطوفْ الذُّرةْ أو جا يطوفْ المكالف<sup>43</sup>

قال يشتي غَزَالْ وإلا يزيدْ الغرامىْ بأضربه في القذالْ وإلا أربطه بالعمامىْ لا رجعْ يا رجَال ماشِي علىَّ مَلامَهِ

ويفسًر هذه القوة والجزائة في الطرح الشعري وفي مقاومة الأطماع الشريرة لهذا الشخص المُثَمِّر الباحث اليمني صالح محمد اليعري بقوله: لم تكتف الشَّاعرة بتصوير هذا المثمر، وهوينحرف عن مهامه بل رسمت له ملامح العدوانية والجشع حين يستغل المنصب لأهوائه الشخصية الدنيئة 45.

#### 2 - قصة ناصر قِرَاعْ:

أرغم والدها - «أي غَزَال المَقْدَشِيَة» - على الزواج من شخصٍ لا تحبه ولا تريده؛ فدخلت بالبالة في ليلة زفافها، حيث أنشدت هذا الشعر الجميل:-

يا ناسْ ما كانْ ودي غيرَ (ناصرْ قِرَاعْ) ذي كانْ رفيقي من أيامْ كان ثوبي ذِرَاعْ<sup>46</sup>

ولهذا لم يمنع غَزَالاً - كونها إمرأة - من أن تكتب كذلك أشعار الحب وقصائد الغزل، وأن تُعبر بصراحة عن مشاعرها تجاه الحبيب، بل ولا تتردد في ذكر اسم ذاك الحبيب 47، وأيضاً لم يمنعها الطقس العام، والجوّ الاجتماعي الذي كان سارياً في ذلك الوقت من تحريم

اختيار المرأة لزوجها، وتجريم ذلك باعتباره عيباً كبيراً؛ فما بالك بأن تحبه أو تعشقه ؟ !؛ فهذا الاعتراف يعدُ فما بالك بأن تحبه أو تعشقه ؟ !؛ فهذا الاعتراف يعدُ جارحاً حتى في المجتمعات التي هي أقل تشبثاً بالتقاليد من المجتمع اليمني في حدود القرن التاسع عشر، وعلى الرغم من ذلك فقد عبرت الشاعرة عن إحساسها العاطفي دون خوف ؛ إنها لا تريد الزواج إلا من رفيق طفولتها «ناصر قِرَاعْ»، حيث تنامى حبُ الطفولة واستطال مع استطالة الثوب الذي ترتديه الشاعرة 48.

#### 3 - قصة الخلافات بين أبناء قبيلتها «عَنْس»:

لقد قالت هذا الشعرفي الربع الأول من القرن الماضي، والتّمايز الطبقي على أشده، والعنصرية القبلية والمناطقية على أشدها أيضاً؛ فليس في نسائنا - ولا في رجالنا - من يساوي «غَزَال المَقْدَشِيَة» في هذا السبق، على شدة حماسها لقبيلتها، كما يدل هذا النص:

يا مَرْحَبا ما يِشدُّ وا مِنْ (رَدَاعَ) 49 البِجِدْ 50 بالجابري ذِيْ حروف مِثلْ طَعْمَ السَّمِد بالجابري ذِيْ حروف مِثلْ طَعْمَ السَّمِد قد أول الحرب ضحكة وآخر الحرب جد يا جابري شِدّ حملك (عَنْسْ) 51 هِيْ باتِسِدْ 52 وترِّك الهرج ما حد من بلاده يشد والقَحْقَحْة هي على (ذِيْ سَحْر) 53 ولا (عَمِدْ) 55.54

ويُقال بأنها قالت هذه القصيدة حينما نشب نزاعٌ بين جماعتين تنتميان إلى عنس، فجاء أحد مشاغُ القبائل المجاورة، وحاول أن يقحم نفسه حكماً بين الطّرفين، وعرفت غزال أنَّ أحداً لم يخترهُ ولم يُحكِّمه، وكان قد بدأ يتبجّح ويلقى الأوامر فخاطبته قائلةً:

يا مَرْحَبا ما يِشدُّ وا مِنْ (ذَمَار) 56 البِجِدْ مرحبْ مَلانْ قاع (شَرْعَمْ) 57 وانْت حَمِّلْ وشِدّ بالقايفيْ ذِيْ كلامه مِثلْ طَعْمَ السَّمِدْ ياسعد رَوِّحْ بلادك (عَنْسْ) هِيْ باتِسِدْ والهَنْجَمَة هِيْ على (ذِيْ سَحْر) وِلا (عَمِدْ) 58

وهنا ندرك بأن هناك اختلافُ في سياق هذه الأبيات، من حيث المناطق كرداع وذمار، واختلاف في الشخصيتين كالجابري والقايضي، واختلافُ آخرُ في إضافة أشطر

من الأبيات الشعرية وحذف أخرى؛ فربما كان ذلك في واقعتين مختلفتين، وربما أيضاً في نفس الواقعة الواحدة؛ وهذا يدُّلنا بأن عدم توثيق تلك الأبيات والأشعار والحِكَم توثيقاً ورد مثل هذه التناقضات والاختلافات الشكلية وإن كان المضمون واحدا.

وهنا تخاطب بني بخيت - من قبائل منطقة الحَدَاء وقد الحَدَاء وقد الخينما أخذوا غنم بَزْية المحتج الباء وسكون الزاء وتشديد الياء، وهو إبن الأخت فيقال فلان بَزْي فلان ؛ أي أنه خاله أخو أمه - الصُّوفي من الجرشة، بقولها:

هاخُفْوا الفُضُول ما احدّ من بلاده يشدّ والقَحْقَحْة هي على (ذِيْ سَحْر) وِلاَ (عَمِدْ)

وعَمَـدْ محل بـني العمـدي، وذي سـحر وإياهما عمد وذي سحر60.

#### 4 - قصة الخلافات بين القبائل:

سـجَّلت الشـاعرة «غَزَال المَقْدَشِـيَة» قصيدةً عن الخلافـات القبلية التي كانت تثور من آونـة إلى أخرى فيما بين قبيلتها «عَنْـس» والقبيلة المجاورة لهـا «الحَدَاء»، وقد وجهت قصيدتها إلى سـرحان أسـلمي وهـو واحد من شـعراء قبيلة «الحَدَاء»:

غزالْ قالتْ وصلنا وقتْ فيم اشجانْ شرَقتْ لاما وصلنا وقتْ مختاني أقالَتْ على الله يحفظْ خبري المُصْتانْ أقا لكن على الله يحفظْ خبري المُصْتانْ أقا حديثي الصدقْ من قلبي ولسَّاني من سارْ بالكذبْ هو بينْ العرب مهتانْ من مارْ بالكذبْ هو بينْ العرب مهتانْ مذموهْ ، سمَّاه ربَ المُلكْ بهتاني حلَيتْ في دار جدي نكرهْ الضَّيفانْ عند العراكَبشْ ما با نرحمْ الضَّاني عند العراكَبشْ ما با نرحمْ الضَّاني يا مرحب اقوالْ جاتَ من بادعْ 63 القيفانْ يا مرحب اقوالْ جاتَ من بادعْ 163 القيفانْ دكرت ذاك الولدْ من عِدةْ الصِّبيانْ ذكرت ذاك الولدْ من عِدةْ الصِّبيانْ والقتلْ عادهْ تنالهْ كل شجعانِ نتناول الحربْ بعدهْ نطوى العدوانْ نتناول الحربْ بعدهْ نطوى العدوانْ

لا ما علي يأخذ الشربَهْ بِلحَفْانِ
وعادْ بغْثِيكْ من شِي يدخلوهْ بُستانْ
له أُمْ بَرشا وخضرا مثلَ الأغصانِ
ما نزرعْ إلا فواكمُ تُوضعْ الأوطانْ
يُقَسِّمُوها هدايا للملوكْ عاني 65،64

#### 5 - قصة الحرب بين عَنْس والحَدَاء:

اشتدت الخلافات والمنازعات في عصر «غَزَال المَقْدَشِيَة» بين قبيلتين عَنْس والحَدَاء المتجاورتين، وبينهما وبين القبائل الأخرى، وكان الخلاف على المرعى وعلى الحدود من أهم الأسباب المؤدية إلى المنازعات بين هذه القبائل وهي منازعات تكادتنتهي دائماً بالحروب.. وكان الشعراء - هم الناطقون باسم القبيلة بالحروب.. وكان الشعراء - هم الناطقون باسم القبيلة على شاعر القبيلة أن يتصدّى لشعراء القبيلة الأخرى على شاعر القبيلة أن يتصدّى لشعراء القبيلة الأخرى بسما يسمتلك من موهبة شعرية، وبلاغة أدبية من أجل بياخلاق هذه القبيلة وشجاعة وبسالة أبنائها...الخ.

ويبدو أن غَزَالاً كانت وحدها شاعرة قبيلة المقادشة وقبائل عَنْسس، في حين كان لقبيلة الحَدَاء أكثر من شاعر، منهم: «جبران توبان»، و«سرحان توبان»، و«علي أحمد سالم البخيتي»، و«علي بن صالح الجُميرَة»، وغيرهم.. وكان عليها أن تتصدى لهم جميعاً، وأن يكون صوتها أرفع من أصواتهم، وقد بعثت إليهم ذات مرة بقصيدة والحرب دائرة بين القبيلتين جاء فيها:

بالله بالله يالعجزاء الهبوب ذي في الهوا صَفيم جنحانها 67 شلي لنا خط من بيث الذنوب حد الحا والمساء ثوبانها لاعند ذي قد معم سبعم شعوب المشرف ذي سما جيرانها وايش كلفك يوم غِرتو 68 للحبوب لا بلَها شان معظم شأنها استعلم الشرق والا في الغروب

### هي دولة الحق للفِطْرَة وللعَاشِر<sup>74</sup> غير المشايخ تبا الطَّمعة لها العدوان<sup>75</sup>

#### 6 - قصة سارق الجمل:

وتروي الأخبار أنه حصل بينها وبين الشاعر علي بن صالح الجُمَيزَة - من قبيلة الحَدَاء - مساجلاتِ شعريةٍ، وهو من الشعراء المنافسين لها، فعجز ذلك الشاعر عن منافستها في ميدان الشعر فلجأ إلى سرق جملها الملقب (خرصان)؛ فما كان منها إلا أن أصلته بنار شعرها فاحترق - وتعدُ هذه الأبيات البالة التاريخية للشاعرة غزال المقدشية ولاتزال تُغنَى حتى يومنا هذا:

يالله يا مُنصف المظلوم بَكْ نتكِلْ لانته مِهِلْ يا إله العرش فَانَا عَجِلْ انصفتْ لي من علي صالح جُمَيزَهْ قِتِلْ جعلْ له الصوبْ يُمسي من رسيسها يزلْ ما عاد احدْ يُبكي الميّتْ وقلْ لِه بحلْ ما عاد احدْ يُبكي الميّتْ وقلْ لِه بحلْ وبعضَ الأصحاب، عَيِّنْ صحبته ما تجِلْ غَزَالْ قالتْ تعالوا يا وجيم القُبِلْ أدي لكم حكمْ لا ينزِلْ ولا يِنْدولْ الهيْج به هيْج، والنعجه بدلها رِخِلْ 76 الهيْج به هيْج، والنعجه بدلها رِخِلْ 76 حاكبريوم قلتمْ يا غَزَالْ الغزلْ 177

#### 7 - قصة سرحان الأسلمي:

ولم يقتصر هجومها على ذلك الشاعر/ علي بن صالح الجُمَيزة (سارق الجمل) فحسب، بل أخذت تهاجم كل من وقف إلى جانبه بكل جرأة وشجاعة فها هي تهاجم الشاعر/ سرحان الأسلمي – أحد شعراء قبيلة الحَداء – الذي وقف إلى جانب الشاعر الجُمَيزة فكتبت إليه قصيدة أخرى تهاجمه فيها قائلةً:

يا الأسلمي ذي فعلتُ السُّمْ والعِلمْ فكيتُ بابَ البلا والدار ذي مقفولْ دَنِيتُ من وادي المُطْلاحُ لا النَّصلمُ 78 وفُعِلتُ نفسَكْ على خلقَ الله المسئولْ قد سارَ يطلعُ ولا استرْ يحكمُ اللَّزلمُ



صورة أخرى متخيلة للشاعرة والحكيمة غزال المقدشية

قدحدْ عثريف غنم ضيفانها يا ميلنا ما نقاضي في العيوبْ لا ما تلاقي حَلقْ ميزانها الدهرْ غاوي وعند اجرهْ غتوب حران ما ينقطع مجرانها فتَحتْ باب الشقابِهْ والحروبْ لا ما نِكَملْ حبوبَ مخزانها واربعمائهْ ذي معك خلف الثقوبْ ما ينفعكْ لا عِكِرْ دخانها ما ينفعكْ لا عِكِرْ دخانها هو سيلنالا نَزَلْ شَلَ الصَّلوبْ وكل وادي قَلعْ عِضانها وكل وادي قَلعْ عِضانها وكل وادي قَلعْ عِضانها

ومن شعرها أيضاً؛ قولها للشيخ / علي بن ناصر الشغدري معاتبة خروجه مع الجيش النظامي إلى قريتها «حَوْرور»:

والله لو ما حوَرْوَرْ يا علي ناصرْ إن الحَدَاء ذي تجرّ الغيد من عَبوْان حلَّيتْ زُغن<sup>70</sup> النَّمر وانا عليكَ قَادِر ما بين قيفيْ<sup>71</sup>وكومانيْ<sup>72</sup> وبينْ ثوبان

ما يدري إلا وهو وسطَ الهوى المزقول 180 هو يصلب 180 الحول ذي ما ينسل البتلم 181 والحب يوين ذي قد وادين مغيول من شل مال القبايل فالقضا مِثلن ويدّي الدّين مِنم عرض وإلا طول ذلحين 182 بشريك من قتلم ورا قتلْن ذلحين 182 بشريك من قتلم ورا قتلْن لا ما يقع يوم حدْ قاتل وحدْ مقتول العلم أيش ذي يداوي هذه العلم؟

العلم أيش ذي يداوي حريق القلب ذي معلول؟

القاضى أحمد:

ويورد الأستاذ/ مطهر علي الإرياني في معجمه، حُكْمَها بين متخاصمين اختصما فيما بينهما؛ حيث خاطبت قاضي المحكمة واسمه (أحمد):

فقال القاضي أحمد الذي رحّبت به الشاعرة: لقد حَكَمَتْ غَزَال، وذكّر الطرفين بأنهما إخوة فعادوا إلى التآخى والوفاق والصلاح 86.

ويورد القاضي والمؤرخ والعلامة محمد بن أحمد الحجري اليماني في كتابه (مجموع بلدان اليمن وقبائلها) بأن الشيخ/مثنى الشَّغدري الذي قالت له «غَزَال المَقْدَشِيَة» حين وصل إلى حَوْرَوْر للإصلاح بين المقادشة فمن قول غزال له:

يا شغدري يا مثنى كُرْسِيَ الزَّيْدِيِتْ
قَدْ جِيْتْ سِدِّيْدْ بَيْنَ الشُّمَّخَ العالِيِيْ
إخوة سواء يا عِبَادَ اللهِ مِتْساوِي ِتْ
ما أحَّدْ وَلَدْ حُرِّ والثَّانِيْ وَلَدْ جَارِيمْ87

وتصف «غَـزَال المَقْدَشِـيَة» لشـوكان وهـي قرية أخرى في مخـلاف منقدة من بـلاد ذمار، ومنها الشـيخ/ علـي مثنى الجـرادي حيـث تقول:

غبني لمن قل ربعه عينو شوكان من حين مات الجرادي سقوهم فاتر مازاد نفعتهم الدولة ولا السلطان88

ومن هنا فإننا إزاء موهبة شعرية وحكيمة إنسانية لـم تستطع ظروف البيئة الخاصة بها، ولا ظروف اليمن العامة، أن تحول بينها وبين أن تفرض نفسها على الأدب والأدباء، لا وبل تضع اسمها بكل جدارة في قائمة الشعراء والحكماء المشاهير في بلادنا اليمن.

#### الهوامش

1 - الخمس: وهي فئة من الشعب تقع في نهاية التركيب الطبقي أو الفئوي في اليمن، وتضم هذه الطبقة أو الفئة الحلاقين والجزارين والدواشين وأحياناً يطلق عليهم اسم (المزاينة، جمع مُزين أو مُزينة) أما البردوني فيورد في كتابه (رحلة في الشعر اليمني قديمه وحديثه) في الصفحة 336: «يمكن اعتبار الطبقات كالتالي: الطبقة الأولى: الهاشميون، الطبقة الثانية: كبار القضاة وكبار التجار، الطبقة الثالثة: الشيوخ وكبار المزار عين، الطبقة التجار، الطبقة الثانية: كبار القضاة وكبار

الرابعة: المتوسطون من فلاحين ملاك وجنود وصغار تجار، الطبقة الخامسة: أصحاب المهن المتواضعة: كصانعي الأحذية، وضاربي الطبول، وحالقي الرؤوس، وذبحى المواشى، وسائر الخدمات العامة...

2 - البقش: ومفردها بُقشة، وهي وحدة نقدية سابقة كانت تستخدم في المملكة المتوكلية اليمنية والجمهورية العربية اليمنية.. وتُشكِّل (40) بقشة واحد ريال يمني، البقشة هي عملة برونزية سُمكها حوالي (27) مم، وقد استخدمت هذه العملة بعد الاستقلال اليمني من الإمبراطورية العثمانية، وكانت في الأصل تستخدم

البقشة كجزء من الريال العمادي وفي ما بعد الريال الحمدي.. وعندما طرح الريال اليمني، قرر أن (40) بقشة تساوى واحد ريال.

3 - بيت ناس: أي من أسرة محترمة وراقية.

4 – عينه ثانية: أي مختلفة...

5 - عبدالله البردوني - قضايا يـمنية - ص 397 - الطبعة الأولى1397هـ/ 1977م- مطبعة العلم - سوريا-دمشق.

6 - الملكة بلقيس: هي بلقيس بنت الهدهاد بن شرحبيل بن بريل ذي سحر، ابن شرحبيل بن الحارث بن مالك بن زيد بن سدد بن زُرعة، وهو حمير الأصغر بن سبأ الأصغر بن سبأ الأصغر بن قيس بن معاوية بن جشم بن عبد شمس بن وائل بن الغوث بن جيدان بن قطن بن عُريب بن زهير بن أيمن بن الهميسع بن حمير الأكبر بن سبأ الأكبر، وهي ملكة عظيمة كانت صاحبة رأيً سديد وحكمة وعلم كبيرين، وقد ذكرها القرآن الكريم في سورة النمل، وذكر قصة هدهد نبي الله سليمان بن داوود عليهما السلام، وإسلامها على يد النبي سليمان – (المصدر: نشوان الحميري – ملوك حمير وأقيال اليمن (القصيدة) – تحقيق: على بن إسماعيل المؤيد وإسماعيل بن أحمد الجرافي – ص 74 – 78 – الطبعة الثانية 1398هـ/ الجرافي – دار العودة – بيروت).

7 - أسماء بنت شهاب الصليحي: عاشت وتوفيت في صنعاء، تزوجها الملك (علي بن محمد الصليحي)، وعد حماة الملكة (سيدة بنت أحمد الصليحي)، كانت من أولى النساء اللائي تذكر أسماؤهن في الخطب فوق المنابر، مع أسماء أزواجهن، وكانت تركب في مائتي جارية في الحلي والحلل، وفرسانها على خيولٍ مسرجة بالذهب، وفيها قال الشاعر:

#### قلت: إذْ عظموا لبلقيس عرشًا

#### دَسْتُ أسما من عرش بلقيس أسمى

\* وعندما سافرت مع زوجها لأداء فريضة الحج عام 459هـ/ 1067م، داهمهم (سعيد بن نجاح الحبشي) المعروف بـ(الأحول) بجيش كبير، فقتل الملك (علي بن محمد الصليحي) وأخاه (عبدالله) وأسر أسماء، ووضع رأس زوجها ورأس أخيه فوق هودجها، ثم ساقها إلى السجن، فظلت فيه عامًا، واستطاعت أن ترسل لابنها الملك في صنعاء (أحمد بن علي الصُّليحي) المعروف

بالملك المكرم برسالة، بعد أن كان قد يئس من بقائها على قيد الحياة؛ قيل: إنها كتبت على رغيف من الخبز، وقذفته لسائل مر بجوار معتقلها وأعلمته بأمرها، على غير ما يحب، ومن ذلك أنها كتبت بأنها حبلى من (الأحول) الحبشي، وتستنجد لفكها من الأسر، وتستثير حمية ولدها؛ فلباها استغاثة، وأقبل في جيش عظيم، وظفر بـ (سعيد الأحول) وعاد بأمه إلى مدينة صنعاء، فمكثت هناك مع ابنها حتى توفيت.. وقد توفت في عام فمكثت هناك مع ابنها حتى توفيت.. وقد توفت في عام على شبكة الإنترنت (www.alalam.net))

8 - السيدة بنت أحمد الصليحي: هي الملكة سيدة بنت أحمد بن جعفر بن موسى الصليحي، واسمها (سيدة) تكاد تجمعُ عليه أغلبَ المصادر التاريخية، ويورده كذلك معاصرها عمارة اليمني (تــ569هــ/1147م)، ويتابعه بقية المؤرخين، ويتفق معهم في ذلك المؤرخون الإسماعيلون، ومن أبرزهم «إدريس عماد الدين» الذي يقول بذلك، ويستند إلى نص وصيتها التي تقول في مستهلها:» هذا ما أوصت به (سيدة) ابنة أحمد»، وكذلك في أكثر من موضع من الوصية مِمَّا يقطع الشك باليقين. أما اسم أروى فنرجح أنه لحقها في عصر متأخر كثيراً ولأسباب ما نزال نجهلها.. ولدت في (حراز) غرب صنعاء، ونشأت في حجر أسماء بنت شهاب (أم المكرم الصليحي أحمد بن على)، وتزوَّجها المكرم، وفلج، ففوض إليها الأمور، فاتخدت لها عاصمة (ذي جبلة) .. وقامت بتدبير المملكة والحروب إلى أن مات المكرم سنة 477هـ/1084م)، وخلفه ابن عمه (سبأ بن أحمد) فكتب خليفة مصر إلى الحرة: قد زوجتك بأمير الأمراء «سبأ» على مئة ألف دينار.. ومات «سبأ» سنة (492هـ/1099م)، وضعف ملك الصليحيين؛ فتحصّنت بذي جبلة، واستولت على ما حوله من الأعمال والحصون، وأقامت لها وزراء وعمالاً.. وامتدت أيامها بعد ذلك أربعين سنةً، ويقول أحد العلماء بالإسماعيلية إنها: «تُعَدُّ من زعماء الإسماعيليين»؛ فقد استطاعت سيدة ممارسة الدعوة والحكم بفضل وقوف الدعوة والدعاة إلى جانبها ولما كانت تتمتع به من صفات شخصية وبُعْد نظر وعلم.. توفيت بذي جبلة سنة (532هـ/1138م)، ودفنت في جامعها وهو من بنائها، ولها مآثر وسبل وأوقاف. وهي أطول من حكم من ملوك الصليحيين وآخرهم شأناً.. (المصدر: الموسوعة اليمنية - إعداد وتحرير: أحمد جابر عفيف -

الجزء الأول – ص 264 – الطبعة الثانية 1423هـ/ 2003م – مؤسسة العفيف الثقافية – صنعاء).

9 - الشاعرة المرهبية: وهي من قرية مرهبة حاشد، لا يعرف إسمها وإنما كانت تُكنَّى بهذا الاسم، كما أنه لا يعرف تاريخ ميلادها أو وفاتها؛ ويقال أنها عاشت في العصور الإسلامية..ولها قصيدة مشهورة ترثي «أبا خيثمة» الذي قُتل زمن الخليفة / معاوية بن أبي سفيان تقول في مطلعها:

#### أتانا نعيك بعد العشاء فبتَّ المدلَّهة المؤلمُ وكان أبو خيتم لليتيم فضاع يَتيمُ أبي خيْثمهُ

(المصدر: أحمد محمد الشامي – قصة الأدب في اليمن – ص 218 – الطبعة الأولى 1428هـ/ 2007م – مكتبة الإرشاد – صنعاء)

10-ظبية النميرية: شاعرة شعبية يمنية، ولدت في منطقة الحداء – محافظة ذمار، يقال أنها عاصرت الشاعرة والحكمة / غزال المقدشية.

11 - صفية بنت المرتضى بن المفضل بن منصور: عالمة، فقيهة، أديبة، وشاعرة فاضلة.. من نابغات النساء في القرن الثامن الهجري/ ...... الميلادي، اشتغلت بالعلم من حداثتها، ودرست على يد والدها حتى برزت وفاقت في الفقه والأصول والعربية والإخباريات، وكانت كاتبة فصيحة لها أشعار مُحكَّمة، جيدة وحسنة الخط، حصّلت بخطها كتباً جيدة وكانت مقتدرة على الفتوى والتدريس والتصنيف، ذكروا أن لها رسائل ومسائل، كانت تراجع المهدي بن علي بن محمد في كثير من المسائل العلمية وتراسله، وتزوجت وعمرها (30) سنة من محمد بن يحيى القاسمي، وتوفيت سنة 771هـ.. من مؤلفاتها: الجواب الوجيز على صاحب التجويز (في مسألة الكفاءة في الزواج) – رسالة بديعة جعلتها وصية لأبنتها حورية بنت محمد بن يحيى القاسمي.

المحدد ا

تكملها – شرح مختصر المنتهى في أصول الفقه (لابن الحاج) – كتاب الجواهر في علم الكلام (قيل: أنه يقع في ثلاثة مجلدات)..

13 - زينب بنت محمد بن أحمد بن الحسن بن علي بن داوود، الملقبة بزينب الشهارية: عالمة، كاملة، فاضلة، شاعرة، أديبة، مولدها بـ مدينة شهارة من بلاد الأهنوم، وبها نشأت في حضن والدتها أسـماء بنت محمد بن القاسم، قرأت في النحو والمنطق والأصول والنجوم والرمل وبرعت في الأدب والشعر واشتهرت فأصبحت أشهر شاعرات اليمن بعد الألف الهجري، تزوّجها الأمير الشهير الشاعر / علي بن المتوكل إسـماعيل، ثم فارقها وبينهما مساجلات ومكاتبات رائعة.. وبعد أن فارقها زوجها، كتبت إليه تعاتبه:

إن الكرام إذا ما استُعطفوا عطفوا

والحريغضي ويهفو وهو يعترفُ والصفح خيرٌ وفي الإغضاء مكرمة

وفي الوفاء لأخلاق الفتى شرفُ والعفو بعداقتدارٍ فعلُه كـرمٌ

والهجر بعد اعترافٍ فعله سرفُ

عاقب بما شئت غير الهجر أرض به

#### فالهجر فيه لإخوان الهوى تلفُ

ومكثت آخر أيامها في شهارة وبها توفيت في محرم من سنة 1114هـ ومن مؤلفاتها: رسالة أدبية (إلى زوجها الأمير علي بن الإمام المتوكل إسـماعيل) – ستة عشر قصيدة ومقطوعة شعرية (جمعت مع رسالتها وترجمة موسعة لحياتها في كتاب «زينب بنت محمد الشهارية» للأستاذ/ عبدالسلام الوجيه).

14 - خالد الرويشان.. وزير الثقافة والسياحة الأسبق وعضو مجلس الشورى حالياً - الثقافة اليمنية.. الواقع وآفاق المستقبل - دراسة مقدمة لمجلس الشورى اليمنى - 2009م.

15 - إبراهيم المقحفي - موسوعة الألقاب والأسر اليمنية - الجزء الرابع - ص 819 823 - الطبعة الأولى 1428 هـ/ 2008م - مكتبة خالد بن الوليد - صنعاء.

16 - محمد بن علي صياد – العرف القبلي وأحكامه في اليمن – ص 15 – الطبعة الثانية 1427هـ/ 2007م – مطابع المتفوق للطباعة والنشر والتوزيع – اليمن.

#### قوم إذا حضروا للحكم ما قبلوا

#### إلا يميني مع تطليق زوجاتي

- 20 مخلاف عنس: مخلافٌ مشهور، وقد قُسِّمَ في التقسيم الإداري الجديد إلى أربع مديريات، هي: مديرية عنس، ومديرية مغرب عنس، ومديرية ميفعة عنس، ومديرية ذمار عاصمة المحافظة.. المصدر: (كتاب الإحصاء السنوي لعام 2011م الجهاز المركزي للإحصاء وزارة التخطيط والتعاون الدولي.
- 21 البالة: فن أصيل تلعبه كل منطقة في المناسبات وبالأخص الأعراس، وقد تختلف أصوات الأداء من منطقة إلى أخرى، ومن لعبة إلى ثانية في المنطقة الواحدة، فعندما تلتقي القرية أو المنطقة في عرس أو في أي مناسبة غير مأت مية يستهل الحفل ضارب الطبل والمزمار، وتتابع حلقات الرقص على أصوات الطبل والمزمار ومغن يساير الآلتين، وقد يكون المغني هو الطبال نفسه، وهذا يسمهد للعبة البالة إذا كان الجمع لا يقل عن مئة؛ لإن حلقات البالة تتكون من نحو عشرين أو ثلاثين رجلاً تردد هذه المجموعة افتتاحية تقليدية:

يا بالة الليل يا بالة يا بالة الليل يا بالة يا حِلَّة البال يا بالة

- (المصدر: عبدالله البردوني فنون الأدب الشعبي في اليمن ص 370 373 الطبعة الثالثة 1415هـ/ 1995م دار الفكر دمشق سوريا).
- 22 موسوعة الأعلام اليمنيين على شبكة الإنترنت (.alalam.net
- 23 -«علي ولد زايد»، و«الحُمَيْد بن منصور»، و«حزام مرشدالشبثي»، و«أبو عامر الحضرمي».....
- 24 د/ عبدالعزيز المقالح شعر العامية في اليمن... دراسة تاريخية ونقدية ص 401- الطبعة الأولى 1978م مركز الدراسات اليمنية صنعاء، ودار العودة بيروت لبنان.
- 25 عبدالله البردوني رحلة في الشعر اليمني قديـ مه وحديثه ص333 الطبعة الخامسة 1415هـ/ 1995 م دار الفكر دمشق سوريا.
- 26 عبدالله البردوني الثقافة الشعبية تجارب وأقاويل يحنية – ص 254 – 255 – مصدر سابق.
- 27 د/عبدالعزيز المقالح شعر العامية في اليمن ص

- 17 أحمد بن علوان اليفرسي: هو إمام الصوفية وفيلسوفهم في عصر دولة بني رسول، نشأ في أحضان الرئاسة والعلم، وكان والده في خدمة السلطان ومن كُتَّابه، وكاد الشيخ أن ينتهج طريق والده في خدمة السلطان، إلا أنه تحول إلى طريق التصوف تحت تأثير خارق، ولزم الخلود والعبادة، واشتهر بحن الوعظ، فقد كان يسلك في وعظه طريقة ابن الجوزي حتى لقب بجوزي اليمن، وله رسائل كثيرة ومؤلفات جمعت في مجلدات منها كتاب (الفتوح المصونة والأسرار لفنونة)، فضلاً عن ديوانه الشعري الذي جاء أغلبه في التصوف، وبعد أن توفي صار لضريحه مكانة مقدسة وتقام زيارة سنوية له في منتصف شهر ربيع الأول من للبارك).
- 18 المقادشة: إحدى قبائل مشرق عنس، أهم ديارهم: الخرابة، إسبيل، السُويداء، أنجاد، سائلة مَعْسج، وهي من قرى عزلة يَعَرْ بـمديرية عنس وأعمال محافظة ذمار، وينقسمون إلى أربعة بيوت: بنو علي، وبنو عزالدين، وبنو الحاج، وبنو غريب.. (المصدر: معجم البلدان والقبائل اليمنية إبراهيم أحمد المقحفي الجزء الثالث ص –1961 الطبعة الخامسة 1423هـ/ 2011م مكتب الجيل الجديد صنعاء اليمن).
- 19 حورور: قرية شرق جبل إسبيل المشهور، تتبع جغرافيا لمحافظة ذمار وإداريًا لمديرية ميفعة عنس، وتبعد عن مدينة ذمار شرقاً بـمسافة (33) كيلو متر، فيها كان مولد الشاعرة / غزال المقدشية في أجواء النصف الثاني من القرن الثالث عشر الهجري حورور.. يبلغ تعداد سكانها 3306 نسمة حسب الإحصاء الذي أجريً عام 2004م (المصدر: معجم البلدان والقبائل اليمنية إبراهيم أحمد المقحفي الجزء الأول ص المنية إبراهيم أحمد المقحفي الجراء الأول ص 101 م).. وذكر القاضي محمد أحمد الحجري في كتابه (مجموع بلدان اليمن وقبائلها) المجلد الأول ص 348 الطبعة الخامسة 1432هـ / 2011م مكتبة الإرشاد صنعاء: قرية حورور بقوله: ومن قرى اسبيل حَوَرْوَر، وقد ذُكرت في محلها ومرام والهجرة وعرد ويائاها أراد الشاعر:

صبرى على عرّدِ ما دمت ساكِنَها

صبر الجياد على طول المغارات

402 – مصدر سابق.

28 - c / عبدالعزيز المقالح – شعر العامية في اليمن – ص-403

29 - د/ عبدالعزيز المقالح - شعر العامية في اليمن... دراسة تاريخية ونقدية - ص 401 - مصدر سابق.

30 - منيدى: تشبيه لأفراد الطبقة الخامسة.

31 - مخنتس: أي مخنفس.

32 - أي داسه دوسًا شديدًا، وهنا تشبيه على قابلية الشخص للوقوع تحت الإهانة.

33 - هذه القصة متداولة بين الناس ويتناقلوها شفاهياً أم الأبيات فقد أوردها شاعر اليمن الكبير/ عبدالله البردوني في كتابه (رحلة في الشعر اليمني قديمه وحديثه) - ص 337- مصدر سابق.

34 - حسه: أي النخالة، ويضرب بها المثل في قلة الشأن.

35 - مطهر علي الإرياني – المعجم اليمني في اللغة والتراث.. حول مفردات من اللهجات اليمنية – المجلد الأول – ص 268 – الطبعة الثانية 2012م – مؤسسة الميثاق للطباعة والنشر – صنعاء.

36 - هدار: أي كلام فاضي.

37 - حمس: تُحمَّس في القول.

38 - يبوزم: بَزَمَ، يَبِزِم: قَبِّلَ، يقبِّل، وتبازم الاثنان معاً يَتبازمان مُبازَمَة: تبادلا القُبَل والتَّقبيل.. والبازمُ والبازمُ والبازمُ وكانَّه بِمعنى الثغر.

39 – قياله: أمامه.

40 - يقمش: أي يترك عياله ويعتنى بنفسه فقط.

41 - مطهر علي الإرياني – المعجم اليمني في اللغة والتراث.. حول مفردات من اللهجات اليمنية – المجلد الأول –ص 95 – مصدر سابق.

42 - المُثَمِّر: هو محصل الزكاة في الريف اليمني، ويعدُّ مركزه من أخطر المراكز في الدولة، ذلك لإن بإمكانه أن يسلب القرية أو القبيلة محصولها الزراعي من نتاج عام كاملٍ دون أن يجد من يقاومه أو يعترض على قراره.

43 - المكالف: جمع مكلف وهي النساء.

44 - د/ عبدالعزيز المقالح – شعر العامية في اليمن... دراسة تاريخية ونقدية – ص 404 – مصدر سابق.

45 - عبدالله البردوني - رحلة في الشعر اليمني قديـمه وحديثه - ص 335 - مصدر سابق.

46 - عبدالله البردوني - رحلة في الشعر اليمني قديمه وحديثه - ص 335 - مصدر سابق.

47 - د/ عبدالعزيز المقالح - شعر العامية في اليمن..

دراسة تاريخية ونقدية - ص 404 - مصدر سابق. 48 - د/ عبدالعزيز المقالح - شعر العامية في اليمن... دراسة تاريخية ونقدية - ص 404 - 405 - مصدر

49 - رداع: بالفتح مدينة شرقي ذمار بـمسافة (53) كم، تقع في وسط هضبة محفوفة بالكروم والفواكه والحدائق الغناء، التي تحيط بها الجبال من جميع الجهات، وللمدينة القديـمة سور حجري؛ إلا أن العمران الحديث قد تجاوزها وتناثرت القصور والمباني الجميلة وسط الحقول وبين الهضاب، ومن معالمها الأثرية: قلعتها الشامخة التي يعود تاريخها إلى عهد شـمَّر يهرعش، وكذا المدرسة العامرية التي بناها السلطان عامر بن عبدالوهاب الطاهر سنة 498هـ/ السلطان عامر بن عبدالوهاب الطاهر سنة 498هـ/ من مديريات محافظة البيضاء.... (المصدر: معجم البلدان والقبائل اليمنية – إبراهيم أحمد المقحفي – الجزء الثاني – ص 855 – مصدر سابق).

50 - البجد: البجاد: أكبر بساط يعمل من الزَّعل - شعر الماعز - والديوان الذي هو أطول غرفة في البيوت الكبيرة تغطى أرضيته ببجادين؛ لأن لهما طولاً وعرضاً، فيوضع في كل جانب بجاد، ثم يضعون فوقها ما شاؤوا من الفُرُش والوسائد.

51 - عنس: بفتح فسكون.. قبيلة كبيرة لها بلاد واسعة في مغرب مدينة ذمار ومشرقها، وهو بنو عنس بن مالك (اللُلقَّب مَذْحِج) ابن أدد بن زَيْد بن يَشْجُب بن يَعْرُب بن قَحْطان، منهم طوائف كثيرة هاجرت واستوطنت الحجاز والشام، كما دخل بعضهم الأندلس.. ومن أشهر بلدان عنس ومناطقها نذكر: عنس السلامة، مغرب عنس، وادي زُبيْد، جبل الدار، وادي الحار، يعْر، بني عفيره، وَثَن، بني دَهِيم، قَرَظان، وَتيْح، سائلة مَعْبره.. وهي من المناطق الغنية بالآثار القديمة ففيها مَعْبَره.. وهي من المناطق الغنية بالآثار القديمة ففيها من المآثر: خرائب بَيْنُون وهَكِرْ ومَوْكِل وأَقْيَق ويَفَع والمواهب وقُبَاتِل ومُلَص وغيرها...... (المصدر: معجم البدان والقبائل اليمنية – إبراهيم أحمد المقحفي – الجزء الثاني – ص 1327 – مصدر سابق).

52 - تِسِدْ: مَّن السَّدَّة والسَّدُود والسِّداُد: هو اتفاق المتنازعين فيما بينهم وإنهاء النزاع صلحاً، يقال: سَدَّ المتنازعون فيما بينهم يَسِدُّون سَدَّة فهم سَدُّ وسِداد... وجاء في الأمثال اليمنية القول: «إذا سَدُّوا الغرماء فَلَجُوا

القاضي»، وفَلَجَ بمعنى: غَلَب وأَفْحَم.

53 - ني سحر: بفتح فسكون.. قرية في ضاحية مدينة ذمار الجنوبية الغربية بمسافة يسيرة اشتهرت بمنتوج البُرالطيب... (المصدر: معجم البلدان والقبائل اليمنية – إبراهيم أحمد المقحفي – الجزء الثاني – ص 951 – مصدر سابق).

54 - عمد: بكسر الميم بلدة في ضواحي غربي مدينة ذمار، فيها معالم آثار قديمة ومدافن منحوتة... (المصدر: معجم البلدان والقبائل اليمنية – إبراهيم أحمد المقحفي – الجزء الثانى – ص 1312 – مصدر سابق).

55 - عبدالله البردوني - رحلة في الشعر اليمني قديمه وحديثه - ص337 - مصدر سابق.

56 - ذمار: بالفتح مدينة كبيرة جنوب صنعاء بـمسافة (100) كم، يعود تاريخها إلى القرن الأول الميلادي، وقد سُمّيت باسم ذَمَار بن يحصب بن دهمان بن سعد بن عدى بن مالك بن سدد بن حمير الأصغر, وقيل هی ذمار بن یهبر بن مالك بن سبأ وذو ریدان، وهی في سهل زراعي منبسط وموقعها يتوسط بين صنعاء ومدن الجنوب، وكان لها دور تاريخي قبل الإسلام ثم اشتهرت كواحدة من أهم مراكز الإشعاع العلمي في اليمن.. وتنقسم المدينة القديمة إلى ثلاثة أحياء: الحوطنة والجراجيش والمحل، وهي عامرة بالمساجد الأثرية أهمها جامعها الكبير الذي يعود بناؤها إلى عصر الخليفة أبى بكر الصديق، وترتفع المدينة بنحو 2700م من سطح البحر، وهي أعلى من مدينة صنعاء ب(400) متر.... (المصدر: معجم البلدان والقبائل اليمنية – إبراهيم أحمد المقحفي – الجزء الأول – ص 654 مصدر سابق).

57 - شرعة: بكسر فسكون.. أحد حقول اليمن المشهورة، ويقع في بلاد عنس من أعمال ذمار، وهو خمن ورافد ميزاب مأرب، ويسمى قاع شرعة.. ومن بلدانه: قرية شرعة وهكر وعباصر..... (المصدر: معجم البلدان والقبائل اليمنية – إبراهيم أحمد المقحفي – الجزء الثانى – ص 1046 – مصدر سابق).

58 - مطهر علي الإرياني - المعجم اليمني في اللغة والتراث.. حول مفردات من اللهجات اليمنية - المجلد الأول -ص 64 - مصدر سابق.

59 -الحداء: قبيلة من مذحج، وهو بنو الحَدَاء بن مُرَاد بن مالك، وهو مَذْحِج بن أَدَد بن زَيْد بن يشجب بن عُرَيْب بن زَيْد بن كَهْلاَن بن سبأ... تقع منازلها في

شـمال شرق مدينة ذمار؛ فيما بين سهل جهران غرباً، وخولان العالية شـمالاً وعنس جنوباً، وبني ضبيان من خولان شرقاً.

\* وتنقسم قبائل الحَدَاء إلى عدَّة فروع، نذكر منها: بنو بُخَيْت، ثم بنو القوسي، ثم بنو فلاح، والنَصْرَه، والكِلَبَه، والمَصَاقِرة، وبنو جلعه، وبنو بَدًا، والجرَده، وبنو عزيز... والنسبة إلى القبيلة: حدائي، وتُشكَّل بلاد الحَدَاء في من المواقع الأثرية الهامة منها: موقع النخلة الحمراء وهي المنطقة الأثرية التي عُثر على تـمثال الملك التُبعي دمار علي – ملك سبأ ونور ريدان، وموقع خرائب موكل الأثري، ومدينة بوسان الأثرية وقرية ثوبان.. ومن هذه الديرية أيضاً خرج شاعرنا الكبير عبدالله البردوني من قرية البردُون... (المصدر: معجم البلدان والقبائل اليمنية – إبراهيم أحمد المقحفي – الجزء الأول – ص

60 - محمد بن أحمد الحجري اليماني - مجموع بلدان اليمن وقبائلها - المجلد الأول - ص 347 - مصدر سابق

61 - مختانی: خائن.

62 - المصتان: المصان.

63 - بادع: تطلق على الشخص الذي يبتدئ بأي شيء سواءً في العمل أو يبتدئ بذكر الله أو بدع في الأكل..

64 – عانى: أي مخصوص.

65 -د/ عبدالعزيز المقالح – شعر العامية في اليمن... دراسة تاريخية ونقدية – ص 406 – مصدر سابق.

66 - د/ عبدالعزيز المقالح – شعر العامية في اليمن... دراسة تاريخية ونقدية – ص 407 – مصدر سابق.

67 - جنحانها: أجنحتها.

68 - غرتوا: غزوتــم.

69 - د/ عبدالعزيز المقالح - شعر العامية في اليمن... دراسة تاريخية ونقدية - ص 408 - مصدر سابق.

70 - زُغن: الإبط.

71 - قيفي: من بلاد قيفه: بفتح فسكون ففتح، بطن من مُرَاد، منازلهم بالشـمال الشرقي من مدينة رداع، وينقسمون إلى عدد من القبائل... (المصدر: معجم البلدان والقبائل اليمنية – إبراهيم أحمد المقحفي – الجزء الثاني – ص 1514 – مصدر سابق).

72 - كوماني: من بلاد كومان أو بيت الكوماني: بفتح فسكون ففتح، مركزان إداريان من مديرية الحَدَاء

وأعمال ذمار، هما: كومان سِنَامه، وكومان المحرَّق، قيل إن نسبتهما إلى: كومان بن ثابت من آل ذي حَسَّان ذي الشَّعيب، وهما منطقتان غنيتان بالآثار القديمة.. وبنو الكوماني: نسبةً إلى هذه المنطقة... (المصدر: معجم البلدان والقبائل اليمنية – إبراهيم أحمد المقحفي – الجزء الثالث – ص 1718 – مصدر سابق).

73 - ثوبان: قرية ومركز إداري من مديرية الحَدَاء وأعمال ذمار، فيها آثار قديمة أشهرها خرائب قصر بَيْنُون الحميري، كما أن فيها وادي النصلة الذي يقع أسفل جبل النقوب... (المصدر: معجم البلدان والقبائل اليمنية – إبراهيم أحمد المقحفي – الجزء الأول – ص 276 – مصدر سابق).

74 - الفطرة: زكاة الفطر – العاشر: العُشُر

75 - محمد بن أحمد الحجري اليماني - مجموع بلدان اليمن وقبائلها - المجلد الأول - ص 300 - مصدر سابة.

76 - رخل: هي الأنثى من ولد الضأن قبل أن تحمل، والجمع رخال.

77 -د/ عبدالعزيز المقالح - شعر العامية في اليمن.. دراسة تاريخية ونقدية - ص 406 - مصدر سابق.

78 - النصلة: وهي نصلة الجنبية، وهي حديدة الرُّمح والسَّهْم والسِّكِّين.

79 - مزقول: أي سقط من علو.

80 - يصلب: صَلَبَ، يصلب: وهو من يترك الأرض ليست لينة ليسهل حرثها وزراعتها.

81 - البتلة: هي حراثة الأرض.

82 - ذلحين: الآن، حالاً.

83 - القاضي أحمد: هو القاضي أحمد بن أحمد العنسي - مفتي ذمار - في ذلك الحين، والمتوفي في العقد الثانى من المائة الرائعة عشرة.

84 - كُرسي الزيدية: يطلق هذا القول على محافظة ذمار.

85 - سديد: وهي كلمة تقال للمصلح بين الناس، سداد وسدِّيد، والسداد: هو اتفاق المتنازعين فيما بينهم، وإنهاء النزاع صلحاً، ويقال: سدَّ المتنازعون فيما بينهم يسدون.

86 - مطهر علي الإرياني - المعجم اليمني في اللغة والتراث.. حول مفردات من اللهجات اليمنية - المجلد الأول -ص 552 - مصدر سابق.

87 - محمد بن أحمد الحجري اليماني - مجموع بلدان اليمن وقبائلها - المجلد الثاني - ص 455 - مصدر سابق.

88 - محمد بن أحمد الحجري اليماني – مجموع بلدان اليمن وقبائلها – المجلد الثاني – ص 459 – مصدر سابق

#### المصادر والمراجع:

أولاً: الكتب:

- \* نشوان الحميري ملوك حمير وأقيال اليمن (القصيدة) تحقيق: علي بن إسماعيل المؤيد وإسماعيل بن أحمد الجرافي الطبعة الثانية 1398هـ/ 1978م دار العودة بيروت.
- \* عبدالله البردوني قضايا يـمنية الطبعة الأولى1397هـ/ 1977م مطبعة العلم سوريا دمشق.
- \* عبدالله البردوني فنون الأدب الشعبي في اليمن الطبعة الثالثة 1415هـ/ 1995م دار الفكر دمشق سوريا.
- \* عبدالله البردوني رحلة في الشعر اليمني قديـمه وحديثه الطبعة الخامسة 1415هـ/ 1995م- دار الفكر دمشق سوريا.
- \* د/ عبدالعزيز المقالح شعر العامية في اليمن.. دراسة تاريخية ونقدية الطبعة الأولى 1398هـ/ 1978م مركز الدراسات اليمنية صنعاء، ودار العودة بروت لبنان.
- \* الموسوعة اليمنية إعداد وتحرير: أحمد جابر عفيف الطبعة الثانية 1423هـ/ 2003م مؤسسة العفيف الثقافية صنعاء.
- \* أحمد محمد الشامي قصة الأدب في اليمن الطبعة الأولى 1428هـ/ 2007م – مكتبة الإرشاد – صنعاء.
- \* إبراهيم المقحفي موسوعة الألقاب والأسر اليمنية الطبعة الأولى 1428هـ/ 2008م مكتبة خالد بن الوليد صنعاء.
- \* إبراهيم أحمد المقحفي معجم البلدان والقبائل
   اليمنية –الطبعة الخامسة 1423هـ/ 2011م مكتب الجيل الجديد صنعاء
- \* مطهر علي الإرياني المعجم اليمني في اللغة والتراث.. حول مفردات من اللهجات اليمنية – الطبعة الثانية

1433هـ/ 2012م – مؤسسة الميثاق للطباعة والنشر – صنعاء.

\* محمد بن أحمد الحجري اليماني – مجموع بلدان اليمن وقبائلها– الطبعة الخامسة 1432هـ/ 2011م – مكتبة الإرشاد – صنعاء.

\* محمد بن علي صياد - العرف القبلي وأحكامه في اليمن- الطبعة الثانية 1427هـ/ 2007م - مطابع المتفوق للطباعة والنشر والتوزيع - صنعاء - اليمن.

\* كتاب الإحصاء السنوي لعام 1432هـ/ 2011م
 - الجهاز المركزي للإحصاء - وزارة التخطيط والتعاون الدولي.

#### ثانياً: الدراسات والمجلات:-

\* خالد الرويشان.. وزير الثقافة والسياحة الأسبق وعضو مجلس الشورى حالياً – الثقافة اليمنية.. الواقع وآفاق المستقبل – دراسة مقدمة لمجلس الشورى اليمنى – 2009م.

\* موسوعة الأعلام اليمنيين على شبكة الإنترنت (www.) alalam.net

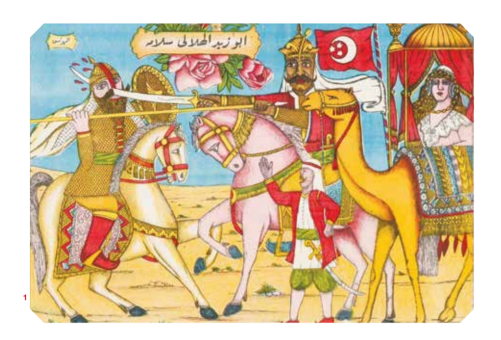
#### الصور

\* الصور من الكاتب.

1 ، 3 - اللوحة التشكيلية للفنان الرائع زياد العنسي: وهو زياد ناصر العنسى - محل وتاريخ الميلاد: ذمار-(1976م) - المؤهل: بكالوريوس تربية فنية -عمل مديراً لبيت الفن بذمار للفترة 2009-2004م - حاصل على جائزة رئيس الجمهورية للفنون والآداب (فنون تشكيلية ) 2006م - حاصل على المركز الأول في معرض المقاومة (لن ننسى) صنعاء 2005م - حاصل على المركز الثالث في معرض المهرجان الأول للخيل صنعاء 2005م - حاصل على جائزة لجنة التحكيم للتميز في الفنون التشكيلية, في دورتها الأولى 2008م, وزارة الثقافة - حاصل على الميدالية الذهبية لأجمل لوحة تشكيلية لمنظر سياحي بيني 2009م - حاصل على الميدالية الذهبية لوحة تشكيلية لمنظر سياحي بيني 2013م - حاصل على جائزة دبى الثقافية 2013م- له العديد من المشاركات الداخلية، منها: أكثر من (20) معرضاً فنياً في المناسبات الوطنية في عدد من المحافظات

الجمهورية – معرض القافلة الثقافية لمحافظة ذمار ضمن فعاليات صنعاء 2004م – معرض آفاق اللون (بيت الثقافة) صنعاء 2005م – معرض شخصي (بيت الثقافة) 2006م – الملتقى الأول لبيوت الفن (ذمار وإب) 2005م – مهرجان أسعد الكامل – ذمار 2007م – السمبوزيوم اليمني المصري الأول صنعاء 2005م – ملتقى الفنانين التشكيليين العرب صنعاء 2005م – ملتقى الفنانين التشكيليين العرب بيت الثقافة 7007م – معرض (الأجنحة تحتفي بالأفق) بيت الثقافة منعاء بمنجزات فخامة الرئيس – بيت الثقافة صنعاء 2008م – الملتقى الأول للفائزين بجوائز رئيس الجمهورية (صنعاء 2007م – عدن 2008م) – الملتقى التشكيلي اليمني السعودي المقام في محافظة البي 2009م – المعرض الشخصي (التغير بالألوان) لدى مؤسسة السعيد الثقافية تعز 2013م.

- \* أما المشاركات الخارجية: مهرجان الشباب العربي التاسع عشر (الإسكندرية) جمهورية مصر 1998م المهرجان العالمي الخامس عشر للشباب (الجزائر) 2001م صالون الشباب السادس عشر للفنون التشكيلية (القاهرة) جمهورية مصر 2005م المعرض التشكيلي المقام في المملكة العربية السعودية المعرض التشكيلي المقام في المملكة العربية السعودية حدة 2008م معرض شخصي في الرياض 2010م معرض اليونيسيف 2017م.
- 2 الصور الفوتوغرافية التالية: من كتاب (رحلة عبر اليمن) لوليام بلاكوود الطبعة الأولى 1893م صورة لشارع في مدينة ذمار من كتاب (اليمن.. رحلة إلى صنعاء 1877 1878م) للرحالة والمستشرق الأوروبي/ رينزو مانزوني مترجم من اللغة الإيطالية ترجمة: ماسيو خير الله الطبعة الأولى 1432هـ/ مارس 2011م الناشر: الصندوق الاجتماعي للتنمية صنعاء اليمن.



# سيرة بني هلال ، بين الشفاهية والتدوين

# أ. معمود رمضان الجبور – كاتب من الأردن

# الحكاية الشعبية

الحكاية لغة من الفعل (حكى \ يحكي ) أي قص يقص وسرد يسرد ، وأخبرقصة حدثت على وجه الحقيقة أو الخيال وهي بذلك تشمل الحكايات الخرافية التي تعود لبدايات وعي الإنسان العاقل لذاته ، ومحاولة تفسيره للموجودات والأحداث حوله ، ثم إن بعضها أنشىء في زمان ما لمجرد الإمتاع والتسلية وتزجية الوقت، ويغلب عليها النسق الغرائي العجائي والخوارق والمغامرات 2.

## الحكاية والأسطورة والخرافة:

يصر كثير من الباحثين على التفريق بين الأسطورة والحكاية، غيرأن ثلاثة مفاهيم هي الحكاية والخرافة والأسطورة لابد من التفريق بينها إجرائيا وإن كانت متداخلة، فالأسطورة تتصل بالمثيولوجيا، وهي ذات طابع ديني، إنها مغامرة العقل الأولى كما يسميها فراس السواح، تتميز الحكاية الشعبية كما يرى (فراس السواح) عن الحكاية الخرافية والحكاية البطولية بهاجسها الاجتماعي، وموضوعاتها التي تكاد تقتصر على مسائل العلاقات الاجتماعية والأسرية منها خاصة<sup>3</sup>، وهي جزء من محاولة الإنسان لتفسير الموجودات والأحداث ، أما الحكاية فلا يبعد أن يكون بعضها تطور عنها، ثم إنها أخذت تلويناتها الشعبية حسب البيئة وتحولات المجتمع الثقافية وهي «الخبر الذي يتصل بحدث قديم ينتقل عن طريق الرواية الشفوية من جيل لآخر، أو هي خلق حر للخيال الشعبى ينسبجه حول حوادث مهمة وشخوص ومواقع تاريخيـة » أما الخرافـة فتتصل بما لا يقبلـه العقل من حكايات وأخبار غرائبية، وتبدو الشفاهية من أهم سمات الحكاية، في حين تتصل الأسطورة بالمكتوبات، وهي في العربية من الفعل (سطر) أي كتب.

وينتسب إلى الحكاية ما يدعونه في مصر (الحدوتة) ويعنون بها الحكاية القصيرة (الأقصوصة)، على طريقة إخواننا المصريين في التصغير على وزن (فعُولة) وهي من الفعل (حدَث يحدَث) وهي عند أهل البادية السالفة.

#### 1 - أهمية دراسة الحكايات

الحكاية الشعبية مكون رئيس من مكونات ثقافة الإنسان، ذلك أنها تبدأ مع الوعي المبكر للطفل، وهي حيز خصب للدراسات الاجتماعية والثقافية والإنثروبولوجية والنقد الأدبي، غيرأن دراستها عربيا بقيت مهمشة لأنها قياسا على الأدب الفصيح، تبقى هامشية 6.

مع أن دراستها من الأهمية بمكان، من حيث إنها تنتمي للأدب الشفاهي الأكثر قدرة على التعبير عن المضامين والمكونات الحقيقية لثقافة غالبية الشعب 6. كما أنها مكون رئيس من مكونات الأدب غير الشعبي 7.

#### 2 - بنية الحكاية الشعبية

يعد فلاديميربروب الناقد الروسي، أول من وضع تصنيفاً بنيوياً شكلانياً للحكاية الخرافية، ومهد للدراسات البنيوية الأخرى، التي وسعت منهجيته في التحليل لتطبق على السرد بصفة عامة، والرواية والقصة القصيرة بصفة خاصة، وقد اتست معه في ذلك رولان بارت وكريماس وتلامذتهما.

وتتلخص نظرية بروب بالنقاط الآتية:

- \* العناصر الثابتة في الحكاية هي وظائف الشخصيات، لا الشخصيات، والوظائف هي الأجزاء المكونة الأساسية للحكاية.
- عـدد الوظائف في الحكاية محـدود لا يزيد على واحدة وثلاثين وظيفة.
- \* تتابع الوظائف متشابه دائماً، فهي تتراصف حسب محكي واحد، ولا تخرج عن الوصف أبداً، ولا يستثني بعضها بعضاً.
- \* كل الحكايات تنتمي فيما يتصل ببنيتها إلى النمط نفسه.

ويقصد بروب بالوظيفة (الحدث) الذي تقوم به شخصية ما من حيث دلالاته في التطور العام للحكاية ، وقد لاحظ بروب أن هذه الوظائف مترابطة فيما بينها بضرورات منطقية وجمالية ، وأن عدداً منها تتجمع في نظم ثنائية وأن عدداً آخريلتقي في مجموعات أكبر، والوظائف في مجملها تمثل وحدة قياسية يمكن تطبيقها على جميع الحكايات الخرافية.

ويقدم بروب نموذجاً عاماً للحكاية الروسية أسماه المثال الوظائفي، وقد صاره ذا المثال منهجاً صالحاً للتطبيق على كل خرافات العالم، وامتد ليشمل الأجناس السردية الأخرى، ثم تعدى إلى عموم الأجناس الأدبية . وقد طبق نهج بروب مجمل دارسي الحكاية الشعبية ، ومنهم نبيلة إبراهيم . وقد طبق طه الهباهبة نظرية بروب في تحليله لعدد من الحكايات التي جمعها من محافظة معان ، جنوب الأردن . إن الحكاية الشعبية في الأردن جزء من الحكاية في الوطن العربي والعالم.

وبغض النظر عن الاختلافات في روايات للسيرة، فإن ما يجمع بينها هو مجموعة من القوانين لخصتها د. نبيلة إبراهيم بقانون البداية والنهاية، حيث ينطلق الحدث من السكون للإثارة، حتى يعود للاستقرار مرة أخرى، وإذا طالت السيرة، تكررت الرحلة، وذلك حسب القانون الثاني، قانون التكرار، حيث يكرر البطل فعلا ماحتى ينجح، أو يتكرر حدث دون نجاح حتى يأتي البطل فينجزه على أكمل وجه. ثم هناك قانون الثلاثة، وهو ينطبق بشكل مثاني على السيرة الهلالية الشعراء الثلاثة المتجولون، القسمة على الأبناء الثلاثة ووجه عام لا يكتمل إلا الشعبية، والحكاية الشعبية بوجه عام لا يكتمل إلا تتاك القوانين.

لا تكفى دلالة «الاختالاف» وحدها لتوصيف علاقة الثقافة الشعبية بالثقافة السائدة (والأخيرة هـى الثقافـة التي تعمـل - عـبرأدوات السلطة - على الإعلاء من شان قيم سوسيوثقافية على حساب قيم سوسيوثقافية أخرى)، قد نحتاج إلى أن نستبدل بها دلالـة «التناقض» في سياقات كثيرة، حيث إن مفهوم «الاختلاف» ينسحب على مفهوم «التنوع» من جانب، أو على مفهوم «القطيعة» من جانب آخر. الثقافة السائدة - الموسومة أيضًا بالثقافة العالمة - تتسم بطابعها المؤسسي، وبخصيصتها التدوينية وبطابعها المنهجي الدقيق (ثمة شكوك في أدبيات ما بعد الحداثة حـول مصداقية «المنهجية» هـذه!). على حين يغلب على الثقافة الشعبية الطابع الشفهي، وبطابعها العفوي التلقائي والموروث الذي يجسد تجارب المجتمعات الشعبية - تاريخيًا - في مختلف أصعدة حياتها. لكن شفهية الثقافة الشعبية وتلقائيتها لا تعني وقوعها في دائرة السطحية واللاعقلانية واللامنهجية، كما تدعى بعض الأجهزة الثقافية السائدة؛ إنها تعبير عميق عن تمثلات معقدة تنتجها الجماعة، تتوسل بواسطتها فهم الظواهر وإدراكها، ومحاولة التأثير عليها وتوجيهها، من منظورات أسطورية وخرافية وجمالية، ومعرفية أيضًا، سواء بواسطة وسائط شفهية أو بصرية أو كتابية.

لا بد من الإشارة - هنا - إلى أن الخصيصة الشفهية للثقافة الشعبية لا توحي باختزالها في الذاكرة الشفهية فحسب، فمفهوم الكتابة لا ينبغي أن يُنظر إليه من منظور لغوي وكفى، حيث إن هناك جماعات تكتب على الجسد، «الوشم» مثلاً، كما هو ملاحظ في مصر والسودان والمغرب. كما أن هناك من المأثورات الشعبية التشكيلية ما يتوسل بالخط، وباللغة المكتوبة. انظر: محمد حسن عبد الحافظ، المأثورات الشعبية والمجتمع المدني: المدخل الفولكلوري للتنمية، ضمن كتاب: المجتمع المدني؛ الفولكلوري للتنمية، ضمن كتاب: المجتمع المدني؛ رؤية ثقافية، الهيئة العامة لقصور الثقافة، القاهرة، و2002، ص 74-76.

#### ملخص السيرة الهلالية

تنقسم السيرة الهلالية إلى ثلاثة أقسام:

- \* القسم الأول: يصف تاريخ بني هلال في الجزيرة العربية، في اليمن شم نجد، وتذكر من شيوخهم وفرسانهم جابر وجبيرابني المنذر الهلائي، وقد رحل جبير بأمه إلى نجد وصار فيما بعد سلطانها، ومن نسل جابر الأمير حازم والأمير رزق، وكانا يحكمان في ناحية من نواحي اليمن، وقد تزوج الأمير رزق بنت شريف مكة وولدت منه ولدا أسمر اللون أسماه بركات، وهو الذي لقب فيما بعد بأبي زيد.
- \* أما القسم الثاني فتدور حوادثه حـول رحلة بني هلال الى نجـد التي ألجأتهم إليها مجاعـة أصابت موطنهم في اليمن. وتتحدث السـيرة عن حروب دامت سـنين في نجد بين فـروع بني هلال.
- \* وتدور حوادث القسم الثالث حول الرحلة الهلالية الى الغرب، حيث رحل أبو زيد مع أتباعه إلى تونس ليبحث عن أرض خصبة لما حلت المجاعة بنجد، شم اتصالهم بالبربروصراعاتهم مع الزناتي خليفة وذياب بن غانم، وقد انتهت بقتل الزناتي خليفة ثم اختلف الهلاليون فيما بينهم على قسمة أملاك الزناتي خليفة وثارت حرب بين أبي زيد وذياب انتهت بقتل ذياب أبا زيد!1.



# في تاريخية الحدث

#### 1 - صراعات قبلية:

تشيرا غلب الروايات إلى أن بني هلال يرجعون إلى عامر بن هلال بن صعصعة ، ومن نسله صحابي يدعى قبيصة بن مخارق - رضي الله عنه - كما وتشيرا لمصادر إلى أن بطونهم توزعوا بين صعيد مصر وليبيا والمغرب العربي، بينما استقر بعضهم في حلب، أما ديرتهم التي ارتحلوا منها فبرية نجد 12. من ذلك ما ذكره البكري أن الحجاز اثنتا عشرة دارا، منها دار بعض هوازن، وجل هلال 13 وذكر الاصطخري أن الغالب على نواحي مكة من المشرق بنو هلال 14.

وعن سبب هجرتهم إلى شمال أفريقيا تذكر تلك المصادر أن سنين قحط وجدب ثمان مرت عجافا على نجد جعلتهم يرتحلون طلبا للماء والكلأ. والمرء لا يسلم لتلك الروايات التي تذكر بقصة سيدنا يوسف – عليه السلام – والسبع العجاف التي تليها سبع يمطر فيها الناس ، فليس من اليسير القبول بأن الترحال طلبا للمرعى يجعل تلك القبائل تتجاوز الهلال الخصيب بكل خيراته وأنهاره ثم حوض النيل ودلتاه حتى تصل المغرب العربي ألماء المجاعة التي تتحدث عنها المصادر

فكانت بين 457\_464 هـ، أوان كان بنو هلال في صعيد مصر، وهي مجاعة عمت معظم مناطق الخلافة الإسلامية، ويبدو أنها سبب (تغريبة) بني هلال وقبائل عربية أخرى من مصر صوب تونس والجزائر وليبيا (تدعوها المصادر أفريقية) والمغرب العربي 16.

والراجح لدى الباحث أمران: الأول أن قبائل عربية كثيرة انداحت مع توسع المد الإسلامي، فوصل بعضها إلى أرض الكنانة منذ القرن الأول الهجري، وانتشر بعضها في شمال أفريقيا، ويبدو أن أغلبها قبائل بدوية 17، والثاني أن صراعات على السلطة في ولايات إسلامية في فترات مختلفة أدت إلى استعانة بعض الأمراء بتلك القبائل فظهرت صراعات قبلية متعددة 18، من تلك الصراعات ما هو تليد غذي من جديد، كان نتيجتها ما أشار إليه ابن خلدون من تخريب طال العمران في بعض حواضر شمال أفريقيا، وقد تبعه في تلك النظرة إلى بني هلال والقبائل العربية التي انتشرت في الساحل الأفريقي التي يسميها (العربان) بعض مؤرخي الغرب ومنهم (E.F) Gautier) و (Golvin) ومما ذكره المقريزي «وكان بطرابلس الغرب وما والاها زغبة بن أبي ربيعة بن نهيك الهلالي وإخوانهم رياح وهما قبيلتان من العرب، بينهما حروب وعداوة، فأحضر الوزير مكين الدولة أبو على،



الحسن بن على بن ملهم بن دينار العقيلي، أحد أمراء الدولة، وكان رجلا عاقلا، وسيره إلى زغبة ورياح بخلع سنية وأنعام كثيرة، وأمره أن يصلح ذات بينهما، ويتحمل ما بينهما من ديات، ويفديه بالزيادة في إقطاعاتهما فلما تم له ذلك أمرهم بالمسير إلى المعزبن باديس، وأباحهم دياره، وتشدد في هذا الأمرحتى توجه المذكورون إلى ديار ابن باديس وملكوها، وجمعوا ذيوله عليه، وقلموا أظفاره، وضيقوا خناقه حتى لم يتمكن من قتالهم إلا مستنداً إلى حيطان إفريقية وذلك أنهم ملكوا برقة، فسار إليهم المعز فهزموه، وتبعوه إلى إفريقية، وحاصروا المدن، فنزل بأهل إفريقية بلاء لا يوصف، فخرج إليهم المعزف أربعين ألف وقاتلهم، فهزموه إلى القيروان ثم جمع ثمانين ألف وقاتلهم، فهزموه، وأكثروا من القتل في أصحابه، وحصروه بالقيروان وأقاموا يحاصرون البلاد وينهبون إلى سنة تسع وأربعين، فانتقل المعز إلى المهدية في شهر رمضان منها، حتى نفدت أمواله، وقلت عدده، وتفلت منه رجاله، وأشرف على التلف؛ فلم يجد سبيلاً غيراعمال الحيلة في خلاصه فخرج متخفياً في زي امرأة حتى انتهى إلى المهدية، فاستولت العربان على حرمه وداره وغلمانه، وقتلوا الرجال وسبوا النساء، وانتهبوا ماكان في دوره وقصوره؛ وعاثوا في البلد ينهبون ويأسرون ويقتلون، فخربت القيروان حينئذ إلى اليوم، ووصل

كثير مما نهب من قصور بني باديس من الأسلحة والعدد والآلات والخيام وغيرها إلى القاهرة، فكان ليوم دخولها القاهرة أمر عظيم من اجتماع الناس واعتبار أهل البصائر بتقلب الأحوال، نقل العزيز بالله من كان معهم من بني هلال وسليم إلى مصر، وأنزلهم بالجانب الشرقي من بلاد الصعيد وأقاموا هنالك وأضروا بالبلاد إلى أن ملك المعزبن باديس القيروان» 12.

ثم يذكر ما حصل بين بني سليم وبني هلال من صراعات حيث يقول: «فسارت العرب إلى برقة، وفتحوا أمصارها؛ وكتبوا لإخوانهم الذين بشرقي الصعيد يرغبونهم في البلاد؛ فأعطوا من الدولة دينارين لكل واحد، ومضوا إلى أصحابهم؛ فتصارعوا على البلاد، فحصل لسليم الشرق، ولهلال المغرب وخربوا المدينة الحمراء، وأجدابية وسرت، وأقامت بطون من سليم وأحلافها بأرض برقة، وسارت قبائل دياب وعرق وزغبة وجميع بطون هلال إلى أفريقية كالجراد المنتشر، لا يمرون بشيء إلا أتوا عليه، حتى وصلوا إلى إفريقية سنة ثلاث وأربعين، وكان أول من وصل منهم أميررياح، مؤنس بن يحبى العنزي، فاستماله المعزبين باديس، وكثر عبثهم في البلاد، ونادوا بشعار المستنصر، فبعث إليهم المعزالعسار، ونادوا بشعار المستنصر، فبعث إليهم المعزالعسار،

فأوقعوا بها، فخرج إليهم في ثلاثين ألفا فهزموه؛ وفربنفسه وخاصته إلى القيروان، فنهبوا جميع ما كان معه، وقتلوا خلقا كثيرا، وحصروه بالقيروان حتى هلكت الضواحي والقرى، واقتسم العرب بلاد إفريقية في سنة ست وأربعين؛ وكان لزغبة طرابلس وما يليها، ولمرداس بن رياح باجة وما يليها، ثم اقتسموا البلاد ثانيا، وكان لهلال من قابس المغرب، وهم رياح وزغبة والمعقل وجشم وترنجة والأسيح وشداد والخلط وسفيان ونصوح الملك من المعزبن باديس فركب البحر في سنة تسع وأربعين؛ فدخل العرب القيروان واستباحوه وخربوا مبانيه، فتضرق أهله في البلاد ثم أخذوا المهدية وحاربوا زناتة من بعد صنهاجة، وغلبوهم على الضواحي واتصلت الفتنة بينهم فخربت إفريقية بأسرها، وصيروا البربرلهم خولاً، ومات المعزبن باديس سنة أربع وخمسين وأربعمائة وكان المستنصر لما بعثهم إلى أفريقية جعل المؤنس بن يحبى المرداسي ولاية القيروان وباجة، وأعطى زغبة طرابلس وقابس، وجعل الحسن بن مسرة في ولاية قسنطينة؛ فلما غلبوا صنهاجة ملك كل منهم ما عقد عليه، فاشتد عيثهم وإفسادهم »22.

# 2- في صعيد مصر:

ترتبط هجرة القبائل الهلالية إلى الصعيد المصري عند المؤرخين أن الفاطميين أرادوا بذلك تفادي خطرهم لأنهم أصبحوا قوة ضاربة بيد القرامطة ، خاصة عندما عزم القرامطة على قطع صلتهم بالفاطميين ، ذلك أن استقرار الفاطميين بمصر أوجد فيهم ارستقراطية أبعدتهم عن المبادئ الأولى التي من أجلها كانت مزاعمهم تتجه نحو الجماهير الشعبية المستضعفة ، فالغرض الحقيقي إضعاف هذه القبائل بحصرها في أرض قاحلة ، إلى أن استشرت المجاعة الكبرى التي تذكرها المصادر ، والتي أرغمت الناس على استفاف التراب .

# 3 - الهجرة إلى المغرب العربي:

كان للأحداث السياسية والاقتصادية الدور الفعال في تحريك الجموع الهلالية، وقد رأى المؤرخون أن انقلاب

المعزبن باديس الصنهاجي على الفاطميين سنة 440 ودعوته للخليفة العباسي بدل الفاطمي المستنصر أثار أحقاد هذا الأخيرودفعه إلى توجيه القبائل الهلالية انتقاما منه حين قطع خطبته وبايع الخليفة العباسي أبا جعفر بن قادر، وقد وجد المؤرخون الغربيون في هذه الحادثة فرصة لوصف القبائل الهلالية بأبشع الأوصاف.

وسواء أصح أن الوزير اليازوري نصح الخليفة الفاطمي بإرسال تلك القبائل إلى المغرب للتخلص منهم إثر تعاظم كرههم للفاطميين وتفشي الجوع والفقر في مصر وعموم الديار الإسلامية 446-454ه، أو لمعاقبة ابن باديس الصنهاجي فإن تلك الحركة لتلك المجاميع البشرية ذات الجذور العربية الأصيلة غيرت وجه التاريخ إلى يوم الناس هذا23.

#### تدوين السيرة

العربي لقد كانت القبائل الهلالية -في تلك الفترة على الأقل- تحافظ على طابعها الأعرابي القح، وهي في معاشها لا تعتمد على ما أفرزته الطبقات الفاطمية الجديدة، وهي في ضعنها وترحالها لم تتغير كثيرا عن طبيعة منشئها الأول، وقد استطاعت بفضل تلاحمها أن تحافظ على الطابع العربي، في شكله ومضمونه دون أن تمسه عوارض التحول والتغير. لقد كان لهذه الميزة مفعولها الحي في نقل العروبة إلى البقاع التي مرت تلك القبائل بها أو اتخذتها مستقرا ومنها منطقة المغرب العربي.

وكان من الطبيعي أن تتلبس هذه التغريبة بأشكال شفهية من أخبار وقصص ترويها الذاكرة الشعبية عن حركات القبيلة الداخلية في شتى تمظهراتها الفردية أوالجماعية، كالبطولة والنجدة والعفة والكرم والشهامة، وغيرها مما كان محط اهتمام الفرد والقبيلة على حد سواء.

جاء في بعض روايات السيرة الهلالية «فلما انتهى الأمير حسن من هذه الأبيات وسمعها السادات الكرام استحسنوها غاية الاستحسان، وسبجلها زيد بن مانع

في الديوان لتبقى لهم ذكرى في طول الزمان» كما تشير بعض الأخبار أن السلطان حسن بن سرحان سجل الحوادث التى حصلت في بلاد نجد في كتاب<sup>24</sup>.

يرجح الباحث أن السير الشعبية بمجملها بدأت نصوصا كتابية في العهد المملوكي في القاهرة ودمشق شم انتقالت إلى الشفاهية وتلونت بلون البيئة التي عاشت فيها.

وقد أخذ بعض الباحثين ومتلقي السيرة الهلالية مثل هذه الأخبار على أنها حقيقية ، مستندين إلى أن العرب كانوا يسجلون أيامهم وأخبارهم وأحداثهم ويضبطونها في الأوراق كما سمعوا بها أو شاهدوها. وأن تدوين الأحداث يقوم على أساس تقدير الناس لها والخوف من تزييفها وتشويهها 25.

بينما يرى باحثون آخرون أن العرب نقلوا معهم لبلاد المغرب إرثهم الثقافي الذي يمتد إلى العصر الجاهلي بما

فيه من أساطير وخرافات، وعلى رأسه نمط القصيد وإنشاده وهو ما شكل النواة الأولى لما سمي لاحقا السيرة الهلالية أو التغريبة 26 ليس من الثابت أن أحدا من الهلالين، شيوخا كانوا أو رواة حافظين قد قام بتدوين شيء من تلك الأحداث، والذي أراه أن ما جرى لتلك القبائل في مسيرها للمغرب وصراعاتها القبلية كان يروى مشافهة على نسق السرد الحكائي الشفاهي، ينقلها الآباء للأبناء والأجداد للأحفاد، والراجح لدي ينقلها الآباء للأبناء والأجداد للأحفاد، والراجح لدي الأحداث، وقد جرى لها ما جرى للحكاية الشعبية من تغير، كما يقولون في سرد الحكاية الشعبية (الحكاية على 100 رواية).

ولعل أهم ما يميز السير الشعبية هو الانفتاح الثقافي التراكمي، وهوما أسماه شوقي عبد الحليم، التراكم السيري الملحمي<sup>27</sup>.

## الهوامش

1 - ابن منظور، لسان العرب، (مادة حكي).

- 2 ينظر: جبور عبد النور، المعجم الأدبي، دار العلم الملايين، بيروت، 1979م. ومجدي وهبة وكامل المهندس، معجم المصطلحات العربية في اللغة والأجبن مكتبة لبنان، بيروت، 1979م، وإبراهيم فتحي، معجم المصطلحات الأدبية، التعاضدية العالمية للطباعة والنشر، تونس، ط1، 1986م، و طه الهباهبة، الحكاية الشعبية في محافظة معان، دار الينابيع للنشر، عمان، 1988م، ص23.
- 5 ينظر: فراس السواح، مغامرة العقل الأولى، دار علاء الدين للنشر والتوزيع: 2002، وينظر للعلاقة بين الحكاية والأسطورة: شكري محمد عياد، البطل في الأدب والأساطير، دار المعرفة، القاهرة، ط1، 1959م، ص 127 129، وتوماس بلفنش، عصر الأساطير، ترجمة رشدي السيسي، دار النهضة العربية، القاهرة، 1966م ونبيلة إبراهيم، اشكال التعبير في الأدب الشعبي، ص48-9. وأحمد كمال زكي، الأساطير: دراسة حضارية مقارنة، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة 1985م، ص54.
- 4 فردريش فون ديرالين، الحكاية الخرافية (نشأتها، مناهج دراستها، فنيتها)، ترجمة نبيلة إبراهيم، دار العلم، بيروت، لبنان 1973م، ص154.وينظر: عبد الحميد يونس، الحكاية الشعبية، دار الكاتب العربي للطباعة والنشر، القاهرة: ص21-20. و نبيلة إبراهيم، اشكال التعبير في الأدب الشعبي، دار النهضة، القاهرة، ص91.
- 5 ينظر: الحكاية الشعبية في التراث المغربين ندورة لجنة التراث، الرباط، 2005، ص1.
- 6 ينظر: الحاج بن مؤمن، وفي الحكاية مآرب أخرى، من أعمال ندوة الحكاية الشعبية المغربية، ندوة لجنة التراث، الرباط، 2005، ص135.
- 7 أحمد بسام ساعي، الحكاية الشعبية في اللاذقية،
   ص21.
- 8 فلاديميربروب، مورفولوجيا الخرافة، ترجمة إبراهيم الخطيب، الدار البيضاء، الشركة الغربية للناشرين 1986.ص 60-33.
- 9 ينظر نبيلة إبراهيم، سيرة الأميرة ذات الهمة، القاهرة، دار الكاتب العربي للطباعة والنشر: 1995.
- 10 ينظر : طه الهباهبة، الحكاية الشعبية في محافظة معان ص47 56.

- 21 المقريزي، اتعاظ الحنفاء بأخبار الأئمة الفاطميين الخلفاء، ص 167.
  - 22 نفسه، ص 168.
- 23 عبدالحميد يونس: «الهلالية في التاريخ والأدب الشعبي»، الهيئة العامة لقصور الثقافة، العدد 81، أغسطس 2003، ص 214، ص 216.
- 24 هو أحد شيوخ بني هلال، وأحد أبطال السيرة الهلالية، يقول ابن حلدون «وكان من أشرفهم حسن بن سرحان وأخوه بدر وفضل بن ناهض، وينسبون في دريد بن الاثبج» تاريخ / ابن خلدون دار الكتب العلمية، ط: 1 1413هـ / 1992م، 10 / 6.
- 25 ينظر: عبد الحميد بو سماحة، المسير في تغريبة بني هلال، رسالة دكتوراة مخطوطة، جامعة الجزائر، 2005، ص 45-25 وهانز ميرهوف، الزمن في الأدب ترجمة أسعد رزوق مؤسسة سجل العرب القاهرة ص 62.
- 26 ينظر: أحمد الأمين، أثر سيرة بني هلال في الشعر الشعبي، بنو هلال سيرتهم وتاريخهم، ص 75 و84، وروزلين ليلى قريش، القصة الشعبية الجزائرية ذات الأصل العربي. ص69 ورابح بونار. المغرب العربي تاريخه وثقافته. الجزائر 1981 الطبعة الثانية. ص 358–355.
- 27 ينظر: شوقي عبد الحليم، موسوعة الفلكلور والأساطير العربية، ص152

#### الصور

- 1 http://gros-delettrez.com/html/fiche. jsp?id=3294580&np=1&lng=fr&npp=20&ordre=1&aff=1&r=
- 2 https://www.dailymotion.com/video/ x2zf2cd
- 3 https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/1/12/Abu\_Zayd\_al-Hilali.jpg

- 11 صدرت السيرة الهلالية في عدة طبعات وتحت مسميات مختلفة منها: سيرة بنى هلال. ملتزم الطبع عبد الحميد احمد حنفى/القاهرة ط 1 / 1948 ، وسيرة بنى هلال، مكتبة كرم ومطبعتها بدمشق «دون تاريخ». وتغريبة بنى هلال، مكتبة ومطبعة محمد على صبيح وأولاده / القاهرة» بدون تاريخ، وتغريبة بنى هلال ورحيلهم إلى بلاد الغرب وحروبهم مع الزناتى فلال ورحيلهم إلى بلاد الغرب، مكتبة محمد المهايني، هلال ورحيلهم إلى بلاد الغرب، مكتبة محمد المهايني، دمشق (د.ت).
- 12 ينظر: القلقشندي، صبح الأعشى، 143، وابن خلدون، كتاب العبر وديوان المبتدأ والخبر أيام العرب والعجم والبربر ومن عاشرهم من ذوي السلطان الأكبر، بيروت: دار الكتاب اللبناني، 1981، ج1\258 و589، و596.
- 13 أبو عبد الله البكري ، معجم ما استعجم من أسماء البلدان والمواضع تحقيق مصطفى سقا. ج1 ص 10.
- 14 الاصطخري.. المسالك والممالك، دار صادر، بيروت، 2004، ص 22.
- 15 ينظر: أنور الرفاعي، الإنسان العربي والتاريخ، دار الفكر 1971 ص 17-16.
- 16 حول تك المجاعة ينظر: السيوطي، حسن المحاضرة في أخبار مصر والقاهرة، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، القاهرة، دار إحياء الكتب العربية: 1967، ج1، والمقريزي، إغاثة الأمة بكشف الغمة، تحقيق: كرم حلمي بركات، القاهرة، عين للدراسات والبحوث: 2007، ص 29 وما بعدها، وعبد اللطيف البغدادي، الإفادة والاعتبار في الأمور المشاهدة والحوادث المعاينة بأرض مصر، 1810 باريس ص 157.
- 17 ينظر: محمد المرزوقي، منازل الهلاليين في الشمال الإفريقي، سيرة بني هلال، أعمال الندوة العالمية حول السيرة الهلالية الدار التونسية للنشر 1990 تونس ص 19.
- 18 ينظر: عبد الفتاح مقلد الغنيمي، موسوعة تاريخ المغرب العربي، مكتبة مدبولي، الجزء الرابع، الطبعة. الأولى 1994 القاهرة، ص 146، 147
- 19 E.F Gautier : le passé de l'afrique du nord. les siecles obseures paris . poyet 1952. p: 394.
- 20 Golvin: le maghreb ceufrah à l'époques des zirides . porres . sup .1957 p : 141.



# الشعر الشعبي الجزائري قراءة تأثيلية في المفهوم والتطور وأشمر الأعلام.

# د. جلول دواجي عبد القادر - كاتب من الجزائر

إن الحديث عن الأدب الشعبي حاجة ملحة فرضتها إشكالية البحث في القيم الثقافية والاجتماعية والفكرية الأصيلة للشخصية الوطنية، فالأدب الشعبي يعد أهم الركائز الثقافية الوطنية والبحث في مجاله بحث أصيل مرتبط بالكيان الثقافي لأية أمة من الأمم البشرية لأن من لاتراث له لاحاضر ولا مستقبل ولا بقاء له.

وهذه الحاجة الملحة بدون شك يمليها الواجب ومسؤولية إثبات الذات وتحديد هويتها وتدعيم بقائها واستمرارية صمودها في خضم هذا التهافت الفكري والسياسي والثقافي والإيديولوجي والتكنولوجي.

والأدب الجزائري كغيره من آداب الأمم الأخرى يمتاز بالتعددية والتنوع في أشكاله التعبيرية (عربية فصحى ولغات أجنبية ولهجات محلية وألغاز وأمثال وسير وشعر ملحون...الخ)، تلك الأشكال والأجناس مرتبطة وشعر ملحون...الخ)، تلك الأشكال والأجناس مرتبطة ارتباطا عضويا بهموم وآمال الإنسان في حركيته الاجتماعية والسياسية والنفسية داخل الوطن، وليس غريبا أن يكون للغة العامة أدب شعبي يعبر عن حاجات وعواطف الطبقة المحرومة كما للغة الرسمية أدب، وإنما الغريب أن يبقى هذا الأدب بعيدا عن ميدان وإنما الغريب أن يبقى هذا الأدب بعيدا عن ميدان العلمية إلا ما قبل وندر، زد إلى ذلك غيض الطرف عنه العلمية إلا ما قبل وندر، زد إلى ذلك غيض الطرف عنه والإقلال من أهميته عند بعض الأكاديميين الرسميين كما ينعتون لأن هذا في نظرهم هو التقليل من أهمية العربية وتشجيع على إثارة النعرات وإحياء للهجات الأقليات والأمر ليس كما يظنون.

فالأديب الشعبي الأصيل هو بمثابة الطاقة المحركة لوحدات الشعب والقادرة دوما على تحويل الجراح والنكبات إلى نصر، فهولا يخوض المعارك بسيفه بل يسجل الانتصار بأمانته مثلما يصف الهزيمة بألم وحسرة.

وتبحث ورقتنا البحثية هذه في تسليط الضوء على الأدب الشعبي الجزائري وأهميته والوقوف عند مضامينه وقيمته وفنيته وجماليته وأدبيته، والتعريف بشعراء الشعر الشعبي الجزائري وبعض النتف من شعرهم، وإماطة اللثام عن أدبنا الشعبي الجزائري وخاصة النص الشعري الذي ما يزال يحتاج إلى الدراسة والتحليل ونفض غبار التهميش والنسيان عنه.

## ماهية الشعرالشعبى

يعد التراث الشعبي وعاء ثقافيا وفكريا يحوي اللغة والدين والمعتقدات وكل ما له آصرة بالفولكلور، فهو ينهل من جميع هذه العلوم، ولكنه لا يتبع منهجا علميا محددا يتقاطع مع كل هذه المعارف ليصل إلى صورة مع برة عن أحاسيس الشعب ومشاعره الناتجة عن بيئته وواقعه الاجتماعي.

اختلف الباحثون في تحديد مفهوم الأدب الشعبي، سواء كانوا مختصين في المجال أو باحثين في الأدب بصفة عامة، نورد بعضا منها: يقول عبد الحميد يونس: «الأدب الشعبي هو القول الذي يعبربه الشعب عن مشاعره وأحاسيسه أفرادا وجماعات، فهو من الشعب وإلى الشعب يتطور بتطوره وهوغذاؤه الوجداني الذي يلائمه كل الملائمة وليس ينفعه غيره وهويمتازعن سواه بسمات نجدها في سائر أنواع القول وأقسامه التي تناقلتها الأجيال وتعتزبها المواطن والشعوب»1.

فالقول هذا يكشف السمات التي تميز الأدب الشعبي عن غيره من الآداب كونه قادرا على نقل حاجات الفرد والجماعات حتى إنه ليعتبر الغذاء الرئيسي المتوافق مع أفكارهم، وهو ما جعلهم يتفاعلون مع نصوصه ومن ثم نقله وتناقله وحفظه عبر الأجيال.

الأدب الشعبي أدب متوارث جيلا بعد جيل بالمشافهة والحفظ في الصدور قبل أن ينتقل اليوم إلى السطور وحدد له البعض أربع خصائص وهي كونه:

- \* مجهول المؤلف.
- \* متوارث جیلا عن جیل.
  - \* عامى اللغة.
- پتناقل بالروایة الشفویة.

بينما يذهب آخرون إلى أنه تعبيرعن مشاعر الشعب في لغة عامية أو فصحى، وقد عرفه محمد المرزوقي «ذلك الأدب الذي استعارله الشرقيون من أوروبا كلمة (فلكلور) على خلاف في صحة إطلاق الكلمة على ما نسميه بالأدب الشعبى بالضبط»2.

ولا يمكن إغفال الرأي الذي قال به سلامة موسى في النص الشعبي على أنه «إحساسُ إحساسِ الشعب».

الشعر الشعبي فرع من الأدب الشعبي له مميزات عدة من بينها الصدق في كونه يصدر من النفس دون مراوغة، وهو يضم الحرارة في العاطفة لأنه مصدر القلب وهو معبر عن حياة الشعب بما فيها من بساطة وتعقيد لأنه نابع من أعماقها لا من سطحياتها، ويشمل

جميع شرائح المجتمع ويركز أيضا على اللغة الشعبية التي يوظفها الشاعر الشعبي، والتي وجب أن تكون لغة القوم التي يفهمونها ويتواصلون بها.

# علاقة الشعرالشعبى بالشعرالفصيح

يذهب بعض الدارسين إلى أن الأدب الشعبي هو الأدب المعبرعين الذاتية (الشعب)، والمشكل الذي يطرح نفسه هو كيف يعبرالأدب الشعبي تعبيرا عن ذاتية الشعب؟ فكلمة - ذاتية - لها مدلول عام، لا تميز الأدب الرسمي عن الأدب الشعبي، كما أن هذا الأخير يستهدف تقدم الشعوب وخدمة مصالحها على الرغم من أنها خاصية تتجلى بصورة أوضح في الأدب الرسمي من أنها خاصية تتجلى بصورة أوضح في الأدب الرسمي التي يمتلكها الأدب الرسمي في رؤيته الفكرية وثقافته التي يمتلكها الأدب الرسمي أدب النصورة المخارية رغم مواكبته للتطور واستندوا في توضيحهم الحضارية رغم مواكبته للتطور واستندوا في توضيحهم الخدا الأديب الرسمي يضاف إلى تجاهل دور اللغة التي يريدها الأديب الرسمي يضاف إلى تجاهل دور اللغة الفوارق الثقافية بين الأديب الرسمي والأديب الشعبي، بحيث لا يبقى مبرر للقول بوجود أدب شعبي وأدب رسمي» .

وهذا قول يتنافي وواقع الأدب الشعبي المعبرعن الحياة الاجتماعية البسيطة التي تترجم بيئته التي ينتمي إليها، فهناك عدد كبيرمن الأدباء الشعبيين لم يلتحقوا بالمدارس إلا أنهم أتوا ربما بمالم يأت به البعض في الأدب الآخر (الرسمي)، كون الأديب الرسمي يتصل بالفكر المعاصر عن طريق الكتاب والمجلة والصحيفة وغيرها من وسائل الاتصال، فهم بهذا القول يستبعدون دور اللغة في الأدب الشعبي على الرغم من اعتبارها الوسيلة المهمة في إيصال المعاني والأحاسيس النفسية، وليس ملزما على الأديب الشعبي أن يعبر لغة معربة، ويرتفع إلى مستوى الأديب المدرسي، ولكنه مجبر على استخدام العامية التي يتقنها ويفهم معانيها هو ومن يتحدث عنهم أو إليهم.

فالأديب الشعبي عموما يتميز بالواقعية والصدق في التعبير بطريقة أفضل من الأديب المدرسي باعتباره

أقرب إلى الطبقات الشعبية، والصدق بآلامها وهمومها، على عكس الأديب المدرسي، أضف إلى ذلك الاختلاف البارز في أسلوبه وبلاغته عن أسلوب الأديب الرسمي، وفي هذا الصدديقول عبدالله الركيبي في كتابه (الشعر الديني الجزائري): «ومع هذا نجد أرضية يلتقي فيها الشاعران الرسمي والشعبي، ومن يتلقى شعرهما أميا أو متعلما، وهذه الأرضية ما يمكن أن يطلق عليها الإطار الحضاري الواحد الذي يضم هؤلاء جميعا حيث يتقاربون في النظرة وفي الإحساس والتفكيروالذوق»5.

وهناك من يرى أن الإطار الثقافي والحضاري الذي ينهل منه الشاعر الشعبي والشاعر المدرسي مشترك بينهما، مما يستدعي وحدة الرؤية والتصور، وهو اعتبار خاطئ، لأن الاشتراك في الإطار الثقافي والحضاري لا يولد بالضرورة وحدة الرؤية، ولتوضيح هذه الفكرة يمكن أن نسوغ المثال الآتي: إن الشاعر الشعبي الأمي عند مشاهدته لفيلم «الرسالة» ويرى عبد الله غيث يؤدي مورسيدنا حمزة فسوف يتبادر إليه أنه هو لا محالة، على خلاف الشاعر المدرسي عند مشاهدته لنفس الفيلم يتبادر إليه مجموعة من التساؤلات، من بينها إذا كان قد أدى عبد الله غيث الدورجيدا أم لا، ويقابل بين حوار الفيلم والتاريخ الإسلامي، وهل تقيد الحوار بالأحداث التاريخية بصورة أمينة التي تناسب أغراض بالأحداث الفلي غيرها من الأسئلة .

فالشاعر المدرسي يوظف مجموعة من المعارف عند مشاهدته للفيلم بغية تقسيمه وفهمه بينما يقف الشاعر الشعبي من الفيلم موقفا سطحيا، وحين تصفح نماذج من الشعر الشعبي نلاحظ أن السمة الغالبة عليه هي اتباع الشكل التقليدي للشعر العربي الرسمي، سواء من حيث الصيغة والمفردات والتراكيب، وكذلك اعتماد الشاعر للقافية الواحدة، وهو يتخذ شكل القصيدة المعربة حيث إنه لا يختلف عن الشعر العربي الرسمي مخالفته لقواعد الإعراب، واعتماده على طريقة التسكين التي يستخدمها الشعبي بكثرة 7.

ومن هنا يمكن القول: إن الشعر الشعبي يعتبر امتدادا للشعر الرسمي حيث إن الشاعر الشعبي استطاع أن يقلد ويسير على نمط القدامي من حيث

الأغراض من مدح ورثاء وغزل وغيرها وتباين وجهات النظر في تناولها، حسب الظروف الخارجية أو الداخلية وهذا أحمد أمين يدلي برأيه في هذه النقطة يقول: «من هنا استطاع الشاعر الشعبي أن يقلد كل أغراض الشعر مدحا ورثاء وهجاء وحماسة مع اختلاف في الرؤيا وتباين في الأسلوب واختلاف التصوير».

# الشعر الشعبي و فوضى المصطلحات:

أطلق الدارسون على الشعر الشعبي تسميات كثيرة، تختلف حسب الإطلاق الذي شاع في بيئة دون سواها، أو حسب اختيار الباحث لهذا المصطلح وذاك، وهو أمر مرده إلى اختلافهم مصطلح الشعر في حد ذاته، فلكلًّ وجهة هو مُولِّيها في اختيار المصطلح وإيمانه به بحجج وتبريرات يستدل بها على هذا الاختيار.

ويمكن إرجاع التباين في الرؤى إلى عدم تحديد مفهوم -الشعبية - في الأدب فهناك من يعرف الشعر الشعبي بالفن الذي جهل قائله بينما يرى آخرون قصره في العراقة والقدم وإخراجه من دائرة الشعر الشعبي الذي عرف قائله.

ومن بين التسميات التي أطلقت على الشاعر الشعبي (الملحون) التي دار حولها الجدل فقد أطلقها البعض على الشعر دون النثر مع أن اللحن من خصائص الأدب الشعبي شعرا ونثرا.

ويرى محمد المرزوقي أن إطلاق مثل هذه التسمية على الأدب الشعبي والشعر الشعبي كلاهما تسمية خاطئة، ولابد من تصحيحها ويضيف أن أحسن ضبط لذلك ما قاله حسين نصار: «الأدب الشعبي هو الأدب المجهول المؤلف، العامي اللغة، المتوارث جيلا بعد جيل بالرواية الشفوية» و.

ومما سبق الإشارة إليه هو أن الرواية والتوارث وجه ل المؤلف ليست قيدا لمفهوم الأدب الشعبي، فالرواية مثلا لا تختص بالتعبير الشعبي فقط، وإنما هي عامة وتشكل الأدب الرسمي أضف إلى ذلك أن القول بجهل المؤلف أو معرفته لا يحددان مفهوم الشعبية في

الأدب بل يجب دراسة النصوص، والبحث فيما إذا كانت قد استوفت المقاييس المطلوبة، فهي أدب شعبي وإلا العكس، وبالرغم من ذكر هذا فهي تبقى جزءا من تاريخ الأدب الشعبي، ومن بين الذين أرجعوا شعبية الأدب إلى العراقة والقدم -عبد الله الركيبي - وهو أمر لا يختلف عن القول بجهل المؤلف ويضيف إلى ذلك أن الاهتمام بالنصوص يساعد أكثرفي تحديد شعبية الأدب أكثر من التمسك بصاحبه، والحقيقة أن القارئ والمتتبع للنصوص الشعبية يوجه تركيزه إلى النوع الذي يجيد في التعبير عن همومه ومشاكله، دون أن يولى أية أهمية لقائلها سواء كان معلوما أو مجهولا، على الرغم من أن العلم به يعد من أهم العوامل المساعدة على شيوع شعره وانتشاره بين الشعوب، ولا يمكن الحكم على أشعار عبدالله بن كريو أوسيدي لخضربن خلوف أو الشيخ السماتي أو محمد بن سهلة وغيرهم أنها ليس شعبية بحجة العلم بأصحابها.

وهناك من ذهب إلى حصر كلمة (الملحون) في موضوع النطق على خلاف قواعد الإعراب بينما يعممها آخرون لتشمل «ماله صلة بالقصيدة من حيث أنواعها وأشكالها ولغتها ونحوها وقوافيها ومن حيث ما فيها من صور فنية ثم من حيث بناؤها أيضا»10.

ويرى محمد المرزوقي أن الشعر الملحون أعم من الشعرالشعبي أي يشمل كل منظوم بالعامية والملاحظ عنه أنه لم يهتم باستخدام هذه الكلمة على الشعبي، وإنما بتاريخ دخول اللحن إلى اللغة العربية، ومن بين الذين تطرقوا إلى إعطاء التصور الصائب بإطلاق هذه الكلمة (الملحون) على هذا النوع من الفن هو عباس الجراري وهو في مقام الرد على أصحاب الرأي القائل بأنها ترجع إلى الغناء، فقد وجد نفسه حائرا بين أمرين، أحدهما يرى أن الغناء يأتي في المراحل الأخيرة من نظم الشعر، ويذكر أيضا أنه أطلقها القدامي على ما يقابل الشعر المعرب، وقد ورد له قول في هذا الصدد يدعم به رأيه مفاده أن ابن سعيد يقول متحدثا عن بعض الشعراء، وله شعر ملحون على طريقة العامة.

ويعلل عبد الله الركيبي اختياره لإطلاق كلمة

الملحون على الشعر الشعبي الجزائري دون غيره من المصطلحات كالشعبي والعامي راجع إلى ما شاع في بيئة المغرب العربي التي عنيت بدراسته وإيجاد الدارجة أداة له، وباستطاعته التعبير عن مزاح العامة.

وهناك قسم آخر من الفنون الشعبية ألاوهو الكلام المنظوم الذي قام جماعة من الدارسين من استبعاده عن هذا الفن، رغم اعتماده على النظم، واعتبروه شعرا عاميا وليس شعبيا.

ومن بين التسميات التي أطلقت على الشعر الشعبي أيضا (العامي)، وهي تسمية خاطئة كذلك في رأي البعض لا نجدها في العامي الذي يمكن اعتباره كلاما عاديا.

وقد ينطبق مصطلح (الزجل) الذي أطلقه البعض في بيئة دون سواها لاختلاف الأوضاع الثقافية والسياسية التي تؤثر في التعبير الشعري.

إنه بالرغم من إطلاق النقاد ودارسي الأدب هذه التسميات المختلفة على الشعر الشعبي، نجد أن هذه الكلمة الأخيرة (الشعبي) تتطابق مع مفهوم الطبقات الشعبية لهذا الفن دون غيرها من المصطلحات، كالملحون والزجل، ذلك لأن صفته الشعبية ينبغي أن تستند إلى خصائص و مقومات الشعر الشعبي نفسها.

# الشعر الشعبي و ظهوره في الجزائر

الحديث عن نشأة أنماط الثقافة الشعبية عموما والشعر الشعبي خصوصا صعب التحديد، وما وصلنا من نصوص الأدب الشعبي شفاهيا، يرتبط بالثقافة الإسلامية موضوعا ومحتوى بحيث يصعب على الدارس تحديد ما كان متداولا قبل دخول الفتح الإسلامي إلى بلدان المغرب العربي.

وما يعرف عن ظهورهذا النوع من الإبداعات الشعبية في أقطار المغرب العربي يرجع إلى الفترة التي دخل فيها الهلاليون إلى إفريقيا في منتصف القرن الخامس الهجري حيث إنه قيل بعدم - في حدود معرفتنا واطلاعنا - توفر نصوص من الشعرالشعبي

سابقة لهجرة القبائل الهلالية، ولابد لذلك من أسباب لهذه الظاهرة وهي طروحات تبقى مجرد احتمالات واردة لا تعبرعن الحقيقة بصورة قطعية، ومن بين تلك الاحتمالات القول بأن انقراض الشعر الشعبي الذي كان موجودا قبل القرن الخامس الهجري بما يرجع إلى أن الشعر تعبيرذاتي يرتبط بأغراض حاربها الإسلام لأنها تخالف مبادئ الشريعة الإسلامية وتتعارض مع الدعوة إلى تكوين أمة موحدة، ومن تلك الأغراض الشعرية نجد - الفخر - بالأنساب والمرأة والتغزل بها أضف إلى ذلك تمجيد الروح القبلية، وهاته الأغراض هي التي تتيح للشاعر أن يعبرعن وجدانه وعواطفه بالطريقة التي يريدها ولو على حساب الأخلاق والمبادئ التي تسيء إلى العلاقات الاجتماعية.

وهناك احتمال آخر مفاده أن الشاعر الشعبي كان أميا ولا يحسن تدوين ما ينظمه ولما هجر الشعراء الشعبيون نظم الشعب الشعبي انقرضت نصوصهم.

ويذهب محمد المرزوقي إلى أن الشعر الشعبي ظهر في بلدان المغرب العربي بعد استقرار بني هلال وسليم في إفريقيا وقد ورد في تعليله قوله: «لم يترك لنا التاريخ أي أثر لشعر منظوم باللغة الدارجة الشعر الشعبي قبل منتصف القرن الخامس الهجري إلى أي قبل الزحفة الهلالية سنة 443هـ»11.

ويضيف أيضا «إن دخول الهلاليين إلى المغرب العربي وما قاموا به من حروب دينية كان له أثر كبير على الحياة الثقافية والفكرية في المغرب العربي 12.

ويشير محمد المرزوقي إلى جانب ذلك التأثير كثرة أولئك الأعراب وتغلبهم على إفريقيا وانتشارهم في منا كبها.

والمعلوم أن بني هلال كانوا خليطا من القبائل العربية ذات اللهجات المختلفة، وكانوا ينظمون الشعر بهذه اللهجات، ومن هنا وجد الأفارقة في شعر الهلاليين ما شجعهم على نظم الشعر الشعبي من جديد، ويرى محمد المرزوقي إرجاع ظهور الشعر إلى استقرار بني هلال في المغرب العربي، ومن غير المنطقي أن يصنع الهلاليون من أبناء المغرب العربي شعراء لم



تكن موهبة الشعر للسكان أصلية، لهذا يمكن القول بأن تطور الظروف الاجتماعية والسياسية وما أدخله الهلاليون من لهجات غير معربة كان من العوامل التي ساعدت على عودة الشعر الشعبي من جديد.

ولعل من أهم العوامل المساعدة على انتشارهذا النوع من الفن أي الشعر الشعبي في البلدان العربية هو تأثير الأندلسيين ولا نذهب بعيدا عن هذا الرأي الذي لا توجد أدلة قاطعة تؤكده، نجد فن الزجل فهو من ابتكار أهل الأندلس وقد اشترط في نظمه اللهجة العامية، وهو ما سهل على الشاعر الشعبي تقليده والنظم على منواله، ولازال تأثيره قائما حتى اليوم، نجد مثلا الفرق الأندلسية إلى غيرها من الأسماء التي تبين مدى تأثيرهذه الهجرة في مثل هذا الفن، وقد جاؤوا فرارا من الظلم والاضطهاد بعد سقوط الأندلس، على عكس بنوه هلال الذين دخلوا البلاد العربية من أجل تطبيق خطة سياسية للوصول إلى هدف معين.

إن معرفة نشأة الشعر الشعبي الجزائري من الصعب الوصول فيها إلى رأي قاطع، لأن الدراسات التي تناولته أي تناولت موضوع الأدب الشعبي في الجزائر تكون معدومة على حد قول دارسيه.

وعند دراسة النصوص الشعرية الشعبية الجزائرية يتضح أنها مصطبغة بصبغة الروح الإسلامية وهذا لا يعني النفي القاطع لوجود هذا النوع من الشعر قبل الفتح الإسلامي في الجزائر، فالمجتمع الجزائري له لغته وعاداته وطقوسه، ويستدعي ذلك بالضرورة وجود شعريعبرعن وجدانه وحاجاته، وقد كان للنظرة الجديدة إلى الحياة الاجتماعية التي أتى بها الإسلام أدى العقيدة، وإضافة التأثير الديني في الشعر، نجد التفاعل العقيدة، وإضافة التأثير الديني في الشعر، نجد التفاعل بين اللهجات العربية الواحدة مع العرب الفاتحين وكان لها تأثير أوسع من تأثير لغة الخاصة أو اللغة المعربة التي تحتاج إلى وقت لتعلم القراءة والكتابة، وهذه كلها عوامل ساعدت وتظافرت مع ظهور الشعر الشعبي الجزائري.

وقد ذهب عبد الله الركيبي يقول: «بالنسبة للجزائر يمكن القول بأن الشعر غير المعرب جاء مع الفتح الإسلامي، ثم انتشر بصورة قوية واضحة بعد مجيء الهلاليين (469هـ 1047م) إلى الجزائر حاملين معهم لهجاتهم المتعددة حين تغلغلوا في الأوساط الشعبية وساهموا في تعريب الجزائر بصورة جلية اعترف بها كثيرمن الدارسين بحيث أصبح الأدب الشعبي منذ ذلك الوقت ثمرة من ثمار الثقافة العربية »18.

تمثل الشعر الشعبي في جنوب الجزائر بصورة كبيرة أضف إلى ذلك احتفاظ الشعر الصحراوي خاصية استقرار بني هلال في أول الأمر بالمناطق الجنوبية كما أن سكان هذه الأخيرة لم يختلطوا كثيرا بأهل المدينة التي سادت عندهم الحضارة البربرية، ولذلك نستطيع القول بأن الشعر الجنوبي مثّل روح الشعر البدوي، والذي يهتم فيه الشاعر بالصورة الشعرية الحاملة للشهامة والعزة، غيرأنه يوجد في الشعر الحضري لون آخر تقل فيه الصورة الفنية ويتم فيه انتقاء الألفاظ التي تلبي حاجات مجتمع ويتم فيه المتعدة ويتلاء والطرب.

وكان الشاعر الشعبي يجالس العلماء، يستمع منهم ويحضر دروس الفقهاء ويستفيد منها وقد أكسبه هذا الكثيرمن المفردات والمسائل الدينية، ومن بين الأشكال الممارسة في الأدب الشعبي فن الموشحات الجزائرية، التي هي في اعتقاد البعض أقرب إلى الشعر الشعبي منها إلى الشعر المعرب سواء من حيث لغتها وتراكيبها .... يقول التلي بن الشيخ: «ونحن نتفق مع بعض الدارسين في إدخال الموشحات الجزائرية ضمن حظيرة الشعر الشعبي» 16.

يرجع تأثير هذه الأشكال التعبيرية في الشعر الجزائري إلى طبيعة المؤثرات الثقافية من جهة وإلى تاريخ هجرة أنماط الثقافة العربية إلى الجزائر من جهة أخرى.

وقد سبق دخول الموشحات والأزجال الأندلسية إلى الجزائر تأثير القصيدة المعربة التي عززت الهجرة الهلالية خصوصا في المناطق الجنوبية، وساعد على انتشار هذه الموشحات والأزجال إلى جانب الهلاليين هجرة الأندلسيين إلى أرض الوطن الأم وكان تأثيرهم بواسطة ما حملوه معهم من أنماط غناء وطرب.

وقد لعب الشعر الشعبي دورا خطيرا في مجالات عدة منها التبليغ في ظل ظروف انعدمت فيها وسائل التبليغ، مثلا إيصال أخبار الثورة إلى المواطنين ورغم الصعوبات التي كانوا يواجهونها خلال بعث رسائلهم وكذلك استطاع الشاعر الشعبى تصوير فترة الاحتلال

الفرنسي تصويرا صادقا، ومن بين الأدوار التي قام بها أيضا، مواكبة تطور المقاومة الجزائرية وحفاظه على استمرار اللغة والثقافة العربية في الجزائر، فقد لعب الشعر الشعبي دورا دعائيا إعلاميا لا يستهان به في صد وطرد الغزاة في جميع مراحله والدعوة إلى إثبات الذات الجزائرية بمقوماتها العربية والإسلامية والأمازيغية والحفاظ على الهوية الوطنية رغم صعوبة الواقع.

# أعلام الشعر الشعبي في الجزائر

يزخرا لأدب الشعبي الجزائري بمجموعة كبيرة من شعراء الشعبي نذكر بعضامنهم على سبيل المثال لا الحصر:

# 1 - الشاعر سيدي لخضر بن خلوف 16:

هـوالأخضربن عبدالله بن عيسى الشريف الإدريسي، المغراوي نسبة، فهو شريف النسب، ينتهي إلى سلالة الإمام علي كرم الله وجهه، وفي هـذا الصدد يقول عنه الحاج محمد بن الحاج الغوثي بخوشة: «فهو شريف إدريسي، أما مغراوة فإنها بلاد نشأته، وقد صرح التاريخ بأن المغراوة بطن من زناته، وأن الرئاسة كانت لها قبل الإسلام، وفي صدره إلى عهد الموحدين، واشتهر منهم ملوك تلمسان ووهران وشلف ومعسكر والأغواط ويقول الإدريسي: وحِسَان النعمان بعروبتهم ولكنهم تبربروا بالمجاورة ...» 17.

ويضيف محمد بخوشة قائلا: «يرجع نسب سيدي الأخضربن خلوف إلى مولى إدريس الأكبررضي الله عنه، فهو مغراوي الأصل، شريف النسب، يلتحق بجده عيسى الدي انتقل إلى منطقة الشقران ناحية مستغانم، وإليك سلسلة حسب ما ذكرها الإمام السيوطي رضي الله عنه: هو عيسى بن الحسن بن يعقوب الشريف بن عبد الله بن عمران بن صفوان بن يسار بن موسى بن يحي بن موسى بن الأكبر بن عبد الله الكامل بن الحسن المثنى بن الحسن المثنى بن الحسن المشخوب الشحيط بن عبد الله الكامل بن الحسن المثنى بن الحسن بن خلوف مغراوي الأصل شريف النسب...»18.

إن هذه الشهادة لتؤكد بوضوح نسب الشاعر سيدي الأخضر بن خلوف الشريف، فهو من سلالة الإمام علي

كرم الله وجهه، ولقد كان في كل مرة يعتز بهذا النسب من خلال شعره المرصع بآيات الحكمة والعظة والرشاد.

نشاً سيدي الأخضربن خلوف في بيئة تشتهر بخصال حميدة من جود وكرم وحسن ضيافة، وهي قيم مستمدة من تعاليم الدين الإسلامي، والبيئة العربية المشهورة بخصال العرب الحميدة، وفي هذا يقول محمد بخوشة: «نشاً سيدي الأخضربن خلوف في ناحية من جبال مغراوة الجزائرية في وسط كريم، مشهور بخصال العرب، عندئذ كان أول عصر الحكم التركي ...» 1.

إن العصر التركي الذي نشأ الشاعربين أحضانه تميز باضطرابات سياسية داخلية ، وتحرشات القوى الغاصبة من الخارج مثل إسبانيا وحليفاتها ، إضافة إلى الفوضى والقلاقل والهزات الاقتصادية والاجتماعية الصعبة ، ولم يعرف لحد اليوم تاريخ مولد الشاعر سيدي الأخضر بن خلوف بيوم محدد ولا شهر معين ولا سنة مضبوطة ، والمشهور والمحفوظ عنه أنه ولد في أوائل الحكم العثماني للجزائرأي في أواخر القرن الثامن الهجري.

إن الشاعر سيدي الأخضر بن خلوف كان عالما كبيرا بين أبناء عصره إذ كان حافظا لكتاب الله، ومطلعا على كتب السيرة والحديث والفقه والأدب والتاريخ، كما كان عارفا بقصص الأنبياء والرسل، وقصص الأولين، وكان له الباع الطويل في الثقافة الإسلامية والتاريخ الإسلامي كما كان أيضا دائم الحضور لحلقات الذكر والفقه الحديث ومجالس تدارس القرآن الكريم وتفسيره، وهذا ما أكده غيرما مرة في قصائده.

قضى الشاعر لخضر بن خلوف أيام صباه في منطقة مزغران، كانت المنطقة هذه مصدر عيشه ، ومأوى عائلته وأهله، ويذكر في قصيدة له أنه كان يحب هذه المنطقة وقد أمضى أحلى أيام شبابه بها قائلا:

حسراه يا الدنيا كاللي ما كانت

عديت شبوب صغري في مزغران

سيفي مجرده وأنا نضرب في الاعدا

والناس ضاجه من زجرى بالخوف20

ولما بلغ أربعين سنة ودع حياة الشباب، واستقبل حياة أخرى كلها زهد وورع وتصوف ومدح للرسول في المنادر منطقة مزغران – قرية صباه وشبابه – ليستقر في المكان الذي يحمل الآن اسمه غير بعيد عن مزغران، وهناك انقطع للعبادة والذكر والبكاء على ذنوبه والتحسر على شهوات الدنيا وملذات الحياة ووسواس النفس والهوى والشيطان، ولقد قدم من مزغران إلى المكان الذي يسمى الآن باسمه، وليس معه شيء من مال أو غيره، سوى معرفة الفقه والعلم وكل ماله صلة بالثقافة الدينية والأدب والتاريخ.

أخذ الشاعر العلم عن مجموعة من المشايخ و الفقهاء والعلماء من بينهم: «سيدي بلقاسم بوعسرية، وكان من النجباء والطلبة المشهورين، وتتلمذ كذلك على يد أستاذه سيدي محمد بن شاعة العالم الفقيه »21. كما أخذ كذلك عن الشيخ محمد بن الأكحل.

حفظ سيدي لخضربن خلوف القرآن عن شيخه وصهره في نفس الوقت «سيدي عفيف، الذي رأى فيه الخلال الحميدة وحسن الخلق، وقوة الذاكرة فبادر إلى أن يزوجه ابنته (قنو) فتزوجها الشاعر سيدي الأخضر طاعة لشيخه وإرضاءً له "22، ولقد كان في زمانه يسمونه شيخ الشيوخ، وفقيه الفقهاء وإمام الأئمة لسعة علمه وسرعة الحفظ وقوة الإقناع بالحجة والبرهان والدليل "23.

ولهذا ذاع صيت الشاعر واشتهر اسمه وعمت مناقبه من خلق حسن، وعلم كثير وتصوف وزهد وتواضع، كل هذه الصفات جعلت منه وليا صالحا يقتدى به في الحكمة والموعظة والصلاح والرشاد، وزاد من شهرته شعره الرائع الذي خلده وحفظته الأجيال، «فأقدم ديوان شعري في الشعر الشعبي الجزائري ينشر في بلادنا كان قد قام به الأستاذ بخوشة محمد رحمه الله سنة 1958م » حيث جمع إحدى وثلاثين قصيدة قدم لها وذيلها بتعاليقه وآرائه وشروحاته.

تعتبرقصيدة «ابقاوا بالسلامة» سيرة ذاتية مختصرة لحياة الشاعر، وربما تكون آخر قصيدة



قالها الشاعر في حياته، لأنه يودع فيها أبناءه وأهله ويوصيهم خيرا بأنفسهم وبمن حولهم ويجمع أبناءه فيورثهم رزقه وتركته، حتى لا تكون النية سيئة بعد مماته فيتباغضون ويتخاصمون فيما بينهم، وحفاظا على العشرة والمودة بينهم وصونا كذلك لشرف العائلة الشريفة، يقول:

الموت تابعتني والأرض الباردة

ابقاو بالسلامة ياأولاد خلوف

أنت يامحمد اتهلى في خيمتي

أنت كبيرداري وأنت مولاها

وأنت ياأحمدخذأدي سبحتي

بها تفكرني وقت تقراها

وأنت يابلقاسم عمم بعماتي

تضحى لك هيبة لمن يراها

وأنت يا الحبيب ولدي نطفة من الكبدة

خدشملتى وبرانيس الصوف

اتهلاو في بعضكم لا تشفوا في العدا

قوموا جنازتي واعطوا المعروف25

نعم، هذه هي التركة التي خلفها الشاعر وقام بتقسيمها على أهله، خيمة لابنه الأكبر محمد،

وسبحة لأحمد، وعمامة لأبي القاسم، وشملة وبرانيس لابنه الأصغر الحبيب، وهي في الحقيقة رموز صوفية، وكل شيء من هذه الأمورك دلالة خاصة لا يعرف أسرارها إلا من تخصص في علم الصوفية والتصوف، وفي آخر البيت وصية بالتكاتف والتأزر والتعاون بينهم وإكرام وإحسان للحضور يوم الجنازة ثم يذكرهم بأختهم الوحيدة المطلقة حفصة، ويوصيهم بأن يبروا إليها ويحسنوا إكرامها والإنفاق عليها حيث يقول:

بروايا أولادى بخيتكم هجالت

حفصة بنت الأكحل مداح الرسول

البنت ياك تنهان بلارجالت

انتما ارجالها ياسابقين الخير

إذا بكاتني معذورة في حالها

تبكي على الخلوف بوها لا غير<sup>26</sup>

كان الولد البارسيدي الاخضريدعو لوالديه ، ويعتز ببنوته لهما، فأمه هي لالة خولة أو كلة اليعقوبية، وأبوه هو عبد الله ولد خلوف حيث يقول عن أمه:

محال كالخلوف تولدشي والدة

غرالعجوز كلت حملت بالجوف

الناس ياك تولد شي ولدان معبرة

من غیرمن کلہ شباح النسوان وکلہ العجوز ولدت مداح خیر الوری

محمد الشريف النبي العدنان27

ويدعو لوالديه قائلا:

الله يرحم قايل الأبيات

الأكحل وآسم بوه عبدالله المشهور آسم من الفيات

مغراوي جده رسول الله

وآمر من بيت محسنات

اليعقوبية لالتخولة 28

واختار الشاعر مكانا يدفن فيه بعد موته، وسيكون قبره حذو تلك النخلة التي ستقيه من حر الهجيرة التي يقول عنها:

نخلت مثبتت تلقح بعد اليبوس

احذاها يكون قبري يا مسلمين 29

ويقول:

النخلة منزلها حذايا

نظلل في ظلها البعيدا30

مات الشاعرسيدي لخضربن خلوف تاركا شعرا لايزال حاضرايرن صداه ويحفظ ويدرس في مختلف المؤسسات التعليمية كالزوايا والمساجد والجامعات رغم طول الزمان بيننا وبينه بعدما قضى «عمره الطويل في إرشاد العباد، فقدم لهم عصارة فكره وما استنتجه من حكم ومواعظ عبرعمره المديد ليموت فقيرا معدما، ويدفن تحت جنع نخلة مقوسة لا تزال ظلالها وارفة تقى ضريحه من حرالهجيرة» أق.

عاش سيدي الاخضربن خلوف أكثرمن مائة وخمسة وعشرين سنة، كما ورد في شعره، إنه عمر طويل عرف فيه الشاعر تطورات تاريخية وأحداث بارزة، أهمها الغزو الإسباني على أرضه التي كان يحبها ويعزها ويمجدها، وحبه هذا كان نابعا من روح عربية

مسلمة واعتزاز فياض، ومن هنا تكمن أصالة الشعر الشعبي »والأصالة تعني الاعتزاز بالكيان والشخصية، وبالتالي الوقوف ضد المساس بهذه الأصالة التي تعني الانتماء للوطن »32.

وسيدي الاخضر نموذج في الوطنية لكونه رفع لواء الجهاد ضد الغزاة الإسبان «ففي معركة مستغانم بين المسلمين والإسبان سنة 965ه/1558م المعروفة بواقعة مزغران، شارك الشاعر الشعبي الشهير الأكحل بن خلوف المعروف بالاخضر شخصيا، وقد سجل فيها قصة المعركة في قصيدته التي مطلعها:

ياسايلني عن طراد الروم

قصة مزغران معلومة

أراد الشاعر من التاريخ لهذه المعركة أن تكون «عظة للأجيال، معركة كانت بالفعل أفجع هزيمة عرفها الجيش الإسباني في تاريخه للاحتلال... فأصبحت وثيقة تاريخية هامة لأبطالنا الكرام» قلم ومن دون شك فواجب أن نضع لمثل هذه النصوص الشعبية مكانا أقدس في القلوب، قبل أن تكون وثائق تاريخية في المتاحف والمكتبات والأرشيف لأنها كتبت بالدماء، ودبجت بالدموع ودونت في ساعة الفرج بعد محن ونكبات أرادت مس الكرامة ودس الشرف ومحو أصالة ونكبات أرادت مل العربي المسلم، يقول ملخصاحياته:

جوزت مائة وخمسة وعشرين حساب

وتميت من وراسني ستة اشهور<sup>35</sup>

ويذكر بأنه ولد في أواخر القرن الثامن الهجري، وأنه أتم القرن التاسع بأكمله:

من قرن الثمانية أديت سنين اوزايع

والأيام هاملة والجالب مجلوب

بفضل النبي تميت القرن التاسع

والفلك ينثني والحاسب محسوب36

ومثلما لم تحدد سنة ميلاد الشاعر، فكذلك لم تحدد سنة وفاته بالتحديد لقلة المصادر التاريخية التي تؤكد ذلك.

## 2 - ترجمة عن حياة الشاعربن كريو37:

هـوالتخي عبـدالله بـن محمد بـن الطاهـرالقاضي وأمـه التـخي أم النون مـن نفس الأسـرة، ولـد عبدالله بمدينـة الأغواط واختلـف في تاريخ ولادته، فالشـائع في ذلـك أنه سـنة 1860م، وذلـك ما نقش على قـبره، لكن بعض الدراسـات تذكـرأن ولادته كانت سـنة 1869 ق، كان والـده قاضيـا وبعـد أن أتم الشـاعر دراسـته وصار مؤهـلا لأن يحتل منصب قـاضي ويكون خـيرخلف لخير سـلف محققا بذلـك آمال والـده فيه.

كان عبد الله بن كريو اجتماعيا، يحب المجالس الأدبية والمناقشات الثقافية التي كانت تجمعه بأصدقائه من الفنانين والشعراء والقضاة، كما عرف بميله الشديد إلى مجالس الأنس التي كان يرتحل من أجلها إلى مختلف المدن وبالإضافة إلى ثقافته الدينية التي أهلته لأن يكون قاضيا، كثير النظر في كتب التاريخ والأدب، وكان يملك مكتبة يقال إنه أحرقها بنفسه بعد فقدانه لبصره، وبالتالي سوء حالته المادية، وقد كانت تلك المكتبة تحوي الكثير من أشعاره التي دونها بنفسه ورفضه إذاعتها بين الناس تتسم أشعاره باحتوائها الكثير من التراث العربي الإسلامي، كما أن لغته قريبة من لغة الشعر العربي الإسلامي، كما أن لغته قريبة من لغة الشعر العربي القديم.

وقد روي أنه كان يقوم بتجارب تطبيقية في علم الكيمياء للتوصل إلى صنع (الويز) أي الذهب بالعامية المحلية الجزائرية، وقد أكد شعره الذي يذكر فيه أسماء الدين مارسوا هذا العلم كأفلاطون أنه كان مهتما بهذا العلم اهتماما بالغا.

وفي سنة 1921م تدهورت حالة الشاعر الصحية والنفسية نتيجة الفقر وسوء التغذية وانتشار الحمى الصفراء في مدينة الأغواط التي لا شك في أنه قد أصيب بها هو الآخر، توفي الشاعريوم 21 أكتوبر 1921 80.

ومن أشهرما قال الشاعرعبدالله بن كريوهذه النتف:

یا مرسولی سر بجوابی ودیہ

يمكن بيدالظريف وعنالي

ياهات اخبار الخبرلنا كن انبيم

والمراه اللي بيننا وريهالي

سال على محبوب قلبي سال عليه

سال عليها سال شاطنة حالى

قل لها وعلاه محبوبك تنسيم

غيظانہ شكيت ما كيش تسالي

قداش ان مرسول لی شقیتیہ

كرهوك الحساد بغضم على جالى<sup>40</sup>

ويقول عبد الله بن كريو في قصيدته المشهورة «قمر الليل» التي يعرفها كل جزائري:

قمر الليل خواطري تتونس بيم

نلقى فيم اوصاف يرضاهم بالي

ياطالب عندي حبيب ماليه شبيه

من مرغوبي فيم سهري يحلالي

انبات انقسم ف الليالي ننظر ماليم

يفرقني منم الحذار التالي

خايف لا بعض السحابات تغطيه

إذا غاب ضياه يتغير حالي

ياسايل عن خاطري واش رامسهيم

اللي جلى قلبي جالى 41

3 - ترجمة عن حياة الشاعر بن سهلة:

ولد بومدين بن محمد بن سهلة بتلمسان التي كان الأطفال فيها يقضون صباهم بين المسيد (المسجد أو الكتاب) أو المدرسة والحانوت (المتجر) أو العمل، حيث كانت العادة تقتضي تعليم القراءة والكتابة والمهنة الضرورية لضمان رزقه، وتعتبر مهنة الحياكة (الدراز) هي الرائجة آنذاك، فاشتهر أهل المدينة بالإجادة فيها 42.

اهتم الشاعر بومدين بن سهلة بالطرب والغناء، وقال الشعر مبكرا، وكانت ملهمته فتاة تدعى (بدرة) تهوى الاستماع لأشعاره، وهو ما فجر قريحة الشاعر، وصاريكتب أشعارا يخاطب بها فتاة أحلامه التي هام بها، ووجه شعره لها مباشرة، فنظم قصائد في محبوبته

(بدرة)، وتعلقه بها كان سبب عبقريته في نظم الشعر، وكانت هي تحفظ شعره وتصغي إليه خصوصا القصائد التي قيلت فيها43.

كان الشاعر يتمتع بصفات جميلة، كحسن العشرة وخفة البديهة، وله قدرة على التعبير، حيث يردد الكثير من القصائد في الأعياد والمناسبات الدينية بتلمسان، وقد أتاحت له البروز والنجاح في مجالس اللهوالتي طالما شغف بها الشاعر على غرار الشعراء الآخرين فيقول:

العود والأوتاري في الرأس القوس والرباب والكأس مع جميع بناين الناس يزهى كل زهواني وأنا قاطع لياس ماصبت من يزهيني 44

وبحكم وجوده في بيئة راقية ووافرة الرخاء، تتوفر فيها جميع أسباب الحضارة والازدهار، إلا أن الطبقة الشغيلة الكادحة تعاني الفقر والحرمان نتيجة سوء تصرف الحكام في المنطقة وجشع الأغنياء، فنجده يعاني هذه الحالة المزرية، فأثر شعره في الرأي العام، وأحس بعضهم عليه، فارتحل إلى أقصى غرب الشمال الجزائري، وواصل مهاجمة الحكام بأشعار منها قوله:

راني من حبك يا إمام الغيد

مثل الطير اللي حاصل في الأسجان

عابد غيرالتخمام والتنكيد

ما نرضى شي عمري نبوس الإيد

وعلى وجهك جرعت كل أمحان 45

هايم مهموم مريض في الأحزان

يغلب على أشعار بومدين بن سهلة الرمز وذلك راجع إلى طبيعة الحكم السائد في عهده فقد عبرت معظمها على مرارة الواقع المعاش وبذلك لقيت تجاوبا من طرف الشعب فعرفت انتشارا واسعا، وراح يرددها الحضري والبدوي، ولم تقتصر على غرض واحد، بل راحت تتلون وتتعدد بين اللزوميات والاستعطاف والشكوى والفخر والغزل والتوسل والابتهال....الخ، وما إلى ذلك، وأروع ما أبدع فيه كان الوصف مع أنه لم يكن من أصحاب التنميق والزخرفة والتأنق اللفظى 46.

#### 4 - محمد بلخير:

تختلف الروايات في شأن مكان وتاريخ ميلاده، وهذا ليس غريبا في منطقة لم تعرف نظام الحالة المدنية آنذاك، إلاأن القاسم المشترك بين المؤرخين هوأن المنطقة التي كانت موطنا لقبيلته هي بلدة الرزيقات، قرب البيض والذي يعود إلى فخذ من أفخاذها السبع 47 وهم من أولاد داود.

والرواية الأقرب إلى الحقيقة بشأن مكان وتاريخ مولده هي التي اتّفق حولها بعض المقربين من الشاعر<sup>48</sup>، حيث حدد مولده سنة 1822م بالواد المالح الواقع ما بين وهران وعين تموشنت قرب العامرية حاليا، هذا التاريخ يؤكده الشاعر وهو في سجنه بكالفي سنة 1884م:

محمد قال عليك من الشباب ولى شيباني بعداثنين وستين مابقى ليا ما ينزاد

ومن المفروض أن يلد في مراعي الرزيقات حسب عادة البدو، لكن الظّروف الطبيعية القاهرة وخاصة في السّنوات الشداد كانت القبائل ترحل نحو التّل طلبا للقوت والعمل في مواسم الحصاد، حيث يزداد الطّلب على الشوالة واللقاطة، هذا ما جعل عائلته تنتجع نحو الشمال حيث الكلأ والماء والعمل.

ترعرع الشّاعر وسط مجتمع معروف بخصال وشمائل كثيرة كالكرم والوفاء بالعهد وحبّ الحرية والصّبر على الشّدائد والذّود عن الأرض والعرض، فأكسبته هذه البيئة الكثيرمن التجارب والخبرات التي يتمتع بها أهل منطقته مما نمّى من معرفته وصقل موهبته، وقد لازم منذ نعومة أظافره الطلاب والكتاتيب لحفظ القرآن الكريم، كما عاشر بعض الشعراء والمداحين والقوالين، وتأثر بهم فتفتقت قريحته الشعرية وتحركت فيه الأحاسيس والمشاعر الوجدانية وتدفقت عواطفه سيلا من القوافي والكلام الموزون المعبر، تزوج وهوابن العشرين من فاطمة بنت بوقفدة وأنجب منها عدة أطفال منهم لخضر وعبد القادر نسبة إلى سيدي الشّيخ:

سميت ولدي من عزّك بإمام عرباني

في البيت عند مزراقك ما انكونش جاحدوا

وكان لـ ه ارتباط متين بسيدي الشيخ الذي يعتبره الدليل والمرشد والقائد الهمام في حياته وهو بذلك ينتمى إلى الطريقة الشيخيّة 49.

كان محمد بلخير كريما شجاعا وفارسا مقداما لا يهاب الأعداء، وكان يفضّل أن يستشهد في سبيل الله ودينه ووطنه وعرضه على أن يعيش في بحبوحة من العيش في ظل الخضوع للنفوذ والهيمنة الاستعمارية، ولهذا فإنه يعد من رجال الحروب والمعارك حيث روّض حصانه الملقب بالأزرق للوغى إلى أن سقط (الحصان) في ميدان الشرف، وقد خلد ذلك الحدث في عدة قصائد، أما أسلحته فهي البندقية مزدوجة الزويجة مع مسدسين (كوابيس رديف).

حين نكبت الجزائر بالاحتلال الفرنسي، وتوسّع كالمرض الخبيث في جسم الأمّة، اندهش الشّاعر محمد بلخيرمن هذه الظّاهرة الغريبة ونظم حول ذلك عدة قصائد بيّن فيها طغيان هذا الأجنبي الفرنسي إلى أن كانت مقاومة أولاد سيدي الشيخ 1864م الّي وجدته كهلا وهو ابن الأربعين فانخرط فيها واجتمعت عنده الفروسية وقول الشعر، وكان لشعره الأثر الأقوى على الفرنسيين وأتباعهم، فأصبح من المطلوبين بالقبض عليه.

ومن بين المعارك التي شهدها، عوينة بوبكر والتي قتل فيها العقيد - بوبيرتر - ومعركة ابن الحطاب ومعركة غارات سيد الشيخ في فيفري 1965م، والتي استشهد فيها زعيم الثورة سي محمد بن حمزة وهو في ربعان شبابه، كما شارك في معركة عين ماضي أو القارة العشوى في عهد ثورة بوعمامة، بعد مسيرة قتالية جهادية بطولية طويلة، مع ثورة أولاد سيد الشيخ الأولى والثانية، هاجر محمد بلخير مع الثوار أو أولاد سي حمزة بن بوبكر إلى الوادي الغربي ومنه إلى قيرثم إيغالي بن حمزة المؤيد للتفاوض مع الفرنسيين وأخيه قدور بن حمزة المؤيد للتفاوض مع الفرنسيين وأخيه قدور بن حمزة المؤيد للتفاوض مع الفرنسيين وأخيه قدور بن حمزة، قائد الثورة، حينذاك والمتحمس لمواصلة الجهاد مع عمه سي الأعلى لكن محمد بلخيرلم يقف موقف المتفرج من الأحداث التي تجري حوله أو تصيب إخوانه، إنما كان يجول خائضا كل الغمار طارقا كل باب

متصديا لكل حالة، يحث ويحاول ويشجع ويذكر، وبعدها اضطرالشاعرإلى مغادرة معسكر الخلاف لينتقل إلى المنيعة لحث أولاد زايد والشعانبة على استئناف الجهاد المقدس، غيرأنه لم يوفق في مهمّته فاتِّجـه صوب مخيمات ومراعى الرزيقات عند عشيرته وقبيلته إلا أنّ السلطات العسكرية التابعة لحامية البيض أخذت عائلته كرهينة ونقلتها إلى الثكنة تحت حراســة مشــددة من جنود مســلحين وكان محمد بلخير يعلم أن من بين أفراد عائلته أخ له مريضا فتقدم إلى المركز العسكري باذلا نفسه للعدو مقابل الإفراج عن عائلته فألقى القبض عليه 50، وأخضع للتحقيقات والاستجوابات وبعد ذلك سيق إلى السجن وقضى به عدة أيام ثمّ نقل تحت حراسة مشددة إلى معسكر، حيث التأم مجلس حكمه الذي أصدر حكمه بسجنه 10 سنوات مع نفيه إلى جزيرة كورسيكا سنة 1884م، انتشرخبرهذا النفي كالنارفي الهشيم في كل الأنحاء لأنّ اسم محمد بلخير ومسيرة حياته قد ارتبطتا بتاريخ المقاومة الشعبية في الجزائر خلال الاحتلال الفرنسي للجنوب الوهراني والذي دام أكثرمن ربع قرن، وبعد قضاء فترة بسـجن معسـكر أخـذ إلى وهـران ومنها أبحر إلى مرسيليا، ثم حول إلى جزيرة كورسيكا ليسجن بقلعة كالفي الرهيبة، اعتقد الشاعر أنه اجتاز بحرين من وهران إلى مرسيليا ومنها إلى كالفي كما ورد ذلك في قصىدة له:

# فيوكيا خلقي تعوّل

# سلاك الحاصلة تفكمن البحرين 51

وكم قتات قلعة كالفي وقلاع سان موغريب وكاليدونيا وغيرها من أرواح جزائرية كانت متفائلة مبتسمة 52.

كان الشاعر محمد بلخير في سجنه يطلب من الله تعالى أن يفرج عنه ليرجع إلى أرض الجزائر الطاهرة، دار الإسلام ومما يؤلمه أيضا داخل السجن هو الإذلال الّذي كان يشعر به من شدّة المهانة وفقدان الكرامة والإنسانية وهو الفارس الشهم، فرغم العذاب الجسدي المتمثل في الأعمال الشاقة، فإنّ آلامه النفسية كانت أشد، وقد



دون الشّاعر أروع القصائد في هذه الظّروف، وقد وصل البعض منها إلى الجزائر رغم الستار الحديدي المضروب عليه، وقد جمع جزءا منها الأستاذ بوعلام بسايح وسي حمزة بوبكر، وبقيت مخزونة لدى الذاكرة الجماعية لدى أهل المنطقة ويرددها بعض المولعين بالشعر الشعبي أمثال بن حاجة محمد وحفيد الشاعر محمد بلخير الحاج عبد القادر53.

أفرح عن محمد بلخير 1894م فرجع إلى أرض الجزائر ولم يسمح له بزيارة أهله بالبيض، فتوجه إلى الأبيض سيد الشيخ عند القبة وأقام بعض الوقت وحاول أولاد سيد الشيخ أن يعوضوه عن معاناته فقدموا له هدايا ثمينة من ملابس فاخرة وحصان جميل بسرح مطرز بالخيوط الذهبية ... أمضى بقية حياته في قول الشعر الذي يفضح فيه أعمال الاحتلال الفرنسي في الجزائر، الذي يفضح فيه أعمال الاحتلال الفرنسي في الجزائر، ولم يمكث في مكان واحد بل كان رحالة كثيرالتجوال عبرالجنوب الوهراني، وحين تقدم به العمر أصبح عبرالجنوب الوهراني، وحين تقدم به العمر أصبح حتى فارق الحياة سنة 1904م أو 1906م، ودفن في مقبرة القناطر، لكن بعد الاستقلال قام أحبابه وأقاربه بنقل رفاته إلى مقبرة الشهداء بدائرة بوعلام قرب بنقل من جديد بجانب شهداء ثورة التحرير الكبرى.

محمد بلخيرالذي نحتته البيئة فصنعت منه شاعرا مميزا عن بقية الشعراء الشعبيين فهو فارس ومجاهد وشاعر الثورة والحب عشق المرأة وعشق الثورة وعشق سيد الشيخ، فقد كان لتنقلاته الكثيرة في مناطق الهضاب العليا والصحراء ومجالسة الفقهاء وأهل الرأي والحكمة الأثر البارز في اكتسابه لكثير من المعلومات والمعارف في الشريعة والتصوف والتاريخ رغم أميته، واناميته - إن صح التعبير - رفعت من قيمته بفضل إن أميته - إن صح التعبير - رفعت من قيمته بفضل بداخل هذا الرجل البدوي ملكة شعرية أهلته لأن يكون بداخل هذا الرجل البدوي ملكة شعرية أهلته لأن يكون شاعر القبيلة وفارسها، لقد قال الشعر قبل أن يبدأ في الصوم ويقر أنه لم يتعلم القراءة والكتابة بتاتا:

ما اقريت مع طلبة بني عشير

ولا كتاب ابن خلدون جافي يدي

ويوضح مصدر ملكته بما منحه الله من ذكاء وفطنة وموهبة وبما ألهمه الله من معارف حيث يقول:

اقريت بلا كتوب من عند الرحمن

ما زينها يا ناس طاعت54

تميز شعره في صغره بالغزل، فقد تناول عدة نساء في غزلياته إلا أنه سعى إلى تطعيمه بالحكم والنّصائم،

يقول عنه جاك بيرك «وإذا ما أرقه الشوق والحنان فيتمتع بسحر شعوره كمراهق لينساب شعره في صفاء واحتشام وبلغه شعبية مشحونة بالعبر والأمثال »55.

كما أنّ تجربته الغنية في الحياة من جراء احتكاكه بالمجتمع وأهل الدراية والعلم والخبرة مكنته من إدراك كنه الكثير من الأحداث فكانت له فلسفته في الحياة تنم بنظرة صائبة وحكمة حاضرة.

ما نيشي بادع للكلام نحسب قولي مداوي

نهدرلك بالمعنى إذا تكون للجلوس عقول

دنق للعرف إذا طال ذاك من الشجرة راوي

والقاصف بعدما تكملم يسمى موصول

الرقبة بعدما تكنم للبارود القاوي

دنق جهد البارود قاع من صال عليه يصول الجائج بعدما تعظمه ما يرجع شي ساوي

دنق للى مبداه شين ما مات إلا مذلول 56

#### ويقول:

ما تدوم أيام الشدة يحن ربي بأيام الخير

ماتدوم سموم البلدة مقابلتها ساعة تبرير

ويصف إيمانه بالله وبقضائه ويدعوالله بالمغفرة له ولوالديه ولجميع من معه، على أمل أن يفك سبخه ويتغير حاله بفضل الله.

أمرالله قريب ويدور المشوار

ربي قال أظن عبدي نوفيس

اغفريا لغفار لجميع الحضار

وناظم لشعار ولوالديم

# وفي قصيدة أخرى:

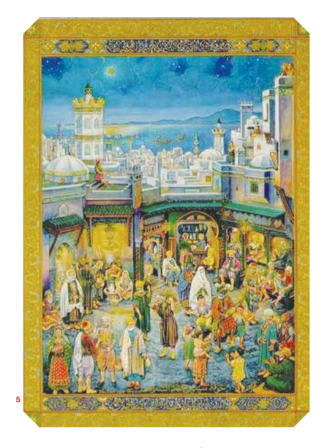
ربي غضار للزلازل

يغفرذنبي مع ذنوب الصالحين

ابغيت من الرخا نكيل

يرعى نحلي نوارجنة العدنين 57

انسـحب محمد بلخيرمع رفاقه، بعـد معارك عديدة



إلى المخرب واستقر في تافيلالت، لـم ينقطع عن قول الشعر والتغني به، ولكن قصائده هذه المرة موضوعها الكفاح والاستنفار للحرب، وليس يخل بالشعر مطلقا أنّه يتحول سلاحا قويا في يد الإنسان يفتح به طريق السعادة والعدالة الاجتماعية التي تزول فيها كل أنواع السيطرة والاستغلال والعبودية، وقد احتل الحصان فيها مكانة مرموقة لايدانيه فيها إلاالبندقية، وما إن يرسم خياله لوحة لجواد أو بالأحرى لجياد، أي حركة موكب خيل جامحة مطلقة العنان، حتى يمزجها برائحة البارود، يقول:

واش يجيب إجبال كسال للفيلالي

بكري كان يجيني طيرحر يحوم

في ذاك المضرب ضاري انحرق خيلي

ويستني عودي حتى اتجيه القوم

هذي تحريكة تغدى وذيك اتوالي

ومن درك العلفة بارودها كمكوم

يطلع في راسي حمان بم انشالي

ويلعب عودي لعب إزفافني ملطوم

ومثل هـنه السـمات لا نجدها إلا في الشـعر الجاهلي عامة وفي شـعر عنـترة بن شـداد خاصة الـذي يلتقي مع شـاعرنا رغم بعد المسافة الزمنية في الجمع بين السيف وركـوب الخيل والقلـم، يقول عنترة في هـذا المجال:

والخيل تعلم والضوارس أننى

شيخ الحروب وكهلها وفتاها

ستذكرني قومي إذا الخيل أشبعت

تحول بها الفرسان بين المضارب

فإن هم نسوني فالصوارم والقفا

تذكرهم فعلى ووقع مضاربي

أمّا محمد بلخير فيقول:

قولى ناصره ربى وادعاوي الناس

نقرا الحرف بغير لوحة

الى قال أنا رجيل يغزى معاى

يعرف خوك اسطر ولا اهرب

الكلام يواتي الأعقاد

يؤكد ويوم المشليم

كما يفخر الشاعر بمآثر قومه وجودهم وكرمهم فلما كان حسن الضيافة من الفضائل التي يحتفي بها بلخيركل الاحتفاء، لا لأنه مطلب من مطالب الخلقية وصنيع جميل وحسب، بل لأنه كذلك عمل يحفظ العلاقات الشخصية ويصونها ويستديم الحوار ويتيح الصلة والتواصل، فالاتصال أو التواصل في تلك السهوب الجرداء يكف الصمت ويؤنس الوحشة ويكسر العزلة ويوصل الخطاب ويبلغ الرسالة ويرعى حق الأخوة.

نهفى وانبان كالسراب تحت الغيوم

حارز عرضي ولساني

للى قاتل بوى انضيفوا بالطعام

نضحك للى عاداني 58

هنا يذكر أنه ليس لنا أن نحتار ضيفنا بالضرورة فكل وافد علينا يجد لدينا الترحاب والتكريم الدائم، مهما يكن اسمه ومركزه في المجتمع إن وجوده بيننا ليفرض احترامه ويوجب ضيافته وإكرامه، وكل من يخل بهذه القاعدة ويخالفها وكل من يشوه معناها أو يحرفه، وكل من يخلط بها أو يقصد من ورائها أغراضا أخرى تمحى شهرته ويضمحل صيته وهذا تصور بلخير:

متربص ولبيق حافظ بلاقراي

نعطي حق الناس والواجب عمرى ضيفى ما يبور وأنا هناى

عرضي خفت عليه ينغتب

وفي هـذا يقـول (جـاك بـيرك): «إن بلخـير منشـد الشـجاعة البدوية، شـادي بطولة البدو الرحل والشـوق الأبـدي ليقـترح علينا فيما يمليه من صيغ خالصة خطـاب الغد ورسـالة الأبـد» 59.

كما أن بلخير الشاعر وبلخير المتيم كان يحب وطنه ويهيم به كان يحبه كما يمكن أن يحبه بدوي قوي القنا شديد البطش في الهيجاء، يتضح ذلك عند ما صرح بموقفه بكل صرامة ولوتعلق الأمر من منحهم ولائه، إذا بدا ما منهم ما يسيء إلى الوطن ولذلك يعتبر سليمان متخاذلا وخائنا فيفضحه قائلا:

والله ما قعدوا مزان هناي

من غيرسليمان خان العاهد

كما يفضح موقف عطا الله الذي صاريتجرًا على اصدار الفتاوى في صالح الاستعمار والزامية إدانة المقاومين وإثبات خروجهم عن الطاعة وتأكيد ضرورة معا قبتهم:

قولو لعطا الله واش كلفك ياحزين

ولاه تشمت في اللي ما لداهم قران

لعبت بكالدنيا أيامها فانيين

ولعبت بيك القهوة وصار الأثمان

شوف كتبك تلق أقوال متخالفين

من خيرأنت ولا كلاب رحمان

وهذه المواقف العملية هي التي كلفته حجز عائلته من طرف الحكام وكلفته حياة ظلّت مضطربة فلم ينعم بالاستقرار، مرة في تافيلالت جنوب المغرب ومرة في المنيعة وأخرى في المنفى بكالفي، في جزيرة كورسيكا وقد أخذ المنفى جزءا غير يسيرمن حياته بعيدا عن الأهل والوطن.

إن روح المقاومة التي كانت تلاحق الشاعر محمد بلخيرقد كلفته التضحية بشيء غال، إنها الغربة، غربة في وطنه بسبب الاستعمار وغربة في السبن بسبب الاستعمار أيضا، ومن هنا كان لموضوع الغربة نصيب في شعره.

وقال وهو في منطقة تافيلالت بالمغرب:

الدنيا ضاقت وأنا رحيلي تالي

من تفكار حبابي خاطري مهم وم

الدنياليلها قمربدريلالي

وليلة فيها ظلمة وتبان النجوم

واش يجيب جبل كسال للفيلالي

بكري كان يجي الطير حريحوم

وقال وهوفي المنيعة:

نعشى بلاد الناس في طلب العلا

وبالادنا متروكة للناس

ونكاد تفترش الثرى وبأرضنا

للأجنبي موائد وكراسي

وطني أحب إلى من كل الدنى

وأعزناس في البرية ناسى

\*\*\*

ما درب الطّايحة هجرت على ليمان

ماهي سرقة ولاخديعة

هربت نفسي من النصاري والشيطان

وارضات لصاحب الشفاعة

أما في سجن (كالفي) فكان يقول:

منحبمخاطريامهول

وحش أولادي وحب سيدي جاو ثنين رانى فى كالفى محول

أنا والشيخ بن دوينة مرهونين 60

#### 5 - ابن مسایب:

هو أبو عبد الله الحاج محمد بن مسايب، أحد أبرز شعراء الشعر اللحون، من مواليد الربع الأول من القرن الثاني عشر الهجري (12هـ)6، من أصل أندلسي استقر بتلمسان في حي باب الزير حيث نشأ والتحق في البداية بالكتاتيب القرآنية، فتعلم الفقه والنحو وحفظ القرآن الكريم، لم تثبت الدراسات المتبعة لحياة الشاعر دلائل واضحة عن مولده وحياته التي ساهمت في تكوين هذه الشخصية الفذة وذلك لنقص ما دوّن عنه، رغم أهميتها البالغة في رفع الإبهام الذي يخيّم على حياته.

ويعتبر محمد بخوشة صاحب الفضل في جمع ونشر بعض أشعار ابن مسايب في شكل دواوين، وقد احتوت القليل ممارواه، حتى إنها قدرت بما يفوق ألفى قصيدة 62.

لقد أمضى ابن مسايب شبابه في ممارسة مهنة النسيج التي ساهمت على ما يبدو بطريقة أو بأخرى في تنمية ذوقه الفني، وقد اتهم أيضا بالانحلال الخلقي وكثرت الإشاعات عن تعرضه بالتشبيب بالنساء وتلك هي الأسباب التي دفعت به إلى الهجرة إلى المغرب، بحيث نال حظوة و شأنا لدى أحضاد وأولاد «مولاي إسماعيل الذهبي».

وقد نقل لنا ابن مسايب في شعره تلك الرحلات الطويلة حيث رسم خريطة أسفاره التي جاب بها كل أنحاء الجزائر والمغرب الأقصى، ويمكن القول: إنه لم يكن شخصية عادية، بل اجتهد ليكتسب شيئا من المعرفة ولم يبخل بها عن معاصريه الذين شهدوا له بالعلم واعترفوا له بالولاية، فذهب راضيا واستسلم لنداء الأجل عام 1190ها لموافق لـ 1768م بعد أن عمر طويلا، دفن أمام ضريح الموحد الشيخ السنوسي رحمهما الله بمدينة تلمسان.



كرس ابن مسايب جل أشعاره في المرأة، من الطبيعي أن نجد وقوف الشاعر على الحبيبة بغزله ونسيبه أكثر من قوله في باقي النساء، فقد قيل في الحبيبة أكثر مما قيل في الأم والزوجة، في نوعه وكمه وقوة عاطفته ووجده، وربما جاءت كثرة الأشعار في الحبيبة، لأن أغلب الشعراء عاشوا عيشة هنيئة مترفة في ظل المرأة التي ملكت قلوبهم، فمن الشعراء من أحب حبا صادقا ومنهم من تمتع بوهم الحب ولهاً.

ولأن الشاعرمن أصل أندلسي، فإن الغزل كان ينساب على شفاهه ويدعواليه لما كانت تتمتع به الأندلس من طبيعة جميلة وحياة حضارية ناعمة، ومجالس أنس ورخاء وغناء 63.

والبيئة التلمسانية شبيهة تماما بالبيئة الأندلسية في طبيعتها الخلابة وفي حضارتها وعاداتها وتقاليدها، هنا نشأ ابن مسايب، ممتهنا حرفة الحياكة بالحارة الشعبية باب الزير، كان على دراية بمزج الألوان، فما من شك أن مشاهدته للألوان وتناسقها بمعمل الدراز قد ساهمت في تكوين أسلوبه وذلك منذ فترة الطفولة التي قضاها بالمعمل، وهويئن تحت وطأة اللوعة، شاعر عاشق للحسن والجمال أحب الجمال وهام فيه، له معشوقة معروفة شهربها في أكثر من قصيدة ملمحا تارة، ومصرحا أخرى، يقول:

عزامكيا عايشة سِرْقَلبي فشا يف عروقي يتمشى هواكراه يف الحشاش داهش منك دهشة لوح عودي أرشا ماننساك يا عايشة حتى يف النعاش 64

والشاعرمحمدبن مسايب رغم أنه لم يشتهر كشاعرصوفي إلا أن قصائده مفعمة بالروح الصوفية والمصطلحات الدالة على ذلك المتمثلة في المديج النبوي ومدح الأولياء الصالحين، والمعروف أنه منذ شبابه المبكر أصيب بغرام فتاة اسمها عائشة لكنه أصيب بخيبات عاطفية عديدة دفعته إلى قطع علاقته مع الحب الدنيوي، حيث لم يكن أيضا بعيدا عن معاناة البسطاء من الناس، وهو لا يخفي غضبه ومخاوفه إزاء محيط فاسد في أعماقه جراء ظلم الولاة آنئذ، هذه العوامل هي التي حولته من شاعر الحب الدنيوي إلى شاعر الحب الإلهي.

ومن القصائد التي توحي بخوض بن مسايب في المجال الصوفي نذكر قصيدة (ما وافى شي طلبي)، وهي قصيدة يوحي ظاهرها عند قراءتها بأنها غرامية غيرأنه يقول في آخرها:

نمدح جد الشرفا

صاحب الحوض أحمد سلطاني 65

والمتمعن في نص هذه القصيدة يجد فعلا تعابير غرامية كثيرة ليست الحسية فحسب بل الجسدية أيضا ويتجلى ذلك في قوله:

محبوبي كحل العين

والشفر والحاحب والسالف66

و عند القراءة يتبادر إلى الأذهان وكأنه يصف امرأة لا رجلا، وهذه هي سمة شعراء الصوفية في تعابيرهم المفعمة بالحب تجاه الله ورسوله الكريم عليه الصلاة والسلام.

وابن مسايب في قصيدته (بدر الدجى) يمدح الرسول صلى الله عليه وسلم ويطلب فيه الشاعر النديم أن يملأ الكؤوس بخمر سماوية على شرف محبوبه ويصف أيضا جماله المادي. وهو في هذا يقتدي بالشعراء الصوفية الذين ليست لديهم مشكلة أو عقدة من المحدث عن العشق وهو درجة عالية من المحبة لله تعالى أو الرسول صلى الله عليه وسلم، يقول:

بدر الدجا عسعاس والليل راح يحلى الطرب والكاس بين الملاح قميا نديم فم و در الكيوس 67

وفي قوله أيضا:

محمد نورماف صلى الله عليه قدرما شرفوا 68

وفي قصيدة (الحرم يا رسول الله) الشاعر بالمدينة المنورة في مقام التائب، المتضرع إلى الله سبحانه وتعالى، طالبا شفاعة رسوله الكريم يقول فيها:

الحرم يا رسول الله

الحرم يا رسول الله

خيفان جيت عندك قاصد

الحرميارسولاالله

خيفان جيت عندك قاصد

ياصاحب الشفاعة الامجد

خوفے بزلتی نتمرد

يوم الوقوف عند الله 69

ويقول أيضا:

ياإلى اغفرلي ما فات

واغفر للناظم ذي الأبيات 70.

ومن بين الموضوعات التي استرعت اهتمام الشاعر ابن مسايب موضوع الوطن، فصور لنا هجرته عن وطنه الحبيب وما عاناه من آلام ولوعة الفراق جراء هذه الغربة، فهو لم يغادر الجزائر سائحا الحالة السيئة التي آلت إليها أحوال المجتمع، تحت وطأة وجبروت الأتراك آنذاك، ورغم ما عاناه الشاعر في هجرته تلك من غربة إلا أنها أثرت تأثيرا ايجابيا انعكس على سلوكه فغير نظرته إلى الحياة، ومن بين ما قاله الشاعر في الوطن قصيدة سجل فيها أسفه ولوعته لمدينة تلمسان، وما آلت إليه في القرن السادس عشر، نظم قصيدة «ربي قضي» فقال:

الناس كل من يدخلها

يستحسن الوطن والبقعا

بالعلم مرفوع والحكة اكمله

باشعال من اتقان الصنعا

خلى الحنادق ونزلها

بين البعل وبين القلعا

في مواسط الجبل وعرها

وبناها وعمل اسوار وبرج وتبيان 71.

من هنا فالشعر الشعبي الجزائري كان وسيظل يعبر عن آلام وآمال الطبقات الشعبية بكل درجاتها ومراتبها، يعبر عن أمانيها وهمومها عن أفراحها وأقراحها، عن رقيها وانحطاطها، إنه باختصار نابع من عمق المجتمع نفسه، فهو خالد خلود المجتمع ويكتسي حلة خاصة وطابعا متميزا، ولقد أخذت دائرته تتسع بفضل جهود أهل الاختصاص وذوي الكفاءة في هذا الميدان من باحثين ومنظرين وكتاب وشعراء وقراء ومبدعين على اختلاف مناهجهم ومناهلهم، وجهودهم لا تزال متواصلة والبحث في هذا الحقل لا يزال في مرحلة البداية، إذ ينبئ عن نظريات وآليات ومناهج جديدة ستكشف عنها البحوث والدراسات المستقبلية.

هذا قليل من كثير حول موضوع الشعر الشعبي الجزائري وشعرائه الفحول المشهورين بالجزائر الذين تركوا تراثا شعريا ضخما لايزال الكثيرمنه مدسوسافي الخزائن والحقائب وفي الرفوف والأدراج وفي المخطوطات والكناشات وربماضاع الكثيرمنه بسبب الإهمال واللامب الاة، ولعل ما وصلنا من شعرهم إلا القليل الني كان محفوظا في ألباب الذاكرة الشعبية ومكنونا عند بعض المهتمين من أمثال: الحاج محمد بن الحاج الغوثي بخوشة والحاج محمد الحبيب حشلاف كماأن هناك مخطوطات ماجستيرودكتوراه للكثير من الباحثين الأكاديميين في الجزائر في قسم الثقافة الشعبية بمدينة تلمسان الذي يضم كما هائلا من دراسات التراث الشعبي المغاري وخاصة الجزائري، منها ما يتعلق بالجمع ومنها ما يتعلق بالتنظير ومنها ما يتعلق بالجوانب الإجرائية، وكذا أقسام الأدب الشعبي في مختلف جامعات الوطن الجزائري قام فيها الباحثون بدراسات ميدانية حول بيئة وتراث شعراء الشعبي القدامي والمحدثون، حيث حاوروا وسجلوا وسألوا

وساءلوا بالصوت والصورة والكتابة والدراسة كل من له علاقة من قريب أو من بعيد بالشخصيات الشاعرة، من أحفاد وأعيان وباحثين ورواة ومهتمين بالتراث، دون أن ننسى المتخصصين في تراث البلد منهم على سبيل المثال لا الحصر: الأساة الدكتور عبد المالك مرتاض والأستاذ الدكتور عبد الحميد بورايو والأستاذ الدكتور رشيد بن مالك والأستاذ الدكتور سعيدي محمد، والأستاذ الدكتور أوشاطر مصطفى، وعبد الحق زريوح وجعلوك عبد الرزاق وشايف عكاشة ...الخ، فنتمنى أن نكون من خلال هذه الدراسة قد عملنا على نفض الغبارعن تراث منطقة الجزائر وإخراجه إلى النور، والتشهيرأكثربشخصيات كبيرة ومجهولة حتى -بيننا - في هذا الوطن، وإخراج شعرهم إلى دوامة البحث وعالم المعرفة المستمرة، ومن جهة أخرى تبيان دور الشعر الشعبي وأهميته في تحديد وتسحيل جانب مهم من تاريخنا المجيد، ومساعدتنا على الفهم الصحيح والسليم والسديد للعديد من الجوانب الغامضة التي أهملها الباحثون والمؤرخون أوتناسوها لسبب أو لآخر.

#### الهوامش

- 1 أحمد قنشوبة: الشعر الغض: قراءات في الشعر الشعبي
   الجزائرى، دار الفارابى، لبنان، 2008، ص 12.
- عبد الله دحية: تجليات الحس الوطني في الشعر الشعبي، مخطوط ماجستير في الأدب الشعبي، جامعة الجزائر، كلية اللغات والآداب، 2005-2004، ص 18
- 3 أحمد قنشوبة، الشعر الغض، قراءات في الشعر الشعبي الجزائري، ص 12.
- 4 للتفصيل في الموضوع يراجع: التبي بن الشيخ: دور الشعر الشعبي الجزائري في الثورة (1945-1830)، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، الجزائر، 1983، ص 82-82.
- 5 التلي بن الشيخ ، دور الشعر الشعبي الجزائري في الثورة ( 1945–1830 ) ، ص 82–81.
- 6 التلي بن الشيخ: منطلقات التفكير في الشعر الشعبي الجزائري، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر، 1990، ص 30.

- 7 التلي بن الشيخ: دور الشعر الشعبي الجزائري في الثورة ( 1945-1830)، ص 399.
- 8 بولرباح عثماني: دراسات نقدية في الأدب الشعبي، الرابطة الوطنية للأدب الشعبي، الجزائر، الطبعة الأولى، ص 34.
- 9 التلي بن الشيخ: دور الشعر الشعبي الجزائري في الثورة ( 1945-1830)، ص 367.
- 10 للتفصيل في الموضوع يراجع: العربي دحو: الشعر الشعبي و دوره في الثورة التحريرية الكبرى بمنطقة الأوراس (-1954 1962) ، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر، ج 1، ص ص-25 22.
- 11 التي بن الشيخ: منطلقات التفكير في الأدب الشعبي الجزائري، ص 25.
- 12 أحمد قنشوبة: الشعر الغض، قراءات في الشعر الشعبى الجزائرى، ص23.
- 13 التي بن الشيخ: دور الشعر الشعبي الجزائري في الثورة ( 1945–1830)، ص 391، والعربي دحو: الشعر الشعبي ودوره في الثورة

- التحريرية، ج1، ص 36.
  - 14 المرجع نفسه، ص 395.
- 15 التلي بن الشيخ: دور الشعر الشعبي الجزائري في الثورة، ص 392.
- 16 لمعرفة التفاصيل حول الشاعر سيدي لخضر بن خلوف يراجع: بخوشة محمد بن المغوثي: ديوان سيدي الأخضر بن خلوف، شاعر الدين الوطن، مطبعة الشمال الإفريقي، الرباط، المغرب، 1958، ص 37، وكذا: جلول دواجي عبد القادر: الخطاب الشعري عند سيدي لخضر بن خلوف، مخطوط ماجستير، جامعة تلمسان، الجزائر، 2003/2003. وكذا مقال بمجلة الثقافة الشعبية لجلول دواجي عبد القادر بعنوان: قراءة في سيرة الشاعر الشعبي سيدي لخضر بن خلوف، عدد 2016م، البحرين، ص ص 86-70.
- 17 بخوشة محمد بن الغوثي: ديوان سيدي الأخضر بن خلوف، شاعر الدين الوطن، مطبعة الشمال الإفريقي، الرباط، المغرب، 1958، ص 37.
- 18 المصدر نفسه: ص 12 (ينظر هامش الصفحة في المصدر).
  - 19 المصدر نفسه: ص 03.
  - 20 بخوشة محمد: الديوان، ط2، ص 191.
- 21 المستغانمي عبد القادر بن عيسى: مستغانم وأحوازها عبر العصور تاريخيا وثقافيا وفنيا، المطبعة العلاوية، الطبعة الأولى، مستغانم، 1996، ص 40 و ص 95.
- 22 من مقابلة مع الحاج لخضاري الحاج مروان، أحد الشيوخ الذين يحتفظون بأشعار الشاعر في أحد مخطوطاته.
- 23 من مقابلة مع بوفرمة الحاج، أحد أحفاد الشاعر مهتم بتراث منطقة سيدى الأخضر.
- 24 المستغانمي عبد القادر بن عيسى: مستغانم وأحوازها عبر العصور، ص 276.
- 25 ينظر جلول دواجي عبد القادر: الخطاب الشعري عند سيدي لخضر بن خلوف، مخطوط ماجستير، جامعة تلمسان، 2002/2003، ينظر: الملحق الشعري: قصيدة «ابقاوا بالسلامة».
- 26 ينظر جلول دواجي عبد القادر: الخطاب الشعري عند سيدي لخضر بن خلوف، مخطوط ماجستير، المحق الشعري: القصيدة بعنوان «ابقاو بالسلامة».

- 27 جلول دواجي عبد القادر: الخطاب الشعري عند سيدي لخضر بن خلوف، مخطوط ماجستير، ينظر المحق الشعرى: قصيدة (ابقاو بالسلامة).
  - 28 بخوشة محمد: الديوان، ط2، ص 187.
  - 29 بخوشة محمد: الديوان، ط2، ص 193.
    - 30 نفسه، ص 94.
- 31 غارودي محمد: من التراث، قصة مزغران معلومة، الجمهورية اليومية، صحيفة جزائرية، عدد 1031، 1030 /86/2000
- 32 سونك: الديوان المغرب في أقوال عرب إفريقيا والمغرب، المؤسسة الوطنية للفنون المطبعية للنشر، الجزائر، 1994م، ص90.
- 33 ينظر القصيدة كاملة في: محمد بخوشة: ديوان سيدي لخضر بن خلوف، ط2، ص 182.
- 34 المستغانمي عبد القادر بن عيسى: مستغانم وأحوازها عبر العصور، ص 39.
  - 35 بخوشة محمد: الديوان، ط2، ص 193.
    - 36 المصدر نفسه: ص 190 وما بعدها.
- 37 عبد الحق زريوح، دراسات في الشعر الملحون الجزائري، دار الغرب للنشر والتوزيع، وهران، 2008م، ص 72 73-
- 38 أحمد أمين، صور مشرقة من الشعر الشعبي الجزائري، دار النشر الحكمة، الجزائر، 2007، ص
- 39 أحمد أمين: صور مشرقة من الشعر الشعبي الجزائري، ص182.
- 40 -مجلة آمال: مجلة أدبية ثقافية تصدر عن وزارة الاتصال والثقافة، الجزائر، العدد 68/2000م.
- 41 ينظر القصيدة كاملة في كتاب: التلي بن الشيخ: دور الشعر الشعبي الجزائري في الثورة (1830م1945-م)، ص515.
- 42 محمد الحبيب حشلاف: ديوان الشيخ التلمساني بومدين بن سهلة، تحقيق محمد بن عمر الزرهوني، المؤسسة لوطنية للاتصال وللنشر والاشهار، الجزائر، ط1، 2001م، ص19.
  - 43 المصدر نفسه، ص19.
- 44 بومدين بن سهلة، ديوان الشيخ التلمساني، ص 20.
- 45 بومدين بن سهلة، ديوان الشيخ التلمساني، ص21.

الجزائر، 2007، ص 08.

- 62 المرجع نفسه، ص 10.
- 63 جودت الركابي: في الأدب الأندلسي، مطبعة دار المعارف، القاهرة، ص 121.
- 64 ابن مسايب: الديوان، تحقيق: محمد بخوشة، نشر مطبعة ابن خلدون، تلمسان، الجزائر، دط، ص 63 وما بعدها.
  - 65 المصدر نفسه، ص 131.
  - 66 المصدر نفسه، ص 130.
  - 67 بن مسايب: الديوان، ص132.
    - 68 المصدر نفسه، ص 146.
  - 69 بن مسايب: الديوان، ص158.
    - 70 المصدر نفسه، ص 11.
- 71 العربي دحو: الشعر الشعبي ودوره في الثورة التحريرية الكبرى لمنطقة الأوراس، المؤسسة الوطنية للكتاب، ج1، 1989م، الجزائر، ص 46.

# الصور

- 1 https://i.pinimg.com/originals/b9/e1/fe/b9e1feeac01e6eff5d9d16d9fc6a8e72.
- 2 https://upload.wikimedia.org/wikipedia/ commons/c/ce/Bensari2.jpg
- 3 https://i.pinimg.com/originals/ fa/8e/30/fa8e30875e9b2c3dde7b2dd146b3d20e.jpg
- 4 https://i.pinimg.com/originals/fa/8e/30/fa8e30875e9b2c3d-de7b2dd146b3d20e.jpg
- 5 https://www.pinterest.com/ pin/785737466210464986/visual-search/?x=12&y=2&w=530&h=305

- 46 المصدر نفسه، ص ص 25-21.
- 47 Si Hamza Boubakeur: Trois poèmes Algériennes. Edition moissonneuse et l'arrose. 1991 Tome II. P 32.

48 - Ibid. P21

- 49 حشلافي لخضر: مظاهر المعتقدات الشعبية في شعر محمد بلخير، دار نون والقلم للطباعة والنشر والتوزيع، الأغواط، الحزائر، 2014، ص29.
- 50 بوعلام بالسايح، «محمد بلخير»، مجلة الثقافة، مجلة تصدرها وزارة الثقافة والسياحة، عدد 92، جمادى 2 رجب 1406هـ ص 16، مارس/أفريل 1986.
- 51 حشلافي لخضر: مظاهر المعتقدات الشعبية في شعر محمد بلخير، ينظر الملحق الشعري (قصيدة كالفي)، ص206.
- 52 أبو القاسم سعد الله: «تاريخ الجزائر الثقافي»، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، الجزائر، 1981م، ج8، ص
- 53 حشلافي لخضر: مظاهر المعتقدات الشعبية في شعر محمد بلخبر، ص32.
- 54 حشلافي لخضر: مظاهر المعتقدات الشعبية في شعر محمد بلخير، ينظر الملحق الشعري، قصيدة «يوم في القارة القشوى» ص199.
- 55 Boualem Bessaih. Etendard interdit. Poèmes de guerre et l'amour de Mohamed Belkhir. Préface de Jacque Berque. Edition bilingue. La bibliothèque Arabe Sindibad. Paris. 1976. P15.

56 -. Ibid. p 145.

- 57 حشلافي لخضر: مظاهر المعتقدات الشعبية في شعر محمد بلخبر، ص34.
- 58 حشلافي لخضر: مظاهر المعتقدات الشعبية في شعر محمد بلخبر، ص35.
- 59 Boualem Bessaih. Etendard interdit, p 138.
- 60 حشلافي لخضر: مظاهر المعتقدات الشعبية في شعر محمد بلخير، ص35 من قصيدة «كالفي» في الملحق الشعرى، ص206.
- 61 أبو عبد الله محمد بن أحمد: ديوان ابن مسايب، تح: أمقران السحنوني وأسماء حفناوي، وزارة الثقافة،



# الثقافةالبصرية

# ودورما في رصد عناصر الثقافة الشعبية

د. ولاء معمد معمود – كاتبة من مصر

للثقافة البصرية دور كبير وفعال في إثراء الثقافة الإنسانية، ومن خلال فهمنا للصورة وما تحويه من معانن ودلالات، أصبح لدينا فرصة هائلة لإعادة تسجيل ثقافتنا الإنسانية بشكل جديد ومفيد عبرتلك الثقافة البصرية، فالصورة لغة عصرية تشكل أحد أهم مكونات الثقافة المعاصرة اليوم، وهي ثقافة وفكر وإنتاج اقتصادي وتكنولوجي وليس مجرد متعة أو محاكاة فنية فقط دون معلومات موضحة.

يعيش الانسان داخل مجتمعه من خلال تفاعليه وفعالية تنتج المجتمع وتتسم بخاصية أولية وأساسية هي قابليتها للتنوع الثري والتعدد الخصب في أنماط الاستجابات وليس شأنها الاطراد العشوائي النمطي، ولهذا فكل انسان داخل المجتمع يبني مجتمعه من خلال فاعلية وتفاعلية حيث الأخذ والعطاء، مما يجعله ينتج ثقافة على النحو الخاص به زمانيا ومكانيا، ويكتسب خصوصية في إطاره الأيكولوجي ومحيطه العقلي ونهجه في الحوار وفي التعامل، ومن هنا ظهرت أهمية الربطبين الثقافة البصرية والثقافة الشعبية لما لهما من ارتباط وثيق وخاص ينتج عنه قيمة ثقافية وفنية متميزة.

وقد حققت الصورة مجموعة هائلة من الإنجازات التي خدمت البشرية والإنسانية على مرالعصور وبطرق عدة وسبل مختلفة وأبعاد خاصة تؤول لخدمة الموضوع المعروض، ولها دلالات ومعطيات خاصة وقيمة، إذ اختصرت الكثيرمن الجهد والوقت على حد سواء، فالثقافة البصرية تعمل على تمثيل المعلومات في صورة بصرية فتحول المعلومات إلى شكل مرئي مبهر يعبر عن الأفكار التي لم تكن واضحة وبارزة الافي سياقات خاصة بها وعلى نحو شديد الخصوصية يعطي دلالات مباشرة وغير مباشرة لإظهار الصور الذهنية في هيئة صور بصرية مبدعة ومعبرة وقيمة.

وحتى نستطيع تطوير وتنمية ثقافتنا الشعبية والاستفادة منها، وجب علينا دراسة كيفية الإدراك البصري للصورة، ومعاني الصور ورموزها لفك شفراتها وإدراك معطياتها، ولذلك حددت مجموعة من العناصر والتي تخدم دور الثقافة البصرية في ازدهار هذه الثقافة، نجملها على النحو التالى:

- \*الثقافة البصرية ودورها في الثراء الفكري للمتلقي.
  - \*عملية الإدراك الفني للصورة وتعلم مهاراتها.
  - \*مفهوم الثقافة الشعبية وعلاقتها بالتنمية.
- \* كيفية تطوير وتنمية الفنون الشعبية باستخدام الصورة.

## الثقافة البصرية ودورها في الثراء الفكري للمتلقى

الثقافة البصرية كما عرفها العلماء هي خبرات الانسان البصرية المتراكمة عبرتاريخه، وهي محصلة التفاعلات والمدخلات التي يحياها الإنسان طوال عمره من خلال تشكيل حياته، أو التي تنتقل إليه عبرا لأجيال من خلال قنوات مختلفة وخبرات سابقة وتأثيرات واضحة ومراحل حياتيه متفرقة وثقافة متوارثة خلال العصور، ويشيرأرسطوالى أن التفكير مستحيل بدون صورة.

#### الدراسات البصرية

تعرف الثقافة البصرية بأنها الترجمة الحرفية لعبارة Visual Culture أما الدراسات البصرية فهي حقل من حقول الدراسة يضم خليطا من الدراسات الإنسانية: تاريخ الفن، النظرية النقدية، الفلسفة وعلم الانسان، بالتركيز على سمات الثقافة المعتمدة على الصورة البصرية، وقد ظهر مصطلح الثقافة البصرية لأول مرة عام 1969 على غلاف كتاب بعنوان «نحو ثقافة بصرية: التعليم من خلال التليفزيون»1.

والثقافة البصرية بمفهوم اخرهي مجموعة من المصادر الحسية المرتبطة بحاسة البصر والتي يمكن تنميتها لدى المتعلم أو المتلقي لثقافة الصورة عن طريق الرؤية وعن طريق تكاملها مع خبرات مختلفة، يتعامل معها المتعلم من خلال الحواس الأخرى. وتعتبر عملية تنمية هذه الكفايات ضرورية للتعلم، فعند تنميتها تمكن الشخص المتعلم (المثقف بصريا) من أن يفهم ويفسر الأحداث البصرية والرموز البصرية والأشياء التي يتعرض لها في البيئة التي يعيش فيها سواء كانت طبيعية أو من صنع الانسان «John Debes 1969».

وعن طريق دراسة هذه العناصر المرتبطة بالصورة نكون قد استطعنا أن نتعلم مهارات الثقافة البصرية المختلفة في مجال الإبداع الشعبي حتى نمتلك القدرة على عرض وقراءة الرسائل البصرية قراءة صحيحة متقنة وبذلك يمكننا استخدامها في العملية التعليمية والتثقيفية والفنية بطريقة مبتكرة وحديثة تواكب

عصر التكنولوجيا الرقمية المعاصر، والذى نما حولنا يوما بعد يوم بشكل خارج عن ارداتنا، مما أدى الى جعلنا نحاول أن نخلق مجتمعا اتسع إحساسه بالجمال والقدرة على فهم المدركات البصرية في البيئة المحيطة بنا والمليئة بالعديد من المأثورات الشعبية المختلفة، كنوع من أنواع توثيق تراثنا الفكري والثقافي والمحافظة عليه من الاندثار أو الفناء أو الغزو بمختلف أشكاله وطرقه.

فيجب فهم المواد البصرية والصور وماهيتها وتحليلها وتفسيرها للعمل على إثراء الإبداع الشعبي، فحاسة البصرهي واحدة من أهم الحواس البشرية بل هي الحاسة الأساسية المسئولة عن تزود الانسان بالمعلومات، فضلا عن كونها تساهم إلى جانب السمع في تكوين الفرد الثقافي وتشكيل قدرته الإبداعية على رؤية الاشياء فيما حوله بسهولة وسلاسة.

وقد أصبحت الصورة تلعب دورا اساسيا في الحياة المعاصرة، فنادرا ما نجد نشاطا إنسانيا لا يستعين بالصورة بشكل أو بأخر، وصارت أمرا لا غنى عنه في العلوم والصناعة والتعليم والفنون، وهي الأساس الذي تعتمد عليه وسائل الإعلام ومن هنا فإن مفهوم ثقافة الصورة هو نفسه مفهوم الثقافة البصرية. فالإبصار من أهم منافذ المعرفة البشرية بأسرها وهو القدرة على التوحيد والتأليف والابتكار، وهي قدرة مستمدة من الفهم والإبصار يمارس وظيفته من خلال التصورات المعطاة، والتي تجتمع في وعاء واحد له القدرة على الاستقطاب والجذب.

وحيث أن الإبداع الشعبي للفن يتطلب القدرة على الإحساس بوجود مشكلة تتطلب المعالجة، ومن ثم القدرة على التفكير بشكل مختلف ومبدع، ومن ثم إيجاد الحل المناسب، هذه المشكلة هي العمل الفني لدى الفنان المبدع، وبالتالي فالفنان الشعبي المبدع يتمتع بتكوين نفسي متفرد وقدرات تخيلية وانفعالية خاصة تكسبه سمة الإبداع الفني التي تميزه عن الشخص العادي وكل هذا التميز والتفرد قد اكتسبه من خلال خبراته السابقة من ناحية والقيم المجتمعية التي نضج خلالها من جهة أخرى.

الإبداع الفني الشعبي إذا هو نتاج لفنان يرى العالم من حوله بوضوح ويناى بنفسه عن عمليات النقل والتقليد والتحليل والإدراك، وينطلق بخياله في عوالم الاكتشاف والإبداع، ويرتبط بمظاهر الحياة المعاصرة متأثرا بالمأثورات الشعبية ومحققاً مشاركة إيجابية تمثل أسمى مظاهره الحسية والانفعالية بقدرما يمتلكه من أشكال تعبر عن الثراء في التعبير، وكذلك قدرته العملية وخبراته المكتسبة بالمران وطاقاته التي تتولد بالعمل الدائب داخل المجتمع، والبيئة التي يحي بها الفنان الشعبي من أجل التطوير بأسلوب التعبير تبعاً لمتطلبات كل عملية فنية إبداعية بمتطلباتها وأدواتها المختلفة تبعا للموضوعات الخاصة والعامة للفن الشعبي، مما يؤكد أن الإبداع الفني الشعبي هـو «النبع الأصيل الـذي ينطلق منه العمـل الفني معبراً بصدق عن نفسية الفنان وتفاعله مع البيئة بمفهومها العريض منذ كشف لنا من خلال هذه المعاناة روعة هذه الأعمال وما تنطوي عليه من أصالة في الإبداع»3.

## وعلى هـذا النحـو يتمحـور دور الصورة كـثراء فكرى للمتلقـي في التالى:

- \* تمتلك الصورة القدرة على منافسة الكلمة في الكثير من السياقات والمقامات، فقد تتجلى الدلالة في الصورة أكثرمن دلاله الكلمة التي تختفى خلف الأقنعة والرموز والإيماءات، فالصورة المعبرة عن الفنون الشعبية تكون أقوى من ألف كلمة مكتوبة وموثقة.
- \* تمنـح الصـورة القـدرة علـى التأمل لـكل الأحداث الــي تعـبرعنها، فعـن طريــق الصورة نسـجل أدق التفاصيل بسـهولة ويسـر وبشـكل متضح ومباشر وتـدرج مسـتمر وبمراحل مختلفـة تبعـا لمتطلبات الموضـوع المصور.
- \* تتميز الصورة بالقدرة على إضاءة فكرة معينة في زمن قياسي تخلق دلالات وإيحاءات رمزية وترسم أفاق فكرية ومعرفية وهو ما يعجز عنه الخطاب المكتوب أو المسموع مهما كانت اهميته.



- \* تخلق الصورة نوعا من التواصل الثقافي والمعرفي، فعن طريق صورة لحرفة شعبية مصرية مثلا نستطيع أن نعرف تفاصيل هذه الحرفة وطريقة تصنيعها لأي شخص في أي ثقافة، وربما يستطيع المتخصص تعلم ما يراه وتقليده من خلال الصورة.
- \* تكسر الصورة حاجز اللغة فتفهم الصورة رغم اختلاف اللغات واللهجات والثقافات أي أن الصورة تخترق الحواجز والمسافات وربما الأفكار.
- \* تعمل الصورة على تأكيد العديد من المفاهيم من خلال سياقات معينة وخاصة لمدلولات الأكثر عمقا وأقوى تأثيرا.
- \* تلعب الصورة العديد من الادوار الإيجابية والسلبية في تشكيل مفردات الحياة، فعرض تفاصيل وأنواع الثقافة الشعبية بالصور يعمل على زيادة الإحساس بها، وتعطى القدرة على معرفة أدق التفاصيل الغائبة فهي هناتستخدم كدورا يجابي.
- \* احتلت الصورة مساحة واسعة في التواصل البشرى بين العامة والمثقفين على حد سواء أكثر من الكلمة في واقع الحياة.
- \* أصبح ـ ت الصورة وسيلة تثقيف وتعليم وإعلام وتسويق ودعاية، فعن طريق الصورة ترسل رسائل مختلفة من بينها إثراء التراث والمحافظة عليه والإعلان عنه وتنميته اقتصاديا وسياحيا4.

- \* تختلف الصورة عن الكلمة المكتوبة في سهولة التلقي لأن القراءة تتطلب التأمل وأشغال الذهن، لكن الصورة لا تتطلب كل هذا المجهود، فبمجرد النظر إلى الصورة نفهم تفاصيل كثيرة بأقل وقت ممكن وبأقصر الطرق.
- \* تعطي الصورة الرسالة بطريقة مباشرة ودفعة واحدة لا تتخللها تفسيرات وتحليلات كثيرة ربما تكون غيرمعبرة أو ملهمة.

## عملية الإدراك الفني للصورة

يشير مفهوم الثقافة الفنية البصرية إلى مجموعة القدرات والمهارات التي يستطيع الإنسان أن ينميها من خلال ممارسته للخبرة البصرية الشاملة التي تتفاعل فيها الحواس المختلفة، كما تعني اتساع رقعة الإحساس الجمالي والقيم والقدرة على فهم المدركات البصرية في البيئة المحيطة، وتعد الثقافة البصرية في ومنا هذا جزءا من النسيج الثقافي العام للإنسان، فهناك حضور جارف للصور في حياتنا وخاصة بعد دخولنا في عصر المعلومات والتكنولوجيا المبهرة يوما بعد يوم فهي تلعب في تشكيل وعينا بدون أن نشعر وبدون أي تحكم منا، ويتم استعراض مضردات الثقافة الشعبية للمجتمعات من خلال الصور الفوتوغرافية المعبرة والفيديوهات والأفلام التسجيلية التي تعمل عرض المأثور الشعبي بالشكل الأمثل.





## تعلم مهارات الصورفي مجال الثقافة الشعبية

ترتبط المهارات الخاصة بتقنيات الصورة بعدة محاور في علاقتها في رصد وتوثيق الثقافة الشعبية منها:
1 – الذاكة:

ويعنى بها ربط الواقع بالماضي عن طريق الصور، وما تتضمنه من دلالات وأحداث ومواقف تشكل وعيالدى المتلقي، كذلك فقد ينسى الفرد كتابًا قرأه قبل عشرين عامًا، ولكنه بالتأكيد لن ينسى مشهدًا بصريًا، أو مصورًا، وخاصة تلك التي تمتلك قدرًا عاليًا من الجاذبية والدهشة، فمثلا يرتبط التعبير عن الفنون الشعبية من خلال كدرات معينة تعبر عن البيئة التي توجد فيها هذه الحرفة الشعبية أو ذاك على سبيل المثان اوالتي تعبرعن شكل المنازل التي يقوم فيها الفنانون الشعبيون بعمل حرفهم الشعبية او التي يعيشون فيها، والتي يكون فيها استلهام شديد وربط بين فنهم وبيئتهم وطريقة حياتهم ونضوجهم الفكري والفني على حد سواء كما في الصور أرقام (1)،

## 2 - التوقع:

.(3),(2)

وهـوقـدرة الفرد علـى توقـع الوضع الذى سيكون عليه حدث أو ظاهرة أو عمليـة أو موقـف أو شيء معبر عنـه برسـم توضيحي مـع ذكر الأسـباب التي بـني عليها

توقعه، ويظهر ذلك في الفنون الشعبية مثلا كتوقع أو تخيل احد الفنانين الشعبيين أثناء قيامه بعمل بترون أو رسم مجرد لأحد القطع من الغزل اليدوي والعامل الآخروهوينفذ ما تم رسمه، فعن طريق النظر إلى البترون نتخيل الرسمة ونتوقع ما سوف يتم تنفيذه، او الحرفيات اللاتي يقمن بعمل زخارف على قطع فخارية او نسج بالخوص لعمل الشنط الخوص او تشكيل بالطين لخلق منتجات خزفية شعبية مميزة معبرة عن البيئة، او الرسم بالحنة على الأيدي للأطفال والكبار على حد سواء كما في الصور أرقام (4)، (5).

## 3 -السيادة:

ويقصد بها قدرة الفرد على إعادة صياغة أو ترجمة الصورة وما يتضمنها من عناصر ومكونات من اللغة البصرية إلى اللغة اللفظية المكافئة للوقوف على السيادة داخل الموضوع المعروض، وهي تظهر عندما نريدان نعبرعن أن أحد التفاصيل داخل العمل الفني الشعبي ونهمل التفاصيل الأخرى التي ليس لها قيمة، كالتركيز على تصوير مجموعة من التماثيل الصغيرة المميزة المختلفة الأشكال والأحجام والمعبرة عن فترات تاريخية مختلفة أو مجموعة من عرائس المولد المباعة في المولد النبوي والتي تصنع من السكر والتركيز على أحدها أوبعض المنتجات الشعبية المتنوعة، كما في الصور أرقام (6)، (7).





## 4 - الخبرة:

ويقصد بها قدرة الفرد على توظيف ما لديه من معلومات في التوصل بنفسه إلى الأسباب التي تكمن وراء ظاهرة أو حدث أو عملية أو شيء ما معبرعنه بصورة أو فيديو توضيحي، ويظهر هذا في الابداعات الشعبية عندما نجدان المصورية وم بإبراز دورأحد الفنانين الشعبيين الكبار ومعه أحد العاملين الصغار وهويشكل معهم الخزف ليصنع المنتجات الفخارية المختلفة، أو إحدى الحرفيات وهي تقوم بجدل بالخوص وتظهر تميز الخوص المصري ودقة صنع الحرفية المصرية من خلال الكدرات المميزة، كما في الصور أرقام (8)، (9)، (10).

## 5 - الإنتقاء:

اختيار أفضل الأشياء والبعد عن الأسوء من خلال المعلومات التي تعطيها لنا الصور، وتوجد مجموعة من الكليم يدوي الصنع أو مجموعة من العطارة اثناء عرضها او بعض القطع الخوص ومدى تداخلها وكذلك مجموعة النخيل المتشابكة مع بعضها البعض والتي يقطف منها البلح، كما في الصور رقم (11).

ومن خلال تعلم الثقافة البصرية للصورة ومهارات الصور نجد أن الإبداع الشعبي هو خليط من الفنون التي نحتاج إليها في حياتنا اليومية، وجميع القيم الجمالية التي تميز العمل الفني الإبداعي، تدخل داخل اطار روح

الفنان الشعبي، وتتجسد وتتمثل هذه الثقافة الشعبية الرائعة بالصور، اذ نجدان للثقافة البصرية دورا في إثراء الإبداع الشعبي لدى المتلقين والحرفيين والجماهير العادية بدرجات متفاوتة.

## العوامل المؤثرة في إدراك الصورة

لعل أهم العوامل المؤشرة في العملية الإدراكية للصورة: الانتباه، الثبات والدوام، التنظيم، التشويه والتحريف، الدافعية، الخداع الإدراكي، الخبرة السابقة، وهذه العوامل تندرج إلى عوامل خارجية وداخلية، على النحو التالى:

- \* الانتباه: حيث أن الانتباه للمعنى المرجومن الصورة يشكل الفكر ويعبرعن القيم من خلال الصور.
- الثبات والدوام: على الفعل المنعكس من الصورة وعرضها وطرق فهمها.
- \* التنظيم: تنظيم المعلومات المدرجة والمعبرة من خلال عناصر الصورة واستيعاب كل عنصر من هذه العناصر والتعبير عنه.
- \* التشويه والتحريف: والذى يعطي معنى وقيمة لكل معلومة من خلال الصورة والنص المقترن بالصورة، إذ يجب أن تكون تلك المعلومات بالإيجاب عن طريق التأكيد بالصورة والتوقف عند سلبيات الصورة.





## \* الدافعية: ويقصد بها الدفاع عن المعنى المرجو بعرض الموضوع بشفافية ومصداقية وبدون مبالغات.

\*الخبرة السابقة: حيث أن بداخل كل متلق أو مستقبل أو فرد من الجمهور خبراته السابقة التي تشكل وعيه وتعرض مدى تأثره بكل ما حوله وبالتالي بمشاهدته للصور يتأثر بما يرى.

وهذه العوامل تندرج إلى عوامل خارجية وداخلية وتختص العوامل الخارجية بالمثيرات البصرية في الزمان والمسكان والاتجاه والحركة، وعوامل ذاتية تتمحور في: العامل المعرفي: وهو الخاص بعملية التعليم والفهم والإدراك من قبل الجماهير الموجه لها الصورة، العامل الوجداني: وهو المرتبط بالحالة الانفعالية والسيكولوجية والعاطفية للمشاهد أو الجمهور المهتم بالصورة. وتتفاعل هذه العوامل معالادراك الصورة شم قراءتها.

وعلى هـذا النحو ف إن قراءة الصورة تعتمد على: فهم لغة الصورة وهى لغة بصرية يبنيها المساهد بناء على خلفيته الاجتماعية والثقافية والحضارية، ومن خلال تفاعل العوامل السابقة تختلف قراءة الصورة من شخص إلى آخر، ويجب فهم الصورة دون أحكام ولكن تبعا للمرجعية الدينية والتاريخية والثقافية والأيدولوجية والجمالية وتراكم الخبرات والميول والاتجاهات والأفكار والمعطيات المختلفة من شخص لأخر داخل المجتمع نفسه أ.

## اشكالية تطور عناصر الثقافة الشعبية

يعد الابداع الشعبي هو خليط من الفنون النفعية التي نحتاج إليها في حياتنا اليومية، فضلا عن القيم الجمالية التي تميز العمل الفني الإبداعي، والتقاليد الاجتماعية هي أهم الأبعاد التي لها نصيب كبير في الحفاظ على الموروثات الفنية كقيمة إنتاجية وقيمة وظيفية علاوة على أنها قيمة جمالية وتشكيلية، كما أن الإبداع مع الفنانين الشعبيين له قوانينه الخاصة الفطرية، وهذه القوانين تتشكل مع ثقافتهم المادية وفقا بمقتضاها سمات الاشكال الفنية وهي على وجه التحديد التجربة الانسانية المناسبة والمتفاعلة مع كل الموروثات الفنية وتاريخها وثقافتها، كما تعنى الأصالة والتواصل في العمل الفني مع الموروثات الاجتماعية، ومن هنا نشعر بضرورة قيام الفهم الاجتماعي بأبعاده ودوره في تشكيل خصائص الفن الشعبي داخل حدود البيئة الاجتماعية التي يعيشها الإنسان من خلال الابداع الجمالي<sup>6</sup>.

والمصور هو المسئول عن حالة الواقع الثقافي والاجتماعي للغة الصورة البصرية، فنجد أن الفنان يتفاعل مع مكونات البنية الثقافية المحلية من عادات وتقاليد وأعراف وتراث وعقائد وغيرها والمكان والزمان والبيئة المحيطة به الأمر الذي يشكل الأسس التي ترتكز عليها قاعدة إنتاج الصورة تكعمل فني قائم بذاته ومتفرد بشخصيته وواضح في محتواه ومضمونه،





ومن هنا نجد أهمية الابداع الشعبي الذي يعبر عن ثقافة الأمم فهي تؤرخ الماضي وتتنبأ بالمستقبل مع الحضاظ على تراثنا ويرصد تطورها ونموها. فنجد أن أهمية الصورة بالنسبة للفنون الشعبية تعتمد على إنتاجها وقراءتها من خلال تحليل الرمزأي رمزية الفكرة، وبساطة التكوين في سهولة استيعاب الشكل والوضع والمكان والزمان وعملية اختزال الواقع داخل الصورة الواحدة وتجزئة الصورة بواقعية بجانب رصد الواقع الثقافي والاجتماعي والفني داخل واقعية التأمل والتمعن للتعبير عن الفنون الشعبية بمختلف الشكالها وطرقها وما تتضمنه الصورة من ملامح الثقافة المصرية والتي تعبر عنها ثقافتنا الشعبية من ملامح عادات ومعتقدات وحرف وموسيقي شعبية وغناء شعبي وغيرها.

ولكي نسجل ثقافتنا الشعبية باستخدام الثقافة البصرية وجب علينا محاولة صياغة هوية وطنية واضحة المعالى لتمكن الفرد والمجتمع بل والعالم من حملها في ذاكرته، وتكون بمثابة القناة والأداة التي يتم من خلالها التواصل مع الآخرين في الداخل والخارج بكل السبل.

فيمكن قراءة الصورة المعبرة عن الثقافة الشعبية عين طريق جودة هيئتها وشكلها وطريقة عرضها وتناولها، وهكذا يتم تحسين الصورة الحقيقية للمجتمع داخليا وخارجيا ضد عمليات التشويش بالحضور

الثقافي الذي يحرر الصورة من خلال كسر احتكار تلك الأحداث وتعزيره بالهوية الثقافية الواحدة الواثقة بالتفاعل والحراك الإيجابي داخل المجتمعات8.

ويمكن أن تكون الثقافة الشعبية واحدة من أهم الأشياء التي توضح وتحدد ملامح الهوية الثقافية الممثلة للمجتمع في الصورة بوضوح وتقديمها للاستفادة منها في مجالات متعددة وبطرق وأساليب مختلفة، ومن أشكال تلك الثقافة من التشكيل الشعبي من الجداريات والرسومات الشعبية المستخلصة من البيئة الطبيعية والثقافة غيرالمادية والتي تنطوي أسفله جميع أشكال الحرف والمنتجات الشعبية من خـزف وزجـاج ومنتجـات نحاسـية ومعدنية والسـجاد والنسيج اليدوي والخوص وفنون الأداء الشعبي مثل الغناء وهو ممتلئ بالعديد من المطربين الشعبيين والرقص والمتمثل في فرق الفنون الشعبية والألعاب الشعبية والموسيقي والتي تحوي العديد من الآلات الموسيقية ذات الطابع الشعبي كالدف والناي وغيرها والمسرح الشعبي، فالفنون الشعبية يكمن وجودها من تراثنا وماضينا الحافل بالعديد من العادات والتقاليد والمعتقدات والآداب من السير الشعبية والأمثال المختلفة والحكايات بمختلف أنواعها، كما تتميز الفنون الشعبية باستخدام الخامات المحلية والوحدات التي تستمدها من البيئة. ويعتمد الفنان الشعبي في زخرفة منتجاته على عنصرين:



الأول: الوحدات الهندسية البسيطة، ويغلب استعمالها في المنتجات التي تفرض صناعتها والخامة المستعملة فيها هذه الوحدات، أي أن الزخارف الهندسية في أغلب الأمر وليدة طريقة الصناعة نفسها.

والعنصر الثاني: الزخارف العضوية البسيطة التى تعتمد على خطوط منحنية لينة قليلة أيضاً كفرع صغير، أو أزهار بسيطة التركيب أو حركة أمواج المياه ورجرجتها، والتصوير الحائطي كان من أهم أساليب التعبير لذلك الفن، كما كانت دائمًا تتعدد أشكاله واستخداماته من أعمال الكليم والحصير والسلاسل وأوانى الفخار والأباريق المزخرفة بالأشكال الهندسية وأعمال التطريز على الملابس والحلى وغيرها تبعا للبيئة الخاصة التي يعيش فيها الفنان الشعبي والخامات المتاحة له في هذه البيئة، فالبيئة الزراعية مثلا كانت تفرض على الفن الشعبى وفنانيه نوعًا خاصًا من الفنون مثل صناعة الفخار، حيث تتوفر الطينات الصالحة له في أماكن كثيرة، كما أن الأواني الفخارية تغطى نسبة كبيرة من احتياجات منزل الفلاح. كذلك غزل الكثيرمن الفلاحين الصوف والقطن بمغازل يدوية التتميز هذه المنسوجات بألوانها الطبيعية وزخارفها الكثيرة ذات الخطوط العريضة بألوان طبيعية داكنة. أما في البيئة الصحراوية أو البدوية فإن صناعات الجريد تأخذ المقام الأول حيث يكون النخيل مصدرًا هامًّا من

مصادر الخامات الأولية اللازمة للحرف الشعبية؛ فيصنع من الجريد الأقفاص والكراسي والأسرة والموائد الصغيرة بتصميمات جميلة، ويصبغ الخوص بألوان زاهية، ويستعمل في تجميل المنتجات المختلفة. أما الأماكن الرعوية التي تقوم الحياة فيها على رعاية الأغنام والماعز فإن الصناعة الشعبية التي تفرض نفسها هي صناعة السجاد والأكلمة ذات الزخارف الهندسية بألوان وغزل الصوف المأخوذ من صوف الأغنام 9.

ويمكننا رصد خصائص الفن الشعبي في عدة محاور مبسطة، سنركز فيما بعد على علاقتها بتوظيف الصورة:

- الفن الشعبي فن عريق يجمع بين البساطة والجمال والعراقة في الوقت ذاته.
- \* الفن الشعبي عبارة عن تعبيرات فنية تلقائية نابعة من العادات والتقاليد داخل المجتمعات ولكن بطرق مختلفة .
- \* الفن الشعبي فن يخدم كل الاحتياجات الانسانية لذلك يمارسها المجتمع حيث أن فكرة الفن الشعبي الأساسية قامت على قيمة الحاجة والانتفاع داخل المجتمع.
- \* وجود بعض الملامح السحرية والعقائدية التي تحكم التعبير، البساطة والاختزال والنزعة الزخرفية.



- \* التأثر الواضح بالتراث القديم والسير الشعبية وحكايات الأجداد والرموز التي تتضح في لغة الأشكال.
- \* التسطيح والرؤية الممتزجة بالخيال والنظرإلى مكنونات الأشياء وقيمتها.
- \* الانطلاقة في التعبيروالبعد عن الرسوم المقننة للفنون المختلفة حيث كل فن يعبرعن خلاصة أفكاره بحرية وتلقائية خاصة.
- \* شيوع الوحدات الهندسية والنزعة التجريدية الهندسية النابعة من البيئة، التحريف في بعض الأشكال أما بالتكبير أو التضخيم أو التصغير أو الحذف من أجل إكساب الأشكال معاني تستثير الوجدان.
- \* التأثر بالبيئة بمفهوم العين المجردة غير الناقلة، حيث وجهة نظر الفن الشعبي تدخل وتتخلل تعبيره.

وحتى يمكننا توظيف الصورة الفوتوغرافية في رصد الثقافة الشعبية، ينبغي أن نضع في الاعتبار عدة محاور رئيسية منها:

التركيزعلى الثقافة البصرية في عصر هيمنة الصورة وذلك بتسجيل أكبرعدد ممكن من الصور الفوتوغرافية التي ترصد الفنون الشعبية بمختلف صورها وأشكالها، بشكل به إبداع متقن وتعبيرات

- مشوقة وبأحدث الكاميرات حيث التكنولوجيا العالية والتي توفر جودة مميزة للصور مما يبرز جمال تلك الصورة.
- \* عمل الأفلام التسجيلية والتوثيقية المعبرة عن موضوعات المأثور الشعبي بمختلف صوره، بشكل واقعي بعيدا عن الاقتباس أو الاستلهام ولكن بواقعية في أماكنها الطبيعية وبشخوصها الأصليين وهم يمارسون طقوس حياتهم اليومية وأعمالهم بتلقائية دون تجميل أو تحريف أو تميز.
- \* البعد عن ثقافة العولمة المعتمدة على اقتباس أفكار الأعمال الفنية من الخارج والبعد عن تراثنا ومن ثم الحفاظ على الهوية المميزة من خلال استخدام الصورة ، حيث أن علاقة الصورة كرسالة بالجماهير كمستقبلين هي علاقة وثيقة وهامة.
- \* عمل الأرشيفات المتخصصة التي ترصد موضوعات المأثور الشعبي بمختلف صورها وبكل تفاصيله، وبتطور هذه الفنون، كذلك عمل أطالس استكشافية بأماكن التراث داخل المحافظات المختلفة والمنوطبها موضوعات التراث المتنوعة.
- \* إقامة العروض المتقدمة والتي تعرض موضوعات المأثور الشعبي بشكل شيق وجذاب عن طريق استخدام الوسائط المتعددة والتي يدمج فيها الصوت والصورة والنص لعمل إبداع فني وتقني عال.

- \* عمل العديد من البرامج التليفزيونية التي تعمل على إثراء الثقافة الشعبية للمتلقي وإبراز دور الصورة في التعبير عن الفنون الشعبية بمختلف أشكالها وتعدد صورها.
- \* إنشاء المواقع الإلكترونية والصفحات المهتمة بموضوعات الفنون الشعبية لتأكيد الذاتية للفن والتعبير عنه عن طريق عرض هذه الأعمال الفنية الشعبية بفنانيها الأصليين وتاريخهم.
- \* الاهتمام بالمناهج الدراسية التي تناقش موضوعات الـتراث والـتي تعـرض تلـك الموضوعـات على أن تتواجـد آلية خاصـة للعرض المشـوق والممتع لتلك الموضوعات.
- \* عمل دعاية كافية للكليات والمعاهد والمراكز المهتمة بموضوعات التراث الشعبي حتى يتسنى للأفراد معرفتها واللجوء إليها وحتى يعرف أبناء الوطن تراثهم الشعبي ويتفاعلون معه.

ويمكننا توثيق عناصر الفنون الشعبية باستخدام الصورة من خلال:

- \* إنشاء المراكز البحثية المتخصصة والتي تهتم بتسجيل وتدوين وحفظ وأرشفة موضوعات الفولكلور بشكل دقيق وعلمي منضبط ومنظم مثل مركز الفنون الشعبية وأرشيف الفنون الشعبية .
- \* الاطلاع على التجارب العربية والعالمية فضلاعن اتفاقيات التراث غير المادى وغيرها والتي تعمل على صون التراث الشعبي وتعرض من خلاله أعمال فنية شعبية مبدعة للاستفادة منها.
- \* إنشاء الجمعيات الأهلية والتي تقوم بالمساهمة في تطوير الفنون الشعبية، والتي تقوم بتحسين الحالة المادية الممثلة في الجانب الاقتصادي والجانب الاجتماعي والثقافي مما يضمن إقامة النقابات التي تقوم بتنمية الحرف والفنون الشعبية عن طريق توفير الخامات والمعدات والأجهزة والأدوات وجميع المستلزمات التي تقوم والأجهزة والأدوات وجميع المستلزمات التي تقوم

بالعمل على تقدم الحرفة وتنميتها وبالتالي الفنانين والحرفين والصانعين الشعبيين، وعمل الدورات التدريبة التي تؤهلهم على ذلك، كذلك في مجال فنون الأداء من رقص وغناء شعبي حيث تشجيع الكنوز المدفونة من المبدعين وقدرات، كذلك الآلات الشعبية لتشجيع تصنيعها عن طريق تنمية قدرات الحرفيين المنوطين بذلك وتوفير مواردها والإعلان عنها لتسويقها.

\* عمل الندوات والمؤتمرات وورش العمل المحلية والعالمية التي تحث على أهمية الفنون الشعبية وعرضها ومعالجة موضوعاتها وتسجيل كل ذلك بالصور الثابتة والمتحركة تبعا لثقافة الصورة ومدى تأثيرها على المتلقي وعلى المجتمعات من خلال تلك المجتمعات وبطرق جاذبة.

## الخلاصة

نتصور مما سبق أنه عن طريق معرفتنا للثقافة البصرية نستطيع أن نرصد عناصر الثقافة الشعبية فهى استجابة منطقية للواقع المعاصر، وتحليل واستنتاج لمدخلات ومخرجات هذا الواقع بطرق وأشكال مختلفة، كما أن الثقافة البصرية هي جزء من اللغة لأنها مجموعة من الرموز المختلفة المعاني والاتجاهات، ولأنها كذلك تصبح لغة تقرأ في الذهن قبل العرض على الواقع، فتقرب المسافات، وتعتبر الثقافة البصرية انعكاسا للثقافة أوكحالة ثقافية تسهم في إنتاج وإعاده إنتاج الثقافة بشتى الطرق ومختلف المفاهيم الأيكولوجي والتقنية، وتلعب الصورة أدوارا مختلفة في الحفاظ على الفن والتعبيرعنه ومما يجعلنا نتأثربه ويؤثر فينا، وبالتالي تلعب الصور نفس تلك الأدوار وربما أكثر في الحفاظ على الثقافة بشكل واسع النطاق، كما أن ومع ادراكنا لمعاني ومفاهيم الصور ووظائفها والإحساس بها يجعلنا نستطيع أن نحافظ ونصون وننمى الفنون الشعبية بمختلف اشكالها وصورها عبر العصور، كما أن إمعان النظر في فنون الشعوب

البدائية يثبت بجلاء أن الإحساس الجمالي غريزي لحدى معظم الناس، بغض النظر عن وضعهم النذهني، والفنون الشعبية هي مرآة المجتمع والتي تعبرعن ماضيه من تراث وحاضره من ثقافته

ومستقبله من تطور فكري وفي وإبداعي منتقى ومتقن، عن طريق إدراك الابداعات الشعبية ودراستها والحفاظ عليها على صون الهوية القومية للوطن.

\* عبد الحيار ناصر. ثقافة الصورة في وسائل الأعلام.-

\* عبدالعزيز بن إبراهيم العُمرى: المؤتمر الوطنى الأول

\* طارق عابدين ابراهيم عبد الوهاب. قراءة الصورة

\* مايكل كاريذرس: لماذا ينفرد الانسان بالثقافة/

\* محمد صالح الأمام: ثقافة الصورة ودورها في تحقيق

جامعة الملك سعود، 1430هـ

التلوين.- (العدد الأول ،2012)

ط1.- بيروت: المكتبة الاعلامية، الدار المصرية اللبنانية،

للأمن الفكري تحت شعار ( المفاهيم والتحديات).-

التشكيلية بين الحقيقة والإيحاء.- العلوم الإنسانية

والاقتصادية. - كلية الفنون الجميلة والتطبيقية، قسم

ترجمة: شوقى جلال.- الكويت: المجلس الوطنى

للثقافة والفنون والآداب، 1998 (سلسلة عالم المعرفة

الأمن الفكرى في الدول المواكبة للتحضر، المؤتمر الوطني

الأول للأمن الفكري ( المفاهيم والتحديات)، 1430 ه. ¨

والمستقبل.- القاهرة: الهيئة المصرية العامة للكتاب،

\* هاني ابراهيم جابر: الفنون الشعبية بين الواقع

## الهوامش

- 1 عبد الجبار ناصر. ثقافة الصورة في وسائل الأعلام.-ط1.- بيروت: المكتبة الاعلامية، الدار المصرية اللبنانية، 2011.
- 2 رولان بارت: الغرفة المضيئة تأملات في الفوتوغرافيا.-ترجمة / هالة نمر.- القاهرة: المركز القومي للترجمة، 2010.
- 3-http://sha3rswefy20.wix.com/almostsk-bal-safaga#!untitled/c5zs
- -4 محمد صالح الأمام: ثقافة الصورة ودورها في تحقيق الأمن الفكري في الدول المواكبة للتحضر، المؤتمر الوطني الأول للأمن الفكرى (المفاهيم والتحديات)، 1430 ه.
- 5-شاكر عبدالحميد. عصر الصورة السلبيات والإيجابيات، الكويت: المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، 2005. (سلسلة عالم المعرفة)
- 6 -سميرة الجفري. بحث عن الثقافة البصرية واثرها على المجتمع، العالم صورة، 2008.
- 7 طارق عابدين ابراهيم عبد الوهاب. قراءة الصورة التشكيلية بين الحقيقة والإيحاء.- العلوم الإنسانية والاقتصادية.- كلية الفنون الجميلة والتطبيقية، قسم التلوين.- (العدد الأول ،2012)
- 8 http://www.alriyadh.com/551298

## مواقع الانترنت

.1977

بالكويت)

.2011

- http://www.alriyadh.com/551298
   1431 الابداع الشعبي والتربية الفنية، الجمعة 3 رمضان
   هــ 13 اغسطس 2010م العدد 15390
- \* http://sha3rswefy20.wix.com/almostskbal-safaga#!untitled/c5zs

( الفن الشعبي تراث–موروث شعبي )

### الصور

\* الصور من الكاتبة.

## المراجع

- \* رولان بارت: الغرفة المضيئة تأملات في الفوتوغرافيا.-ترجمة/ هالة نمر.- القاهرة: المركز القومي للترجمة، 2010.
- \* سميرة الجفري. بحث عن الثقافة البصرية واثرها على
   المجتمع، العالم صورة، 2008.
- \*شاكر عبد الحميد. عصر الصورة السلبيات والإيجابيات، الكويت: المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، 2005. (سلسلة عالم المعرفة)



## المتخيل في القصم الشعبيم اليهوديم المغربيم قصة يوسف عليه السلام نموذجا

## د. عبد الكريم الصواف - كاتب من المغرب

تبرز القصة الشعبية عن خواص ومميزات تلعب دورا هاما في جلب القارئ واجتذابه نحوها، لما تحتوي عليه من أحداث متميزة وقيم وأهداف سامية. وعليه فهي تعد من أقدم الآثار الأدبية التي حفظتها الوثائق المكتوبة أو ذاكرة الإنسان. ومن أهم الأدوار التي لعبتها القصة الشعبية والدوافع التي أنشأتها نقل الحوادث والتعويض عن الواقع، ونقد المجتمع، والتعليم، والتعبير عن أنواع الظلم الاجتماعي والاضطهاد التي تعرضت له الشعوب على مر العصورا.

القصة الشعبية اليهودية المغربية لا تخرج عن المحددات السالفة الذكر، إذ تمكن مبدعها من اكتساب الحرية قصد التعبير عن وجهات نظره، وأهدافه وآماله المطلقة؛ والمتمثلة:

- - \* إبراز ونقد الواقع المعاش للطائفة في الحاضر.
- التطلع إلى أهداف وآمال وأحلام، أو التطلع إلى عالم آخر لا يقدر أحد على تلمس وقائعه بالمدرك الحسي، يرتبط في قرارة النفس المبدعة بإلهام روحي يصلها بالمعتقد المجاوز للإدراك العقلى.

إن حام وآمال اليهودي المغربي بعالم (الموطن الأصل) يسود فيه الاطمئنان والحرية وتتركز فيه قيم الخير، كما تنقشع عنه سحب الظلم وتزول منه بعض من أشكال الحيف والاستغلال، هو حلم مشروع يتوق إله كل كائن بشري، لكن قد لا يوجد إلا المتخيل، يساور الهذات (الجماعة)، حين تصطدم بواقع ووضع تاريخي صعب، ينتهي بالأمال والأحلام إلى الانهيار والفشل أمام ضربات القدر ومكر التاريخ.

لأجل ذلك سنتطرق في هذا المقال، بالدراسة والتحليل، إلى المتخيل اليهودي في القصة؛

## نبذة عن المتخيل

أهما ت الفلسفة العقلانية، وبأشكال متفاوتة، الملكات الروحية من مخيلة وحس، لأنها تعتبر «المخيلة عنصرا يشوش على عمل العقل، كما يقول ديكارت، لذلك يتعين إقصاؤها من عملية المعرفة؛ لأن الأخيرة هي نتاج فعل عقلي خالص يتخذ من مبادئ العقل منطلقه ومرجعه »، فيما تجد كل من المخيلة والمتخيل موضوعاتهما في الأساطير والحكايات والقصص والأحلام، وكل ما يتعدى حدود العقل، وتهميشها والأحلام، وكل ما يتعدى حدود العقل، وتهميشها الإنسانية من زاوية أحادية لا ترى فيها إلا العقل»،

بيد أن الإنسان ليس عقلا وحسب، حتى لا ننصاع مع أطروحة الفلسفة العقلانية؛ «بل إنه كائن تناقضي يحتمل في كينونته الرغبة والحلم والعقل والواقع، وتعتمل في داخله كل الملكات، وتصطرع، في أشكال لغوية ورمزية قد يطغى عليها الجانب العقلاني، كما قد تعبر عن سمات جمالية لا تخضع بالضرورة للنسق العقلى السائد»4.

وستجدهده النظرة المحتشمة إلى المحيلة مكانتها إلى جانب العقل، بشكل لا مثيل له، مع بداية اكتشاف الصورة، بأنماطها المختلفة، الورقية والسينمائية والتلفزية، إذ سرعان ما عملت على «خلخلة صرامة الخطاب العقلي وأصبحت رموزهذه الاكتشافات وإنتاجاتها تتواصل مع متخيل الإنسان أكثرمما تتحاور مع عقله »أ. من ثم غدت إنتاجات المخيلة والحس مجالا غنيا يكشف لنا عن جانب مهم من حياة الإنسان لم توفره لنا اهتمامات العقل الصارمة. إذن ما هو المتخبل؟

يعتبرمفهوم المتخيل من المفاهيم الزئبقية التحديد والتعريف القاموسيين، نظرا لـ«شساعة مجال المتخيل وتعدد وتقارب واختلاف المفاهيم التي تتوزعها مجالات معرفية متعددة، أدبية وفلسفية وصوفية وابستمولوجية وسيميولوجية» وفي هذا الدراسة، يستعمل مفهوم المتخيل من وجهة نظر أدبية، لذلك فإن كلمة «متخيل» imaginaire، تستعمل في اللغة بثلاثة دلالات على الأقل:

- \* كصفة، وتعني ما لا يوجد إلا في المخيلة، الذي ليس له حقيقة واقعية.
  - \* كاسم مفعول، للدلالة على ما تم تخييله.
- \* كإسم، وتعني الشيء الذي تنتجه المخيلة، كما تعني ميدان الخيال.<sup>7</sup>

ويذهب محمد عابد الجابري إلى أن كلمة «imaginaire» من الكلمات التي لا نجد لها مقابلا مألوف الاستعمال في اللغة العربية، والكلمة مشتقة من image بمعنى «صورة، صورة الشيء في المرآة أو في النفس، أي في الخيال، ومن هنا ترجمة الفلاسفة

العرب القدماء للإسم الذي يطلق على الملكة الذهنية التي ترتسم فيها صور الأشياء الحسية والمتخيلة بلفظ المصورة تارة والمخيلة تارة أخرى "، أي أن المتخيل هو جملة الصور غير الواقعية التي ترتسم في النفس.

كما أخذت العديد من الدراسات الأدبية - بالمغرب خاصة - في استعمال مفهوم المتخيل، إذ عبر في هذه الدراسات عن «العالم المكن» الذي تقترحه النصوص؛ وهو «عالم لا يختلف كثيراعن العالم الذي يعتقد أنه فعلى، الشيء الذي يفيد أن مفهوم المتخيل قد استعمل بوصف متصورا ذهنيا يحدد شبكة من العلاقات التي لا تتناقض مع ما يتصور كونه قابلا لأن يحدث فعلا في الواقع »10، فالعالم المعطى من قبل النصوص الأدبية عالم مبنى من قبل المبدع، وإذا كان هذا العالم المبنى تجسيدا استعاريا لفكرة يريد المبدع إيصالها إلى المتلقى، فإنه يقبل أن يستعير مادته الدلالية إمامن الوقائع المحتملة الوقوع أوغيرمحتملة الوقوع سواء في الماضي أو المستقبل. وبالرغم من خلق المتخيل لعالم ممكن يتعالى على الواقع «فإنه حاضر في الحياة في كل لحظة من لحظات التواصل اليومي، سواء مع الذات أو مع الآخر، لأنه يكسر التكرار ويخرج عن أطر المألوف التي تميز اللغة المعادة، ويخلق إيقاعا زمنيا خصوصيا ممتدا لا علاقة له، بالضرورة، بالزمن العام. إن المتخيل حين يخلق هـذه الزمنية الخاصة فإنـه في حقيقة الأمر، يبـدع وجودا مختلفا يوفر إمكانية التوازن الذاتي أو الجماعي»11.

وبالتالي، فإن المتخيل مجموع التصورات والدلالات والأفكار والعوالم الذهنية، التي ترتسم في النفس عن بعض الموضوعات أوما إلى ذلك، نتيجة للرغبات الشعورية.

## المتخيل اليهودي في قصة يوسف الشعبية المغربية 1 - مرجعيات المتخيل اليهودي:

تروم مسألة تحديد مرجعيات المتخيل اليهودي، البحث في الخلفيات التي يستند عليها هذا المتخيل أي «المحركات التي يتأسس عليها، والمنطلقات «القبلية» التي سمحت له بالظهور في ثقافة معينة »12؛ بيد أنه

لا يجب أن يفهم من أن مرجعيات هذا المتخيل ثابتة بصورة نهائية.

إن المتخيل كمجموع التصورات الذهنية، لا يمكن أن يوجد إلا في ثقافة ما، أو في جماعة بشرية تلجأ إليه؛ لأنها «بحاجة إلى المتخيل لكي تؤسس وجودها، ولكي تعطي لهذا الوجود قيمة ومعنى "أ، على اعتبار أن المتخيل لا يعني «الأوهام والصوربالمعنى المادي للكلمة. إنه يعني الدلالات الكبرى التي تجعل المجتمع يبدو متماسكا ككل أ. ولأجل هذا ذهب «كاستورياديس» إلى أن المتخيل ذو بعدين، فهو «مُكون ومُكون في الوقت ذاته، مؤسس ومؤسس في آن واحد "أ، فهو مكون لهوية المجتمع، كما أنه يتشكل في ثقافة مجتمع وبفعل مرجعيات وسياقات تاريخية متعددة ومتداخلة.

انطلاقا من هذه الطبيعة المزدوجة للمتخيل، وفيما يتصل بالموضوع، المتخيل اليهودي في قصة يوسف الشعبية، يمكننا أن نسأل: ما الذي يشكل هذا المتخيل؟ هل هي السياقات التاريخية والاجتماعية؟ أم الأنساق الثقافية التي يتمثلها الإنسان اليهودي كالدين والرموز...؟ أم مجموع هذه السياقات التاريخية والأنساق الثقافية معا؟.

يتوقف بنا مسار تحليل قصة يوسف الشعبية، عند مقاربة صورة تكتنز في طياتها واقعا متخيلا أرادت الذاكرة اليهودية أن تجعل من ملجأ آت ليحل محل الواقع القائم. وتجدر الإشارة إلى أن هذه الخاصية تميز الأدب الشعبي اليهودي المغربي بكافة أشكاله، وقد تضمن ذلك في قصة يوسف الشعبية فيما يلى:

إلى عَشْنَا نُعِيشُوفِي زُمَاعْتُنَا [جماعتنا]

ويقول السارد في موضع آخر: انظر الصورة رقم (2).

يستشف من الشواهد السالفة الذكر، أن القاص اليه ودي المغربي يبث عبرثنايا قصه آماله وأحلامه، والمتمثلة فيما يلى:

\* يـوحي الشـاهد الأول بحلـم القـاص اليهـودي العيـش بـين جماعته (بـني إسـرائيل) في زمن آت هـو الزمن المسـتقبل.

## به رحد ربا مهرده و برانده و ب

\* يأمل القاص كذلك في الشاهد الثاني بأن يكون لقاؤه
 بإخوانه بني إسرائيل في أقرب الآجال.

هنا يتوجب علينا - من أجل رصد خلفيات هذا الفضاء المتخيل - الوقوف مع هذه الأحلام والآمال عبرالسياقات التاريخية، وكذا الأنساق الثقافية خاصة الدين منها لمعرفة مرجعيات هذا المتخيل.

يظهر التاريخ اليهودي العام، أن اليهود لم يعرفوا الاستقرار كجماعة بشرية مستقلة في موطن ما من بقاع المعمور على مرالتاريخ، وذلك منذ حملة «نبوخذ نصر» 16 سنة 605 ق.م التي «انتهت بالقضاء على مملكة يهوذا وتحطيم أورشايم 17 وتدمير الهيكل 18، وحمل اليهود سبايا إلى أرض بابل عام 587 ق.م »19، إذ تعتبرهنده الحملة أولى مراحل الشتات التي عرفها اليهود، مرورا بـ «الشـتات» الهلليني في مرحلة السـيادة الفارسية وأخيرا الشتات الروماني والوسيط وهو الشــتات..الأخــير»20، الــذى حـل باليهود في مصـر، لما ولواخوف من بطش وجبروت سلطة فرعون، بيدأن «مطاردة المصريين لهم، وقسوة ما أصابهم من الهلع والرعب، جعلهم يتيهون في سيناء أربعين عاما»<sup>21</sup>. وبالتالى تعتبرهنده النبنة أهم الخطوط العريضة للتاريخ اليهودي العام، الذي بدأت انتكاسته بتدمير أهم مقدساته ومعابده، المتمثلة في أورشليم والهيكل المقدس بالخصوص. كان هذا بالنسبة للسياق التاريخى؛ ترى هل يمكن اعتبار الأنساق الثقافية، وخاصة الدين منها، من مرجعيات المتخيل اليهودي كذلك؟.

اليهودية أقدم الديانات السماوية الشلاث؛ وهي السي أنزلت على النبي موسى عليه السلام في مصر أثناء وجود بني إسرائيل فيها، والكتاب المقدس الذي أنزل على موسى هو التوراة، تشرحها في شكل أحكام

وشرائع تسمى الشريعة الشفوية «التلمود». وهي الشرح الحاخامي 22 لنصوص التوراة والذي قد سجل لاحقا عن تدوينها. هذا بالإضافة إلى كتابين آخرين مقدسين، الأول يسمى «الأنبياء»، «يتحدث عن حياة وتاريخ الأنبياء الذين عرفته مالديانة اليهودية » 23 والكتاب الثاني يدعى «المكتوبات والأشعار»، وهي «وتضم الأناشيد والحكم والأمثال والمزامير والقصص، وصور من تاريخ اليهود وفلسفتهم » 24. هذه الكتب المقدسة الثلث (التوراة، الأنبياء، المكتوبات) تنظوي تحت اسم جامع لها هو «العهد القديم » تمييزا له عن العهد الجديد «الإنجيل» شريعة عيسى عليه السلام.

يعتبراليهود من أشد الشعوب تمسكا بشعائرهم الدينية، فالدين عندهم هو الحياة والحياة هي الدين، ولـذا فإنهم على الرغم من تشتتهم في أنحاء الأرض، وتباعد بعضهم عن بعض في تاريخهم الطويل القاسي ظلوا محتفظين بهذه الشعائر والطقوس. ومن أركان الدين اليهودي: «عقيدة أرض الميعاد» حيث يعتقد اليهود اعتقادا جازما أن الله سبحانه وتعالى قد وعد بني إسرائيل بمساحة من الأرض؛ لكي يقيموا عليها دولة لهم تجمعهم من التشرد والتشتت، في شخص نبيه إبراهيم عليه السلام – الجد الأكبر لليهود حسب اعتقادهم – لما جاء في التوراة: «وأقيم عهدي بيني وبين نسلك من بعدك وأعطي لك ولنسلك من بعدك أرض غربتك كل أرض كنعان هذه «ارتبطت في أذهان اليهود بأورشليم والهيكل» وأي أيديا في أذهان اليهود بأورشاء والهيكل» والهيكا أبديا في أذهان اليهود بأورشاء والهيكل» والهيكل .

والخلاصة أن خصوصية المتخيل اليهودي، تتطابق مع طبيعته المزدوجة بوصف مكونا ومكون في الوقت

ذاته، فهو مكون بفعل السيرورات التاريخية، وكذا الأنساق الثقافية المثلة بالدين، ومكون يسهم في تكوين الهوية الخاصة بهذه الثقافة اليهودية المغربية. لكن ما درجة حضور هذا الفضاء في المتخيل اليهودي؟.

## 2 - الفضاء المتخيل:

حسب «جوستاف لوبون» <sup>27</sup> لم يبدأ تاريخ اليهود بالحقيقة، إلا في عهد ملوكهم، فقد كانوا «أقل من أمة، حتى زمن شاؤول، كانوا أخلاطا من عصابات جامحة، كانوا مجموعة غير منسجمة من قبائل سامية صغيرة، أفاقة بدوية تقوم حياتها على الغزو والفتح، والجذب وانتهاب القرى الصغيرة، حيث تقضي عيشا رغيدا دفعة واحدة في بضعة أيام. فإذا مضت هذه الأيام القليلة عادت إلى حياة التيه والبؤس» <sup>28</sup>.

هكذا تكونت زمرة بني إسرائيل السامية كجميع العشائر، إذ كانت في بداية الأمر مؤلفة من أسرة واحدة، ذات جد واحد. وهذا الجد هو يعقوب أو إسرائيل كما دعاه الرب من بعد، «وإسرائيل هذا من ذرية إبراهيم »29عليه السلام، الجد الأكبر لليهود حسب اعتقادهم. ولما سادت موجه القحط بأل يعقوب في بلاد كنعان ارتحلوا إلى مصر، وبطلب من يوسف، أقاموا بها وكثر عددهم، «واستعبدهم المصريون، فسئم أبناؤهم بؤسهم، فاغتنموا فرصة فتن اشتعلت، فضروا من بلاد العبودية »30، في اتجاه أرض الميعاد، مرورا بصحراء مصر التي قضوا فيها حـوالي أربعين سـنة من التيـه والبـؤس في عهـد النبي موسى عليه السلام. فأرض الميعاد مختارة عن سائر الأمصار بدليل ميثاق قطعه الرب مع الجد الأكبر لليهود، إبراهيم عليه السلام حسب ما جاء في التوراة: «وأقيم عهدي بيني وبينك وبين نسلك من بعدك وأعطى لك ولنسلك من بعدك أرض غربتك كل أرض كنعان ملكا أبديا وأكون إلههم »31، بيد أن أرض الميعاد هـذه «ارتبطـت في أذهان اليهود بأورشايم والهيكل ومملكة داود وبالعهد الذي أبرمه الرب مع إبراهيم »32.

وبذلك عرف اليهود في أرض الميعاد نوعا من

الاستقرار المنظم، خاصة في عهد الملك داود الذي يكمن فضله ومجده على اليهود في «منحه بني إسرائيل عاصمة، وفي حسن اختياره لهذه العاصمة، فلولا أورشليم (القدس)، لكان شأن اليهود ضئيلا إلى الغاية »ق. وازداد اليهود تشبثا بهذه العاصمة بعد موت الملك داوود، وتربع ابنه سليمان على زمام الأمور، فاستطاع أن يوطد المملكة وأن يقيم علاقات مع جيرانه من الأمم؛ فقام ببناء الهيكل المقدس، وهو البيت أو القصر، كان الهدف منه أن يكون للإله مسكن كما للبشر. ويروي العهد القديم «أن داود أراد أن يبني بيت الرب فقال الرب: لا تبني بيتا لإسمي لأنك رجل حروب، فقد سفكت دما. وأن سليمان ابنك هويبني بيتي ودياري؛ لأني اخترته في ابنا، وأن سايمان الهيكل اليكل بيت الذي استغرق بناؤه سبع سنوات.

على هذا الأساس، عرف اليهود نعمة الأمن والاستقرار في ظل الملك داوود وابنه سليمان، وشيدوا رباطا وثيق الصلة بينهم وبين الأرض المقدسة «أورشليم» من جهة، وبين المعتقد الديني المتمثل في الهيكل المقدس بالخصوص من جهة أخرى؛ لكن سرعان ما انقلب الوضع رأسا على عقب بعد موت الملك سليمان «بنحو قرن ونصف» 35، وفي ظل الماليك الذين خلفوا سليمان، فكان من صنيعهم أن «أثاروا غضب نبوخذ نصر بمحالفتهم لفرعون مصر، فاستولى ملك بابل القوى على أورشليم في سنة (586 ق.م). فجعل عاليها سافلها، وهدم هيكلها، وجعل من اليهود أسارى، فغدت أورشايم أثرا بعد عين »36. على إثر هذا الحادث فتك باليهود الشتات والبؤس زمنا حتى تربع «قورش»<sup>37</sup> على حكم بابل (538 ق.م)، وأذن لليهود بالعودة إلى فلسطين وبناء الهيكل من جديد، بيد أنهم «لم يتمكنوا من بناء المعبد بسبب الحالة الاقتصادية المزرية ، حتى عندما ظهرالنبي عزرا» 38.

وفي سنة سبعين من الميلاد «استولى «تيطس» وقي على أورشليم، وجعلها طعمة للنيران، وبدئ بتشتيت شمل اليهود » 40، في أنحاء العالم، وهو خيار لا رجعة

فيه، أجج معه لهيب هجر وفقدان اليهود لأورشليم والهيكل المقدس، فأضحيا في قلب ومخيلة اليهودي جيلا بعد جيل توقا في العودة إليهما.

تمكن هذا الارتباط والتعلق بأرض الميعاد من السيطرة على الفكر اليهودي، فأصبح حلما يساور الذاكرة اليهودية، تترجمه الأدبيات اليهودية رمزيا، وشعائريا، ولفظيا، حال مبدعنا في قصة يوسف الشعبية، الذي بدت شخصيته تعيش غربتها في ذاتها وفي محيطها الذي يعاديها لمناقضته واقع الحلم، حسب قول القاص فيما يلى:

يَاحْنَا غُرْبَا وُمْوَالْفِيْنْ غُرْبَتْنَا

نَارْ الغُرْبَة يَا خُوَانِي / كُوَاتْنَا بِيْنْ العَيْنِينْ

على هذا الأساس، غدت حياة القاص اليهودي المغربي مرتبطة أشد الارتباط بتحقيق متخيلها، الذي ينشطر الى شطرين:

## 3 - متخيل أورشليم:

تتبوأ «أورشايم» في فكرالقاص اليهودي المغربي المقام الرفيع، والروح السارية في الجسد؛ فهي لا غنى عنها في الأدبيات والتاريخ اليهوديين، باعتبارها أعظم مدينة في إثباتها للهوية اليهودية، التاريخية والدينية. الأمرالذي شد اليهود إلى الحنين والعودة لهذه الأرض المقدسة، رغبة منهم في إذكاء الشعور الديني، وتمجيد التاريخ اليهودي لتحقيق الذات الجماعية.

الحنين إلى الوطن الأصل ظاهرة إنسانية عامة، لا يستطيع المرء التخلي عنها، مهما بلغ رقيه الحضاري، وتطوره المادي. لذا نجد القاص اليهودي المغربي يتمثل في «أورشايم» الوطن الأم، الذي ضم الأجداد والآباء، والشريحة اليهودية جمعاء بين الأمصار، لأجل هذا غدت روحه ينتابها شعور برغبة ملحة عارمة في العودة إلى جذوره، بدل واقع الاغتراب. في حين «يفقد المقيمون في المنفى مكانهم الخاص في العالم، قد يعتريهم الإحساس بأن الحياة تجرفهم وأنهم ضائعون في عالم أصبح فجأة غريبا عليهم. ففقدان المركز الثابت الذي يمثله «الوطن» معناه الفقدان المركز الثابت الذي يمثله «الوطن» معناه الفقدان

الأساسي «للاتجاه» مما يجعل كل شيء يبدونسبيا وبلا هدف، وتقطع الجذور الثقافية وجذور الهوية قد يدفع الإنسان إلى الإحساس بأنه يذبل ويذوي، بل بأنه بات غيرذي وجود مادي» 4 الأمر الذي يدفعنا إلى القول، إن ارتباط مخيلة المبدع بالأرض المقدسة هو تاريخ يلغي الوجود خارج «أورشليم» إلا من حيث الشوق والحنين.

إن حلم المبدع اليهودي المغربي أماط اللثام عن عواطف وهواجس جياشة تنم عنوة عن إرادة السذات إلى الاجتماع بقوم بني إسرائيل مجددا في الأرض المقدسة، إذ يباشره شعور لقاء الإخوة حسب قوله، بالبهجة والارتياح النفسي، لما يوفرونه من دعم اجتماعي في صورة نصائح أو تعاطف أو كونهم محلا للثقة أو لمجرد اشتراكهم في نفس النظرة إلى العالم. كل هذا يمنح المبدع اليهودي قيمة معنوية تحمي من المشقة بزيادة تقدير الذات، عكس واقع الاغتراب الذي لا يستطيع المرء فيه أن يقرر مصيره، أو التأثير في مجرى الأحداث أو صنع القرارات المهمة الستي تختص بحياته ومصيره، مهما بلغ شأنه في الوطن المغترب فيه.

وبالإضافة إلى ذلك، فقد بات أمن واستقرار وحرية المبدع اليه ودي المغربي، رهين في تصوره بالعودة إلى الأرض المقدسة، والاجتماع بالأهل، حسب ما عبر عنه في قصه: صورة رقم (2)

تطارد شخصية المبدع أطياف حلم هارب تريد الإيقاع به في حبال الواقع، حلم تستعيده الذاكرة كلما ضاقت اللذات؛ لكنه حلم نضج بتأثيروعي نقدي للواقع القائم، دفع القاص اليهودي المغربي إلى أن ينحو جاهدا إلى تغييرواقعه بما يتطابق وتطلعاته الحالمة، هذا الوعي ولد الخوف وعدم الاستقرار النفسي للقاص، عند عجزه عن إقامة الواقع المحلوم به مكان الآخر القائم، بذلك أصبح القاص اليهودي يعيش المأساة والخوف اللذين غيبا معهما الأمن والحرية من حياته. وهذا الوضع لن يستقيم في تصوره إلا بمعانقة الأرض المقدسة.

لا يعتبر شعور اليهود اتجاه قدسية الأرض مسألة

عاطفية فحسب؛ بل هو شعور ديني عميق لدرجة أنه أقرب إلى الارتباط العقائدي، أي أن العودة إلى الأرض المقدسة تعتبر في تصور اليهود عامة، والقاص اليهودي المغربي بالخصوص، فريضة دينية بمقتضاها يعتقد اليهود أنه لاحياة لهم ولن يرضى عنهم الرب إلا إذا عادوا إلى «أورشايم» وأقاموا دولة داود وسليمان وعمروا الهيكل.

غيرأن هذه الفريضة الدينية، التي تتمثل في العودة إلى «أورشليم» مشروطة في الديانة اليهودية بالطاعـة والاستقامة، إذ نجـد «أن أحد نصـوص العهد القديم يوضح أن الوعد بالأرض... مشروط بقيد الطاعة والاستقامة، فإذا لم يقم بنواسرائيل بالطاعة والاستقامة فإن مصيرا مؤلما ينتظرهم »42. ولعل أوضح دليل على هذا هو الإصحاح الثامن والعشرين من سفر التثنية، الذي يوضح في عدد فقراته الأولى وعد الرب لبني إسرائيل بالأرض المقدسة، وما تبقى من فقرات الإصحاح تتحدث عن اللعنات التي تصيب قوم بني إسرائيل إذلم يحافظ واعلى وصايا الرب، ومن هذه اللعنات قول الكاتبين على لسان الله: «وكما فرح الرب لكم ليحسن إليكم ويكثركم كذلك يفرح الرب لكم ليفنيكم ويهلككم فتستأصلون من الأرض التي أنت داخل إليها لتمتلكها، ويبددك الرب في جميع الشعوب من أقصاء الأرض إلى أقصائها، وتعبد هناك آلهة أخرى لم تعرفها أنت ولا آباؤك من خشب وحجر، وفي تلك الأمم لاتطمئن، ولا يكون قرار لقدمك بل يعطيك الرب هناك قلبا مرتجف وكلال العينين وذبول النفس...» 43.

ولعل هذا الشرط الديني الموكول على عاتق بني إسرائيل في الظفر والعودة إلى الأرض المقدسة «أورشليم»، هو ما ينسجم وتطلعات القاص اليهودي المغربي من وراء قصته (قصة يوسف)، التي تهدف بمشاهدها إلى الوعظ الأخلاقي والإرشاد الديني. الأمر الذي يدفعنا إلى القول، بأن رؤية القاص اليهودي من وراء قصته تتمثل:

- \* دعوة بني إسرائيل إلى الالتزام بالتعاليم الدينية اليهودية، والسمو بالفضائل، وتجنب الرذائل.
- \* مخاطبة الفكر اليهودي وتذكيره على وفق ما تم

وروده في التوراة - بأن من بين واجبات تحقيق عودة اليهود إلى الأرض المقدسة الإلتزام بما تم ذكره. وبالتالي يعد حلم القاص اليهودي المغربي حقيقة دينية وعهدا بين الرب وبين بني إسرائيل يجب الوفاء به حسب تصوره.

## 4 – متخيل هيكل سليمان:

الهيكل كلمة عربية يقابلها في العبرية «بيت هَمَقْدَاشْ» أي البيت المقدس، أو «هيخال» وتعني البيت الكبير في كثير من اللغات السامية. ومن أهم أسماء الهيكل «بيت يهوه» ويهوه هو إله اليهود، إذا هو بيت الإله، والهيكل أعد أساسا ليكون مسكنا للإله، وليس مكانا للعبادة وأداء الطقوس وتقديم القرابين، وإن أصبح فيما بعد مكانا لهذه الأمور 44.

يقول المؤرخ «ول. ديورانت» عن قدسية الهيكل ومكانته في اليهودية: «كان بناء الهيكل أهم الأحداث الكبرى في ملحمة اليهود. ذلك أن هذا الهيكل لم يكن بيتا ليهوه (إله اليهود) فحسب، بل كان أيضا مركزا روحيا لليهود، وعاصمة ملكهم، ووسيلة لنقل تراثهم، وذكرى لهم، كأنه علم من ناريتراءى لهم طوال تجوالهم الطويل المدى على ظهر الأرض، ولقد كان لـه فوق ذلـك شـأن في رفع الديـن اليهـودي »45؛ لأجل هذا تشكل إعادة بناء هيكل سليمان في مخيلة اليهودي المغربي، وذلك بعد العودة إلى «أورشليم»، الغاية المثلي والهدف المنشود، فكثيرا ما تردد مقولة على ألسنة الحخامات، وكذا في الأدبيات اليهودية، أنه لا معنى لليهود بدون أورشليم، ولا معنى لأورشليم بدون الهيكل الثالث، «فالناس دائما ما يشعرون عند تأمل الدنيا بوجود قوة متعالية ولغز عميق في قلب الوجود نفسـه. ودائما ما يحسـون بـأن تلك القوة ترتبط ارتباطا عميقا بذواتهم وبالعالم الطبيعي »46، المتمثل في شيء (معبد، مكان، أرض) يمس شغاف القلب بالجذب، ويشغل بقعة خيالية في الذهن، بعده يتدحرج في سلم القداسة يوما بعد يوم، و «تجربة الإحساس بالقداسة ذات ضروب منوعة، فهى قد تـوحى بالخـوف، أو بالرهبة، أو بالـثراء النفسى أو بالسكينة، أو الهلع، أو بضرورة القيام بعمل أخلاقي

معين، وهي تمثل لونا أكثر اكتمالا وأرفع شأنا من الوجود لابد منه لاستكمال ذات الإنسان 37.

القاص اليهودي المغربي يعيش حالة نفسية تتسم بعدم التوازن، وكأن عضوا من جسده ضاع منه في فترة من عمره، لم يكن فيها الوعي قد نضج بعد، فكبرونزاع قائم، تشنه النذات على النفس لإرغامها تجاوز مرحلة النقص هذه، إلى مرحلة التوازن، الذي يختله العضو، وما هذا العضومن ذات المبدع إلا الهيكل المقدس، «فإحساس المرء بأن شيئا ما قد تخلى عنه يحيل إلى مظهر من مظاهر شر باطن في الوجود وسائر في الكون، وكثيرا ما يتميزهذا بالقلق الباطن بإحساس بالفراق والفقد، إذ يبدو أن القلق الباطن بإحساس بالفراق والفقد، إذ يبدو أن مشتتا ناقصا، وتتشكل في نفوسنا نطفة الإحساس بأن الحياة ما ينبغي أن تكون على هذه الصورة، بأن الحياة ما ينبغي أن تكون على هذه الصورة، وأننا فقدنا ما هوجوهري لسعادتنا» 48.

وما يزيد في إذكاء شعور المبدع اليهودي المغربي بأهمية الهيكل في حياته، حينما يأخذ هذا الهيكل مكانة دينية مميزة في المعتقد اليهودي، إذ نجد التلمود الكتاب المقدس الثاني عند اليهود، تحدث في مواضيع متعددة منه عن أهمية الهيكل، ومن ذلك: «لما دخل تيطس، وبهزة من سيفه مزق ستار الهيكل، فسال الدم من الستار، فأرسلت بعوضة لعقابه، ودخلت إلى مخه، وأخذت تكبرحتي صارت مثل الحمامة، وحين فتحت جمجمته وجدوا أن البعوضة لها فم من نحاس، ومخالب حديدية » وه.

كما ساهمت فكرة وصف اليهود أنهم «شعب الله المختار» في توطيد العلاقة بين القاص اليهودي المغربي وبين الهيكل، فقد أكدت أسفار العهد القديم في أماكن متعددة أن بني إسرائيل هم أفضل البشر، في أماكن متعددة أن بني إسرائيل هم أفضل البشر، وأن الله خصهم بهذه المكانة الرفيعة دون بقية البشر، وهم أبناء الله المباركون، بينما بقية الأمم هم أبناء البشر. ومن هذه النصوص التي تدل على ذلك ما ورد منها في الإصحاح السابع من سفر التثنية. يقول الرب: «لأنك أنت شعب مقدس للرب إلهك، إياك قد اختار الرب إلهك لتكون له شعبا خاصا من

جميع الشعوب الذين على وجه الأرض. ليس من كونكم أكثرمن سائر الشعوب. التصق الرب بكم واختاركم لأنكم أقل من سائر الشعوب، بل محبة الرب إياكم وحفظه القسم الذي أقسم لآبائكم "50. هذه الفكرة جعلت تصور القاص للهيكل بمثابة بيت الأب، ذلك المكان الأليف الذي يجسد في نفسيته الأصل، الهوية، المعتقد، النذات...، مادام الهيكل بيت الرب، فهويمثل مكانة دينية مميزة، باعتباره مقر إله اليهود، وفي إعادة بناءه تثمين وتجديد للعلاقة بينهم وبين الرب.

وتأسيسا على ما سبق، يمكن اعتبار حلم العودة إلى أرض الميعاد - التي تنحصر في أورشليم والهيكل المقدس بالخصوص - الشغل الشاغل للقاص الميهودي المغربي، وهدف تغلغل في النفس، فأصبح لا غنى عنه في الأدبيات والشعائر اليهودية، ارتبطت به الحرية والأمن والاستقرار في حياة المبدع. لكن ما السبيل إلى ذلك، أو إلى ماذا يعزى تحقيق هذا الحلم المنشود؟ هل للقوة الجسدية أم هناك قوة غيبية ستعمل على تخليص اليهود من واقع الاغتراب والشتات الذي يعانون منه، والزج بهم في واقع الحلم الحلوم به؟.

## 5 - المنقذ/ المسيح المخلص المتخيل:

إن كلمة المسيح المخلص مأخوذة من الكلمة العبرية «ماشِيَح»، ومنها «ما شحوت» أي «المشحانية»، وهي الاعتقاد بمجيء الماشيح، والكلمة مشتقة من الكلمة العبرية «مشح»أي مسح بالزيت المقدس»أ، الذي كان يصنع من أفخر الأطياب وأفخر أصناف العطارة وزيت الزيتون النقي، لقول البرب لنبيه موسى عليه السلام: «وأنت تأخذ لك أفخر الأطياب. مرا قاطرا... وقرفة عطرة...وقصب الذريرة...وسليخة...وزيت الزيتون... تصنعه ذهنا مقدسا للمسحة. وعطر العطارة صنعه العطار. ذهنا مقدسا للمسحة. وعطر يكون هذا لي ذهنا مقدسا في أجيالكم» 25. وقد كان المسح يمارس لمبايعة الملوك؛ فيسمى مسيحا، أي ممسوحا بالزيت

بالزيت قبل تنصيبهما، علامة على المكانة الخاصة الجديدة، وعلامة على أن الروح الإلهية أصبحت تحل وتسري فيهما 54، ليكونوا مقدسين، مكرسين ومخصصين للرب.

وهكذا دعي الكهنة والأنبياء والملوك بـ«مسحاء البرب» ومفردها «مسيح البرب»، ويصفهم الله بمسحائي، يقول في كتابه: «ولا تمسوا مسحائي ولا تمسوأ نبيائي » ويقول في موضع آخر: «لا تمسوا مسحائي ولا تسيئوا الى أنبيائي لأنهم مسحوا بالذهن المقدس وحل عليهم روح الرب» 50 ومنها حال الملك داوود الذي أصبح المسيح المخلص كما يرى العهد القديم، إذ قال البرب عنه: «إني بيد داوود أخلص شعبي إسرائيل » 50. ثم صارت فيما بعد من أهم العقائد اليهودية التي تعني: «الاعتقاد في بعثة ملك العقائد اليهودية التي تعني: «الاعتقاد في بعثة ملك اليهود المنفيين، ويعود بهم إلى الأرض المقدسة، ويعطم أعداء إسرائيل، ويتخذ أورشليم عاصمة له، ويعيد بناء الهيكل » 50.

إن تصور القاص اليهودي المغربي لطريقة خلاصه من واقع الاغتراب المظلم والمفعم بالاستعباد والشقاء حسب نظرته، نابع إذن، من فكرة الاعتقاد أن شخصا مثاليا من نسل الملك داوود سيباشر بنهاية التاريخ، ويخلص قوم بني إسرائيل من ويلاته، بتحقيق حلمهم المنشود. لكن من يكون هذا «المخلص» الذي علقت عليه أحلام وآمال اليهود؟ وما هو وقع هذا الخلاص على حياة اليهود فيما بعد؟.

إن المتبع لفكرة الخلاص أو المخلص في التراث اليهودي، سيجد جذورها نابعة من المعتقد الديني اليهودي، حيث احتلت هذه الفكرة (الخلاص) في أسفار العهد القديم حيزا كبيرا. وقد تبين من ذلك أن اليهود يعتقدون أن مخلصهم هو النبي «إيليا» وقال اليهودي، وذلك وفقا أو «إلهي يهوه» حسب التعبير اليهودي، وذلك وفقا لما ورد في آخر إصحاح من سفر «ملاخي»، يقول الرب: «هأنذا أرسل إليكم إيليا قبل مجيء يوم الرب اليوم العظيم والمخوف» أو . بفضل هذا النبي يعتقد اليوم العظيم والمخوف» أو .

بنو إسرائيل أنه يكون لهم شأن عظيم في المستقبل، ستعاد في ظله مملكة داوود وأمجادها الغابرة، وفي سيادتها القوية والمستقلة، سوف يتم إعادة بناء الهيكل المقدس في أورشايم، ويتم جمع شمل اليهود المشتتين في أنحاء العالم، حسب ما جاء في التوراة عن ذلك: «يرد الرب إلهك سبيلك ويرحمك ويعود فيجمعك من جميع الشعوب الذين بددك إليهم الرب إلهك، إن يكن قد بددك إلى أقصاء السموات فمن هناك يجمعك الرب إلهك ومن هناك يأخذك وياتى بك الرب إلهك إلى الأرض التي امتلكها أباؤك فتمتلكها ويحسن إليك ويكثرك أكثرمن آبائك »62. وقتئذ سيتحول شقاء اليهود وبؤسهم إلى متعة وسعادة وفرح أبدي دائم - حسب اعتقادهم، لقول الرب على لسان مدوني العهد القديم: «ومفديوا الرب يرجعون ويأتون إلى صهيون بالترنم وعلى رؤوسهم فرح أبدي. ابتهاج وفرح يدركانهم. يهرب الحزن والتنهد» 63 من طريق اليهود، على اعتبار أن كل أشكال الحرمان والشر والطغيان لن يكونوا قادرين على الوقوف في وجه مخلصهم، الذي سيكون مثلا أعلى - حسب اعتقاد اليهود دائما -في العدل بين قوم بني إسرائيل، لما جاء في العهد القديم: «ولذته تكون في مخافة الرب فلا يقضى بحسب نظر عينيه ولا يحكم بحسب سمع أذنيه، بل يقضى بالعدل للمساكين ويحكم بالإنصاف لبائسي الأرض ويضرب بقضيب فمه ويميت المنافق بنفحة شفتيه، ويكون البرمنطقة متنيه والأمانة منطقة حقوية »<sup>64</sup>.

لأجل هذه الحياة المثالية في مملكة الخلاص، «كان من الطبيعي أن ينتظر اليهود بشغف مقدم المسيح المخلص ليحررهم ويحقق لهم «الوحي الإلهي» المنشود بإعادتهم إلى أرض الميعاد» 65. وما القاص اليهودي المغربي إلا عنصر فاعل من الأمة اليهودية، يستهدف تحويل ما في مخيلته وقلبه (أرض الميعاد أورشايم + الهيكل المقدس) إلى حقيقة تاريخية واقعية تعزى إلى إنسان مثاني مقدس (المخلص) أت لا محالة - حسب اعتقاده - في المستقبل القريب.

## على سبيل الختم

وبناء على ما ساف، إن المتخيل اليهودي في قصة يوسف الشعبية يشيرإلى شيء (حلم) متشكل تاريخيا ودينيا في اللاوعي الثقافي للأمة اليهودية، أصبح يمارس سلطته على الأفراد لا في ميدان

التصور فحسب، بل في مجال الإبداع أيضا، إن لم نقل إنه موضوع الإبداع نفسه. وقد سمحت لنا دراسة هذا المتخيل برسم صورة حية عن وجدان القاص اليهودي المغربي، من حيث بناء الأحلام وعرض الانكسارات وجراحها.

## الهوامش

- 1 روزلين ليلى قريش، القصة الشعبية الجزائرية ذات الأصل العربي، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، د ط، 2007، ص 7.
- 2 محمد نور الدين أفاية، المتخيل والتواصل: مفارقات الغرب، دار المنتخب العربي للدراسات والنشر والتوزيع، الطبعة الأولى، 1993، ص 5 وما بعدها.
  - 3 المرجع نفسه، ص 6.
  - 4 المرجع نفسه، ص 6.
  - 5 المرجع نفسه، ص 7.
- 6 نور الدين الزاهي، المقدس والمجتمع، أفريقيا الشرق، المغرب، د ط، 2011، ص 9.
- 7 مصطفى النحال، من الخيال إلى المتخيل: سراب المفهوم، مجلة فكر ونقد، السنة الرابعة، العدد 33، دار النشر المغربية، الدار البيضاء، 2000 ص 73.
- 8 محمد عابد الجابري، العقل السياسي العربي، معدداته وتجلياته، مركز دراسات الوحدة العربية، الطبعة الثاندة، دت، ص 10.
- 9- على سبيل التمثيل لا الحصر: متخيل الصحراء في الرواية، متخيل الريف، الواقع والمتخيل في القصة القصيرة....
- 10 عبد اللطيف محفوظ، عن حدود الواقعي والمتخيل، مجلة فكر ونقد، السنة الرابعة، العدد 33، دار النشر المغربية، الدار البيضاء، 2000، ص 117.
- 11 محمد نور الدين أفاية، المتخيل والتواصل، مرجع سابق، ص 10-9.
- 12 ناظم كاظم، تمثيلات الآخر: صورة السود في المتخيل العربي الوسيط، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، الطبعة الأولى، 2004، ص 33.
  - 13 المرجع نفسه، ص 33.
  - 14 المرجع نفسه، ص 33.
- 15 بول ريكور، من النص إلى الفعل: أبحاث التأويل، ترجمة محمد برادة وجسان بورقية، عن للدراسات

- والبحوث الإنسانية والاجتماعية، الطبعة الأولى، 2001، ص 179.
- 16 نبوخذ نصر: (-563 605) ق.م أشهر ملوك الدولة البابلية الحديثة قاد الجيوش البابلية في معارك حاسمة على منطقة بلاد الشام ودمر عدة ممالك منها مملكة يهوذا في حملتين وسبا الكثيرين من سكان منطقة بلاد الشام الى بابل.
- 17 أورشليم: لفظ عبري للقدس العربية، وأصلها أورسالم، ومعناها مدينة أو حامية السلام.
- 18 هيكل سليمان: معبد يهودي، بناه سليمان أحد ملوك بني إسرائيل حسب الاعتقاد اليهودي بأمر من الله للعبادة والقربان.
- 19 حسين فوزي النجار، أرض الميعاد: دراسة علمية للوعد الإلهي لبني إسرائيل بأرض الميعاد على ضوء الكتب السماوية، دار المعارف، القاهرة، دط، دت، ص 44.
- 20 جمال حمدان، اليهود، كتاب الهلال عدد 542، 1996، ص -61 68.
- 21 كمال سعفان، اليهود تاريخ وعقيدة، دار الاعتصام ودار النصر للطباعة الإسلامية، الطبعة الثانية، دت، ص 11.
- 22 الحخام: هو رجل الدين، مختص بتوفير القرارات بشئون دينية، ويكون زعيما لليهود في هذه المواقف.
- 23 كمال سعفان، اليهود تاريخ وعقيدة، مرجع سابق، ص 138. بتصرف.
  - 24 المرجع نفسه، ص 138.
  - 25 سفر التكوين، الإصحاح 17 / الآية 8-7.
- 26 حسين فوزي النجار، أرض الميعاد، مرجع سابق، ص 35.
- 27 مؤرخ فرنسي ولد عام 1841 م، عني بالحضارات الشرقية، ومن آثاره: (حضارة العرب)، (باريس 1884)، (الحضارة المصرية)، و(حضارة العرب في الأندلس)....

- 28 جوستاف لوبون، اليهود في تاريخ الحضارات الأولى، ترجمة عادل زعيتر، الناشر مكتبة النافدة مطبعة دار طيبة، الجيزة، الطبعة الأولى، 2009، ص 49.
  - 29 المرجع نفسه، ص 49.
  - 30 المرجع نفسه، ص 50.
  - 31 سفر التكوين، الإصحاح السابع عشر، الآية 8-7.
- 32 حسين فوزي النجار، أرض الميعاد، مرجع سابق، ص 35.
- 33 جوستاف لوبون، اليهود في تاريخ الحضارات الأولى، مرجع سابق، ص 55 56.
- 34 أحمد ربيع يوسف، أرض الميعاد بين نصوص العهد القديم والقرآن الكريم، قطر، 1996، ص 58 – 61.
- 35 جوستاف لوبون، اليهود في تاريخ الحضارات الأولى، مرجع سابق، ص 60.
  - 36 المرجع نفسه، ص 60.
- 37 قورش: (530 546) مؤسس الإمبراطورية الفارسية، فتح بابل، حيث وجد جماعة يهودية، يعود أصلها إلى سبي بنوخذ نصر (586 ق.م) ويبدوا أنها ساعدت على احتلال المدينة. وقد سمح قورش لليهود بأن يعودوا إلى القدس، ليعيدوا بناء الهيكل.
- 38 كمال سعفان، اليهود تاريخ وعقيدة، مرجع سابق، ص 22. بتصرف.
- 39 تيطس، أحد أباطرة الرومان. وهو ابن فسبسيا. قاد القوات الرومانية في عام 70 م. فاستولى على القدس بعد حصار دام خمس أشهر، اشتركت فيه إلى جانبه قوات يهودية بقيادة أجرين الثانى. وبعد استيلائه على القدس هدم الهيكل.
- 40 جوستاف لوبون، اليهود في تاريخ الحضارات الأولى، مرجع سابق، ص 61.
- 41 كارين أرمسترونج، القدس مدينة واحدة عقائد ثلاث، ترجمة فاطمة نصر و محمد عناني، سطور للترجمة والطبع والنشر، دط، 1998، ص 150.
- 42 أحمد ربيع أحمد يوسف، أرض الميعاد: بين الحقيقة والمغالطة، مرجع سابق، ص 440.
  - 43 سفر التثنية، الإصحاح 28، الآية 53 54 55-.
- 44 عبد الوهاب المسيري، موسوعة اليهود واليهودية والصهيونية، دار الشرق، القاهرة، الطبعة الأولى، 1999، مجلد 4/ ص 260.

- 45 ول. ديورانت، قصة الحضارة، ترجمة زكي نجيب محمود، مطابع الدجوي، القاهرة، د ط، 1973، الجزء الثاني/ ص 338.
- 46 كارين أرمسترونج، القدس مدينة واحدة عقائد ثلاث، مرجع سابق، ص 12.
  - 47 المرجع نفسه، ص 12.
  - 48 المرجع نفسه، ص 13.
- 49 إبراهيم خليل أحمد، إسرائيل والتلمود، دار المنار، د ط، 1983، ص 40.
  - 50 سفر التثنية، الإصحاح 7 / الآية 6 7 8.
- 51 عبد الوهاب المسيري، موسوعة اليهود واليهودية والصهيونية، مرجع سابق، المجلد 5/الجزء 2، ص 449.
  - 52 سفر الخروج، الإصحاح 30، الآية 31-22.
- 53 إسماعيل راجي الفروقي ولويس لمياء الفروقي، أطلس الحضارة الإسلامية، ترجمة عبد الواحد لؤلؤة، مكتبة العبيكان، الرياض، الطبعة الأولى، 1998، ص
- 54 عبد الوهاب المسيري، موسوعة اليهود واليهودية والصهيونية، مرجع سابق، المجلد5 / جزء 2، ص 449.
  - 55 سفر المزامير، مزمور 105، الآية 15.
  - 56 سفر أخبار الملوك الأول ، الإصحاح 16، الآية 22.
    - 57 سفر المزامير، مزمور 105، الآية 15.
  - 58 سفر صموئيل الثاني، الإصحاح 2، الآية -3 18.
- 59 عبد الوهاب المسيري، الإيديولوجية الصهيونية، سلسلة عالم المعرفة، المجلس الوطني للثقافة والفنون، الكويت، د ط، 1982، ص 46.
- 60 في عام 875 ق. م، وفي أثناء حكم الملك آخاب ظهر النبي إيليا، ولا نعرف الكثير عن حياته، إلا أن التوراة المقدسة تقدمه لنا باعتباره أنه إيليا التشبي من مستوطني جلعاد، وأول ما نقرأ عنه في التوراة المقدسة، نقرأه في الإصحاح السابع عشر من سفر الملوك الأول، حيث يقول: وقال إيليا التشبي من مستوطني جلعاد لأخاب: «حي هو الرب إله إسرائيل الذي وقفت، إنه لا يكون طل ولا مطر في هذه السنين إلا عند قولي». ملوك 17/1، (القس منيس عبد النور، سيرة النبي إيليا، دار العودة، الطبعة الأولى، 1989، ص 6.).
  - 61 سفرملاخي، الإصحاح 4، الآية 5.

- 62 سفر التثنية، الإصحاح 30، الآية 3 5.
  - 63 سفر إشعياء، الإصحاح 51، الآية 11.
- 64 سفر إشعياء، الإصحاح 11، الآية 3 5.
- 65 أحمد الشحات هيكل، يهود المغرب في الأدب العبري الحديث وأوهام الخلاص الزائف، مركز الدراسات الشرقية جامعة القاهرة، مطبعة العمرانية للأوفست، مصر، د ط، 2007، ص 49.

## المصادر والمراجع

- \* روزلين ليلى قريش، القصة الشعبية الجزائرية ذات الأصل العربي، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، د ط، 2007.
- \* محمد نور الدين أفاية، المتخيل والتواصل: مفارقات الغرب، دار المنتخب العربي للدراسات والنشر والتوزيع، الطبعة الأولى، 1993.
- \* نور الدين الزاهي، المقدس والمجتمع، أفريقيا الشرق،
   المغرب، د ط، 2011.
- \* مصطفى النحال، من الخيال إلى المتخيل: سراب المفهوم، مجلة فكر ونقد، السنة الرابعة، العدد 33، دار النشر المغربية، الدار البيضاء، 2000.
- \* محمد عابد الجابري، العقل السياسي العربي، معدداته وتجلياته، مركز دراسات الوحدة العربية، الطبعة الثانية، دت.
- \*عبد اللطيف محفوظ، عن حدود الواقعي والمتخيل، مجلة فكر ونقد، السنة الرابعة، العدد 33، دار النشر المغربية، الدار البيضاء، 2000.
- \* ناظم كاظم، تمثيلات الآخر: صورة السود في المتخيل العربي الوسيط، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، دروت، الطبعة الأولى، 2004.
- \* بول ريكور، من النص إلى الفعل: أبحاث التأويل، ترجمة محمد برادة وحسان بورقية، عين للدراسات والبحوث الإنسانية والاجتماعية، الطبعة الأولى، 2001.
- خسين فوزي النجار، أرض الميعاد: دراسة علمية للوعد الإلهي لبني إسرائيل بأرض الميعاد على ضوء الكتب السماوية، دار المعارف، القاهرة، دط، دت.
- \* جمال حمدان، اليهود، كتاب الهلال عدد 542، 1996. كمال سعفان، اليهود تاريخ وعقيدة، دار الاعتصام ودار

- النصر للطباعة الإسلامية، الطبعة الثانية، دت.
- \* جوستاف لوبون، اليهود في تاريخ الحضارات الأولى، ترجمة عادل زعيتر، الناشر مكتبة النافدة مطبعة دار طيبة، الجيزة، الطبعة الأولى، 2009.
- \* أحمد ربيع يوسف، أرض الميعاد بين نصوص العهد القديم والقرآن الكريم، قطر، 1996.
- \* كارين أرمسترونج، القدس مدينة واحدة عقائد ثلاث، ترجمة فاطمة نصر و محمد عناني، سطور للترجمة والطبع والنشر، دط، 1998.
- \* إبراهيم خليل أحمد، إسرائيل والتلمود، دار المنار، د ط،1983.
- # إسماعيل راجي الفروقي ولويس لمياء الفروقي، أطلس الحضارة الإسلامية، ترجمة عبد الواحد لؤلؤة، مكتبة العبيكان، الرياض، الطبعة الأولى، 1998.
- \* عبد الوهاب المسيري، الإيديولوجية الصهيونية، سلسلة عالم المعرفة، المجلس الوطني للثقافة والفنون، الكويت، د ط، 1982.
- \* أحمد الشحات هيكل، يهود المغرب في الأدب العبري الحديث وأوهام الخلاص الزائف، مركز الدراسات الشرقية جامعة القاهرة، مطبعة العمرانية للأوفست، مصر، د ط، 2007.

## الصور

- \* الصور من الكاتب.
- 1 المصدر: موسوعة ويكسيديا





عادات الزواج وتقاليده في الماضى «دولة الإمارات العربية المتحدة» الجزء الأول اختيار الزوجة

96

الزارفي السودان:

علاج نفسي شعبي 110

الأولياء في المغرب

بين سلطة الضريح ورمزية المكان

116





# عادات الزواج وتقاليده في الماضي «دولة الإمارات العربية المتحدة» الجزء الأول اختيار الزوجة

## د. بدرية الشامسي – كاتبة من الإمارات

تُعدّ العادات والتقاليد ممارسات جماعية تُلازم الحياة اليومية للناس قوامها أنماط من السلوك المتبع في شتى المناسبات، أي أنماط معيارية لها رمزيتها الأخلاقية السي تمد المجتمع بالثبات والانتظام فالتقاليد تشبه الوراثة الاجتماعية وفعل الغريزة في كونهما يمنحان معاً المجتمع طبيعة الاستقرار. وتُعدّ العادات والتقاليد بهذا الاعتبار أقوى من القانون لكونها تضمن الإطار المنظم للسلوك الاجتماعي ويعمل على ديموميته واستمراره، فيما يحفظ عقول الناس من الحيرة والتردد والضياع بين شتى الضغوط والاختيارات، لأنه لولم يكن للإنسان هذه القنوات التي ينساب فيها تفكيره وسلوكه انسياباً تلقائيا لاضطر إلى بذل جهد كبير في مواجهة كل سلوك اجتماعي ولذلك فإنه يشعر بالخوف والقلق ولا يخضع للعادات والتقاليد، وهذا هو الضمير الأخلاق في رأى بعض المؤرخين!

الهوية وبين الصيرورة الاجتماعية التي هي سمة التاريخ من جهة أخرى. فهل ننظر إلى المجتمع «كماهية» مستقرة ووحدة منغلقة، ذات هوية ثابتة البوتقة التي ينصهر فيها سلوك جميع الأفراد أم ننظر إلى المجتمع، كعلاقات متجددة متفاعلة بتأثير العوامل الاقتصادية والسياسية والثقافية ويؤكد ابن خلدون هذه الحقيقة الاجتماعية حين قال: (من الغلط الخفى في التاريخ الذهول عن تبدل الأحوال في الأمم والأجيال وتبدل الأعمال ومرور الأيام هو لا يقع إلا بعد أحقاب متطاولة، فلايكاد يفطن له أحد. فأحوال العالم والأمم وعاداتهم ونحلهم لا تدوم على وتبيرة واحدة. وإنما هـواختـلاف على مرالأيام والأزمنة والانتقال من حال إلى حال)<sup>3</sup>. ومجتمع دولة الإمارات كبقية المجتمعات مربمراحل وتطورات أثرت على عاداته وتقاليده، وهويته، لهذا فالحاجة اليوم أصبحت أكثر الحاحا على التمسك بهذه الهوية من مختلف مكوناتها الدينية واللغوية والثقافية ذلكم أن المجتمع الإماراتي كبقية المجتمعات المعاصرة يعاني تحديات متنوعة ومتعددة وهذا يستدعى الحضاظ على العادات والتقاليد وتهذيبها إن اقتضى الأمر والعمل على تكييفها مع العصر ومتطلباته وإخضاعها للبحث والدراسة والنقد لمزيد من الاستفادة منها في كل المجالات الحيوية. لطالما كان تراث الأمم ركيزة أساسية من ركائز هويتها الثقافية، وعنوان اعتزازها بذاتيتها الحضارية في تاريخها وحاضرها. فالتراث الثقافي للأمم منبعا للإلهام ومصدرًا حيويا للإبداع المعاصر ينهل منه فنانوها وأدباؤها وشعراؤها، كما مفكروها وفلاسفتها لتأخذ الإبداعات الجديدة موقعها في خارطة التراث الثقافي، وتتحول هي ذاتها تراثا يربط حاضرالأمة بماضيها ويعزز حضورها في الساحة الثقافية العالمية. وليس التراث الثقافي معالم وصروحا وآثاراً فحسب، بل هو أيضا كل ما يؤثر عن أمة من تعبير غيرمادي، من فولكلور وأغان وموسيقى شعبية وحكايات ومعارف تقليدية تتوارثها الأمة عبرأجيال وعصور، تعبيرا عن روحها ونبض حياتها وثقافتها. والاهتمام بالتراث الشعبي

ولما كانت هذه العادات والتقاليد تحقق التجانس الاجتماعي داخل إطار ثابت من المؤسسات الاجتماعية العليا كاللغة والعقيدة والقانون، فإنه يمكن اعتبارها بعداً للهوية الاجتماعية أو الوطنية، باعتبارأن هذه العادات والتقاليد لها خصائص الهوية في الثبات والتماسك والخصوصية والانسجام ومن ثم يعدها البعض ثقافة وطنية حقيقية لأنها تشكل الوعاء الحقيقى لتراث الأمة. وتمكنها من التعبيرعن ذاتها في كل نشاط اقتصادي أواجتماعي أوديني أو فني. وبالنسبة للهوية فقد تداول المفكرون والسياسيون وعلماء الاجتماع مفهومها المستعمل في المنطق والفلسفة وذلك للدلالة على وحدة المجتمع وما يطبع علاقاته بقيمه وسلوكياته من ثبات واستقرار ولاسيما فيما يتعلق بالخصوصية التي تميزه عن الغير. وربما عبروا عن هذه الهوية الاجتماعية بمفاهيم أخرى، كالمقومات الذاتية أو الشخصية الوطنية، ويعتمدون في هذا السياق على ظاهرة الثبات التي تُعد في مقدمة مكونات الهوية. وهو ما يتجلى في حياة الكثيرمن المجتمعات العريقة، من صمود في مواجهة المتغيرات الثقافية الحديثة. فهذا الصمود إنما يتغذى من الشعور الجماعي بضرورة الحفاظ على الكيان الاجتماعي في قيمه وسلوكياته المعبرة عنه «بالهوية» كلما شعر هذا المجتمع بأي تهديد من لدن أي قوي خارجية ترمى إلى اختراقه أو تفكيك وحدته وإضعاف تماسكه. لذلك كان الوعى «بالهوية » يزداد حدة في حالة الشعور بالمواجهة أو استنفار الروح الوطنية. أما قوام هذه «الهوية» فهي مجموعة من الثوابت التي تُشكل وحدة الأمة واستقرارها عبرالتاريخ. وغالبا ما تتمثل في العقيدة واللغة والتاريخ والعادات والتقاليد. غيرأن مفهوم الهوية بحكم دلالاته المنطقية لا يخلواستعماله في الحقل الاجتماعي من المجازفة والغموض. فمبادئ الوحدة وعدم التناقض والثبات وهي ركائز الهوية، إن صحت في الكليات العقلية المجردة فإنها لا تنطبق على الواقع الاجتماعي المطبوع عادة بالتنوع والتطور والتغيير. لذلك يظل الإشكال المطروح أمامنا في هذا السياق هـ والتنافس بين الثابت الـ ذي هـ وسمة

أصبح سمة للمدينة الحديثة، وقد وعت كثير من الأمم تلك الأهمية وسارعت إلى لملمة شتات هذا الإرث الحضاري الثمين وإعادة استغلاله بما يتناسب والقيم الجديدة وبذات المعاييرالتي تتفق مع معطيات الوقت الحاضر.

وتُعتبرالعادات والتقاليد عنصراً أساسياً من عناصر المجتمع، وتختلف العادات والتقاليد من مجتمع لآخر، فللمحتمع عاداته وتقاليده الخاصة به، بال إنها تختلف من جماعة إلى جماعة في المجتمع الواحد، فنجد فروقا بين عادات وتقاليد سكان القرى وسكان المدن، فروقا بين عادات وتقاليد سكان القرى وسكان المدن، وبين الطبقات والشرائح التي يتكون منها المجتمع، وبين الفئات الحرفية والمهنية. والعادات والتقاليد تحكم العلاقات الإنسانية وتمثل ضرورة من ضرورات الأمن العلاقات الإنسانية وتمثل ضرورة من ضرورات الأمن المجتمع على مختلف فئاته، سواء على مستوى الأسرة أو المجتمع على مختلف فئاته، سواء على مستوى الأسرة أو المجتمع ككل. أو الجماعة المحلية، أو القرية أو المدينة أو المجتمع ككل. أمام التطور والتقدم الذين مرت بهما المجتمعات، فاندثر بعضها، وطور بعضها، وبعضها بقي ثابتا مع مرور الزمن.

ومن هنا جاءت أهمية حفظ تلك العادات وتسجيلها وتوثيقها لتبقى محفوظة للأجيال القادمة فأضحت مهمة حماية التراث الشعبي وتوثيقه ونقله للأجيال الجديدة المهمة التي تبين مقدار احترام الإنسان ومعيار رغبته في التعايش مع الآخر. وتراث الإمارات المتعلق بعادات الزواج وتقاليده من مخرون الذاكرة الشعبية يُعد موروثا ثقافيا شعبيا تمتد بداياته إلى عصور سابقة ربما كان بعضها عميق الجذور في تاريخ الإمارات منذ ما قبل الإسلام. وهذا الفصل يسعى لوصف ورصد ما عاشه مجتمع دولة الإمارات بجميع بيئاته «الساحلية والجبلية والبدوية » في منتصف القرن الماضي وما مارسه من عادات وتقاليد الزواج، ومقارنتها ببعضها البعض، بعد التقاطها من أفواه الرواة والاخباريين، ورصد ماالذي تغيرمنها ومابقى ثابتاً ومااندثرولم يعد يمارس بعد قيام إتحاد دولة الإمارات العربية

المتحدة والانفتاح الكبير على الثقافات المختلفة الذي تعيشه الدولة.

## الكلمة أو الكلمات المستخدمة للتعبير عن كلمة الزواج في الماضي

يُعبرا لأغلبية عن كلمة زواج في الماضي بكلمة (عـرس) فيقول الناس مثلا: (قـوم فلان بيعرسـون). اليوم عرس فلان. (الولد بيعرس بياخذ بنت فلان). (بنسيربيت المعاريس) كما يُعبر البعض عن كلمة زواج في الماضى بكلمة (ارس) خاصة في المناطق الجبلية حيث تُقلب العين إلى ألف في اللهجة المحلية لديهم. أما كلمة زواج فيعبرعنها في الماضي لكن بشكل بسيط. كما لاحظنا أن كلمة عرس وعروس و(معرس) ارتبطت أيضا بأهل العروسين، فأصبح يطلق على أم العروسين (أم المعرس، أم العروس) وأبوالعروس وأبوالمعرس، كذلك إخوة العروسين فيقال (هذي أخت العروس، وهذي أخت المعرس) وأخو المعرس وأخو العروس. حتى الأقارب من أهلهم فهذه عمة العروس وتلك خالة العروس، وهذه عمة المعرس وذاك عم المعرس. حتى البيوت والجيران أيضا يرتبطون ويسمون بأسماء العروسين فهذا بيت المعرس، وذاك بيت العروس، وهؤلاء جيران بيت المعاريس.

## سن الزواج في الماضي

الدراسة لم تذكرسن العشرين في الإجابات مؤكدة أن في الماضي كانت الفتاة تصل إلى سن العشرين ولديها أكثرمن طفل كما ذكر أغلب عينة الدراسة. أما الفتى فالسن الأصغر لزواجه في الماضي من 15–16 سنة اما أكبرسن لزواج الفتى في الماضي فقد يصل إلى سن 35 سنة ولم يتزوج بعد، وقد أرجعت عينة الدراسة ذلك إلى ظروف الفتى المادية فهو لايستطيع أن يتزوج إذ لم يعمل ويجمع الأموال التي تعينه على الزواج، أما من يتزوج من الفتيان في سن 16 أو العشرين أرجعته عينة الدراسة إلى يسرحال العائلة فالأب إذا كان مقتدراً يزوج ابنه بمجرد البلوغ ويتكفل هو بتكاليف الزواج ومتطلباته والابن في العادة عندما كان يتزوج يسكن في بيت والده ويتولى الأب المقتدر الإنفاق عليه وعلى زوجته.

## اختيار الشريك في الماضى

كان الفتى يترك اختيار الزوجة لأهله وخاصة الأم، التي تقع عليها مهمة اختيار زوجة الابن. وجميع الأبناء سواء الفتى أو الفتاة يرضون بهذا الاختيار دون اعتراض لأنهم يعلمون أن الأهل يريدون لهم الأفضل وفي حالات نادرة كان الفتي يطلب من أمه أن تخطب له فتاة معينة كأن يكون قد رآها في (سكة) أي في الطريق وتبعها حتى عرف بيتها، فيذهب لأمه ويخبرها أنه رأى فتاة دخلت البيت الضلاني لتذهب إلى بيت أهلها وتراها وتسأل عنها لتخطبها له. وكان يفضل الزواج دوما من الأقارب ويأتى في المرتبة الأولى ابن العم. والفتاة في المجتمع التقليدي الإماراتي في منتصف القرن الماضي لم يكن لها رأي في من يتقدم لخطبتها وليس لهاحق الاعتراض بل تقبل بما يختاره أهلها ويرضون به، وعليها قبول الشخص الذي يختاره وليامرها مهما كانت صفاته كما ذكرت إحدى الاخباريات: (زين زين شين شين). وهناك أسس كان يتم عليها اختيار الزوجة في الماضي أهمها: النسب والقرابة، ثم الجيرة والجمال والدين والأخلاق ثم المصالح القبلية أما إتقان الفتاة لشؤون البيت فهذا أمر ثانوي لأنه من الطبيعي أن تكون الفتاة متقنة لشؤون البيت فالبنت تتعلم الطبخ

وأساليب تدبير المنزل منذ الصغير على يد أمها. ومن الأمثال التي رددها الإخباريون في هذا الشأن: ( لى بغيت البنت دورلها أم) أى اذا أردت أن تخطب فتاة . فاسأل عن أمها، وذلك لما للأم من دور كبير في تربية البنت وتعليمها. وابن العم له الأولوية في الزواج من ابنة عمه، فلابدأن يؤخذ رأيه في المتقدم لخطبة ابنة عمه فإن أبدى رغبته في الزواج منها رفض المتقدم وتزوجها ابن عمها. لكن إن كان ابن العم أقل جدارة من الفتى المتقدم لخطبة ابنتهم يزوجون الشخص الغريب حتى إن حدث غضب وخصام بين الأسرتين، فالقريب سواء كان ابن العم أومن الأقارب إن كان سلوكه سيئا وترى الأسرة أنه سيسيء لابنتهم ولن يسعدها يُرفض القريب ويقرب الغريب. كما ذكرت إحدى الإخباريات. وعادة ما تحرص الأسر قبل الزواج بين الأقارب عن مسألة الرضاع بين الأسرتين والتأكد من عدم وجوده بين العروسين. أما عن ترتيب درجات القرابة المفضلة في الماضي، فجاء ابن العم في المرتبة الأولى، ثم ابن الخالة، ثم ابن العمة. أما الخطيب فيتم الموافقة عليه في الماضي لعدة معاييرمثل: أصله ونسبه اللذين يأتيان في المرتبه الأولى، كما أكد جميع أفراد عينة الدراسة. ثم دينه وأخلاقه وسيرته الحسنة بين الناس بالإضافة إلى مكانته الاجتماعية. فلايهم المال بقدر مايهم النسب، فإذا كان في المتقدم ما يشين النسب سواء من ناحية الأم أو الأاب يُرفض، فلابد من النسب الخالص الذي يوازي نسب عائلة الفتاة، فإذا زوج أحدهم ابنته برجل ليس ذا نسب يصبح حديث الناس في المنطقة، وقد يفضل كما ذكرنا الغريب على القريب إن كان أحسن سيرة وخلقاً. ورغم التشدد في اختيار النسب عند الزواج ذكرت إحدى الإخباريات أن هناك حالات نادرة ظهرت في المجتمع التقليدي، بأن زوجت بعض العائلات من هو أقل منها نسبا. مرجعة ذلك لظروف العائلة المادية، أو يكون المتقدم ذا سيرة ومكانه حسنة، فيغض الطرف عن الأصل إذا كان المتقدم ذا مال وجاه ودون أصل، خاصـة اذا كانـت العائلـة أصيلـة لكنها غـبرمقتـدرة ماديا كما ذكرنا. ورددت المثل القائل (أصله في

صندوقه) أي ان المال هو الأصل. وذكر الصندوق هنا كناية عن المكان الذي يوضع فيه المال. ويراد به أن المال سيغنى عن الأصل.

أما المهن التي كانت ترفض بعض الأسر الموافقة على زواج من يمتهنها في المجتمع التقليدي في الماضي فهي ٤: البيدار والحداد والخباز والخياط والخراز. وهناك بعض الفئات كانت بعض الاسرترفض تزويجهم مثل: البادي، والعيمي (غير العربي) والزطي والبلوشي. والعبد 5. وكان يتم النزواج بين طبقات المجتمع فالشيخ يتزوج عامية (من العشيرة) لكن الشيخة لا يتزوجها إلا شيخ من نفس الأسرة. والرجل لــه حريــة أن يــتزوج مــن يشــاء لكــن الفتاة الحــرة لا تــتزوج إلا حراً، فهناك قول مأثـور لدى العامــة: (العم يأخـذ خادمتـه والعمـة ما تأخـذ خادمها) أي الفتاة الحرة لا تأخذ عبدا أسود. فالعبد الأسود لا يتجرأ ويخطب فتاة بيضاء من أسرة معروفة، واستشهدت إحدى الإخباريات بمقولة (تخبروا لنطفكم فان العرق دساس) كذلك مقولة: (عليك بأهل البيت خذ من خيارهم لابد في آخر الزمان أن تعاربعارهم) لكن بعد قيام الإتحاد والتطور والنهضة التي شهدتها البلاد واندماج كل طبقات المجتمع في لحمة واحدة اندثرت هذه العادة ولم يعد ذاك الشرط موجودا عند الكثير من الأسر، خاصة بعد اندثار تلك المهن، وظهور الوظائف الحكومية، وأصبح الشخص يقاس بما يحمل من شهادات علمية ووظيفة ذات مستوى جيد. خاصة أن اصحاب تلك المهن وتلك العوائل اصبحوا من لحمة المجتمع واندمجوا فيه وأصبحوا جزءً لا يتجزأ من المجتمع.

وهناك طرق وأساليب كانت تتبعها الأمهات للتعرف على الفتيات لاختيار إحداهن زوجة لأحد أبنائهن، وذلك بأن يتحين المناسبات مثل: يوم التحميدة ، وهو اليوم الذي يحتفل به بختم القران لأحد أقران الفتيات أو قريناتهن عند (المطوعة) وهي المرأة التي تُدرسهن القرآن الكريم. حيث تخرج الفتيات والفتيان في مجموعة يتقدمهم من ختم القرآن يمرون على البيوت يرددون الأناشيد ابتهاجا

بختم زميلهم أو زميلتهم للقرآن. أويوم العيد حيث تخرج الفتيات للعب بالمراجيح في الحي (الفريج). وفي البيئات الجبلية والبدوية، كانت الأم ترى الفتاة وهي تصطحب أمها لجمع الحطب، أو جلب الماء من البئر. والبعض كان يعرف الفتاة وطباعها بحكم الجيرة والمعرفة الطويلة بين الأسرتين. وغالبا ماكان يدخل النذرفي عادات وتقاليد الزواج وخاصة بين الأقارب، بأن يقوم كبار من العائلة كالجد أو الجدة، أو الأباء والأمهات، بخطبة أبناء العائلة لبعضهم البعض منذ أن يكونوا صغاراً، وذلك أن تُنذرابنة العم لابن عمها أوابنة الخال لابن خالها كأن تقول الأم (إن الله خلاني وكبرت فلانه تعني بنتها ما (أيوزها) ازوجها إلا ولد أخويه فلان) وللنذر مسميات مختلفة في الماضي مثل: محيرة فيقال (محيرة لولىد عمها)، أو منذورة (ناذرين بها لوليد عمتها) أو منحلة ( فلانه منحلة حق فلان) والفتاة المنذورة لابن عمها لابدأن تتزوجه وبدون أخذ رأيها وهذا ما أجمع عليه كل عينة الدراسة وباختلاف بيئاتها. وفي حالة حدوث خلاف بين العائلتين قبل الزواج، ذكر أفراد العينة آلية حل قضية النذر على النحو الآتي: الأساس أن يأخذها ولا بد أن يحللها إذا حدث خلاف أو يلغى النذر أو يُفسخ الزواج بالكفارة أويتدخل بعض الناس المعروفين والمقربين في المنطقة لحل المشكلة القائمة ليتم الاتفاق على رأي وسط بين الطرفين وإذا لم يتفقوا لأي سبب يلغى الزواج. أماعن من الذي يفسخ الخطوبة ويسقط النذر، وأن الشخص الذي يحق له إلغاء النذر وإسقاطه عن الفتاة أو ابنة العم هو العريس نفسه وهذا يؤكد على أن العريس هوالذي يسيطر على أمر الزواج والسماح أو عدمه لابنة عمه أو من نذرت له بالزواج من غيره باسقاط النذر. وذلك بان (يحللها) بالتنازل عنها لخاطب آخرعن طيب نفس. بل كان على الخاطب أن يُرضى ابن العم بأعطيات مادية ارضاءً له ليتنازل عن ابنة عمه له. وكثيراً ما كانت الفتيات يتأخرن في الزواج بسبب ذاك النذر، ورفض ابن العم أو المنذورة له التنازل عن الفتاة.



## إجراءات الخطبة في الماضى:

أن للخطوبة أو الخطبة كلمة أو كلمات (مصطلحات) تُستخدم في الماضي للتعبير عنها، مثل: خطبة ، خطوبة ، (فلانـة محيرة حق فـلان)، (قوم فلان محيريـن فلانة)، (فلانه محجوزة حق فلان من يوم هيه صغيرة)، (نحن عاطين قوم فلان (جلمة) أي نحن أعطينا كلمة. والخطوبة كانت تمر في الماضى بمراحل أساسية تبدأ بزيارة أهل العريس لبيت العروس، ومن ثم السؤال عن العريس ، بعده تكون الموافقة ، وأخيرا (القصص) أي الاتفاق. وإذا كان المتقدم ولد العم فتختصر المراحل بالمرحلة الأخيرة وهي (القصص) أي الاتفاق على المهر ومايتبعه من أمور. وفي الماضي كان هناك وسطاء يقومون بالخطبة ومساعدة الأم على اختيار الفتاة الأنسب لابنها، خاصة إذا عجزت عن الحصول له على فتاة مناسبة. فتستعين بوسيط، وغالبا مايكون الوسيط من الأقارب أو الأصدقاء، كجارة مقربة، أو إمرأة اشتهرت بمعرفتها للعائلات وتستطيع دخول البيوت بكثرة وتعرف البنات فيها مثل: الداية، أوطبيبة شعبية أوبائعة متجولة بين البيوت، أو (المعقصة) التي تعتنى بشعرالفتيات التي كانت تمرعلى البيوت في

المناسبات لتصفيف شعورهن مثل: يوم العيد، ويوم التحميدة، فتقوم بوصف إحدى الفتيات للأم فتذهب الأم لرؤيتها قبل أن تبدأ بالطرق الرسمية للخطبة أو تذهب مع إحدى جاراتها كزائرة عادية عند إحدى الأسرالتي رشحت لها للخطبة من عندهم. فإن أعجبتهن البنت، جئن بزيارة رسمية يخطبنها. وهذا يدل على أن الوسيط لم يكن يمتهن مهنة الخاطبة بل كان مجرد وسيط تستعين به الأسر لمعرفته وخبراته. وأكدت إحدى الإخباريات من البيئة الساحلية أنه لم تشتهر عندهن امراة متخصصة يلجأ إليها الناس للخطبة، لكنها تذكر اسم إمرأة تُسمى: (صالحة بنت بودبس) من منطقة تبعد عن منطقتهم كثيرا كانت تأتي إليهم لتبحث عند بعض العائلات عن زوجات لابنائهم، وكانت هذه المرأة تتقاضى مكافأة مقابل هـذه الخدمـة (روبيتـين). لكـن في أغلب الحالات لم يكن الوسيط يتقاضى أجرا أويشترط أجرا مقابل تلك الوساطة، كان الأمر تعاونيا وحبا لعمل الخير والتكافل بين أفراد المجتمع. لكن هذا لم يكن يمنع أن تُهدى هدية عينية بسيطة للوسيط (قطعة قماش أشياء بسيطة، قلة تمر، شاة، أقمشة، بعض الدراهم) من أم العريس كنوع من الشكر بعد أن تتم الموافقة. ولا

ومدى ارتباط المجتمع التقليدي بالنخلة التي تشتهر بها البيئة الإماراتية وتعتبر رمزاً من رموزها. ومن الوسائل والطرق التي كانت تتبعها الأمهات لرؤية الفتاة التي تريد خطبتها لابنهاأن تتحين فترة غياب أم الفتاة التي وقع الاختيار عليها عن البيت، لأنه من العادات أن لا تجلس الفتاة مع النساء بوجود أمها، كما أن الأم ترفض إخراج ابنتها لأهل العريس أوالزائرات الغريبات اللاتي لاتعرفهن الأم خاصة إذا كانت النسوة من (فريج) أي من حي آخر. فتذهب لتطرق باب بيتهم متذرعة بأنها تبحث عن دجاجة ضائعة عنها فإذا فتحت لها الفتاة الباب سألتها «ماجت ديايتنا عندكم؟» أو ديايتنا (دجاجتنا) طارت صوب بيتكم لا بدها أدخلت عندكم) أي أن دجاجتنا قد طارت ناحية بيتكم علها موجودة عندكم. أو «عنزتنا ضايعة مايت ويا هوشكم؟» أي أن الماعز التي نملك ضائعة علها تكون قد جاءت مع ماعزكم أو قطيعكم، وعادة ما يربي الماعز والدجاج في البيوت وتحرص الأسرعلى اخراج الماعز من البيوت في الصباح لتعود في المساء. ومن الطبيعي أن تدعوها للدخول للبحث عن ضالتها، فتدخل وتتعرف على فتيات العائلة وتسألهن من منكن الكبرى، فمن عادات المجتمع التقليدي في الماضي وفي جميع بيئاته أن يتم تزويج الأخوات حسب العمر فلا تتزوج الفتاة الصغرى قبل الكبرى بل يجب أن تتزوج الأخت الكبرى ثم التي تليها. لأنه في الماضي من العيب أن تتزوج الأخت الصغرى دون الأخت الكبرى فإن خُطبت الأخت الصغرى قبل الكبرى يُرفض الخاطب حتى تتزوج الأخت الكبرى. فتدخل إلى البيت وتجلس، وتسأل الفتاة التي استقبلتها عن اسمها وترتيبها بين أخواتها، وقد تطلب من الفتاة أن تأتى لها بكأس ماء، ويعتبر جلب الفتاة للماء للضيفة فرصة للتعرف على البنت ومهاراتها، وقوامها، فتراقبها عند ذهابها وإيابها ومن خلال وجود أم العريس في البيت تلاحظ نظافة البيت، فمن نظافة البيت يحكم على نظافة أهله، خاصة أن أرضية البيوت في الماضي كانت مفروشة بالرمل، وكانت الفتيات في البيوت يعملن على تنظيف البيت (ويشخلن الرمل) أي ينقين الرمل من الحصى والشوائب ليبدو نظيفا براقاً. وتراقب وتدقق أسلوب تعاملها و(سنع البنت)

يشترط الوسيط مبلغا معينا أو كمية معينة بل شيئا بسيطا، وحسب رغبة أم العريس والوسيط لا يتقاضى الأجرمن الطرفين أي أهل العريس وأهل العروس، بل كان يتقاضاه فقط من أهل العريس، وهذا يدل على أن الوسيط في الخطبة كان يترك الأمر لكرم وسخاء أهل العروسين. وهذا يؤكد أن أهل العروس في الماضي لم يكونوا يستعينون بالخاطبة للبحث عن عريس لبناتهن فهذه من الأمور غير المحببة بالنسبة لأهل العروس في المجتمع التقليدي. ومن العبارات التي تقولها الخاطبة أو الوسيط لأم الفتاة عندما تاتى للخطبة: (إن الأسرة الفلانية تبغى تخطب عندكم) فترد الأم: أهلا وسهلا بكم. لكن ساخبرأبوها ونرد لكم الجواب. أو «تسال الحرمة المطرشة أم البنية (تقصد الوسيط)، عقب ما تتقهوي عندهم، إذا لمحت البنت والاتكون (شافت) رأت البنت أول ما دخلت عليهم (هذى بنتج) هذه ابنتك؟، تقول الأم (هيه) أي نعم، تسالها مخطوبة؟ ترد عليها نعم أولا؟ هـذي (العودة ؟) أي الكبيرة، ترد عليها الأم الجواب». ثم تُغادر دون أن تتحدث بالموضوع، وتذهب لأم الفتى تخبرها عن الفتاة ومواصفاتها فإن أعجبت أم الفتى المواصفات التي قيلت لها، أخبرت زوجها وابنها فإن أعجبتهم المواصفات ذهبت بعد يومين مصطحبة المرأة (الوسيط) وإحدى قريباتها لزيارة بيت أهل الفتاة بشكل رسمى وخطبت الفتاة. وإذا كانت الأسر بينها معرفة مسبقة ويعرفون الفتاة وأمها وأصلها وصفاتها تُرسِل المرأة لتخطب مباشرة. ولتعرف رأي الأسرة تقول: (قوم فلان مطرشيني يبون يخطبون فلانة حق ولدهم فلان، فترد عليها أم البنت: والنعم فيهم نعرفهم ونعم الناس، فالكم طيب، لكن بخبرأبوها وبنرد عليكم خبر)أى أن الأسرة الفلانية قد أرسلوني لخطبة ابنتكم لابنهم، فترد الأم بالثناء على الأسرة والوعد بالخير (فالكم طيب) أي حظكم وفير. وتبدى الايجاب المشروط بموافقة الأب، الذي ستأخذ رأيه ثم ترسل لهم الجواب. ومن العبارات أيضا: (ولد فلان حاط عينه على نخلة في بيتكم) أي أن فلان يريد أن يخطب عندكم، وتشبه الفتاة بالنخلة التي تُررع عادة في البيوت، وتكون النخلة كناية عن الفتاة التي بلغت سن الزواج الموجودة في ذلك البيت. وهنا يظهر تاثير البيئة

أي أدبها وطريقة استقبالها للضيوف كما تراقب مشيتها وطولها وعرضها، (ضعيفة، متينة) أي نحيفة، مشينها وطولها وعرضها، (ضعيفة، متينة) أي نحيفة، سمينة، أقدامها حلوة، فيها (براطم) وإلا مافيها،أي شفايفها غليظة؟ (ضروسها طالعه خاري) أي أسنانها مصفوفة أم خارجة من فمها. كذلك يبحث عن الفتاة البيضاء ذات الشعر الطويل، متوسطة الطول، فالطويلة جدا غير مرغوب فيها والقصيرة جدا أيضا غير مرغوب فيها (لاطويلة وايد ولا قصيرة وايد) ومن المواصفات لتي تحرص الأمهات أن تتصف بها الفتاة التي ستزوجها ابنها كما ذكرت إحدى الراويات: أن تكون (أعدنة) والعدنة تقصد بها الفتاة الممتلئة ذات القوام المتكامل، مرددة الأبيات التالية:

لا في القصيرة هاية ولا في الطويلة فن

## عليك بالمدماية إلي في الحضن تنلم

وذكرت إحدى الاخباريات أن البعيض كان يختبر الفتاة باعطائها المكسرات (الجوز) لتكسرها، كذلك قد تختبر شراهتها للطعام بإعطائها كيسابه مكسرات أوأى طعام وتراقب تصرفها فان أخذته منها ووضعته جانبا فهذا يدل على عدم شراهتها للطعام وإن فتحته وأكلت منه مباشرة فتحكم عليها بأنها (هلعة) أي شرهة وتحب الأكل. وذكرت الإخبارية أن الأمهات في الماضي كن ينبهن بناتهن لمثل تلك المواقف شارحات لهن أصول التعامل مع الضيوف. كذلك قد تتحين أم الفتي فرصة جلوس فتيات البيت الذي رُشح لها لتخطب منه في فناء المنزل من خلال حائط البيت المصنوع من سعف النخيل فتستطيع من خلاله رؤية الفتيات دون أن يرينها. ثم تبدأ الخطوة الثانية للخطبة فبعد أن تخرج أم الفتي من بيت أهل الفتاة التي وقع الاختيارعليها، تخبر زوجها بأنها قد زارت بيت فلان ورأت الفتاة، وتشرح له مارأت من الفتاة، فإن رأت اموراً إيجابية من نظافة وحسن استقبال، أخبرت الفتى ووصفت له الفتاة ، فيوافق عليها، فتبدأ الأم بالاستعداد، لزيارة بيت أهل الفتاة بشكل رسمى مصطحبة إحدى صديقاتها أوجاراتها المقربات، وتذكر أيضا أن الأم عندما تزورها النساء لأول مرة أو يكن جئن من (فريج غير فريجهم) أي ليس من حيهم، أو نساء (غُرب) أي أغراب كما

ذكرت، تشعر أن الأمرغريب وأنهن جئن للخطبة فتأمر بناتها بالبقاء في الغرفة وعدم الخروج، وتأمرهن بإعداد (لفالة أو أفوالة)8 أي الضيافة دون الخروج للضيوف، وتباشرهي بنفسها استقبالهن وضيافتهن بالطعام والبخور والعطور (فمن عادات أهل الإمارات أن يُستقبل الضيف بالطعام وقبل الخروج يقدم له العطر والبخور). ثم يبدأن بالكلام في موضوع الخطبة حيث تبدأ المرأة المصاحبة لأم الفتي بالحديث، وعادة ماتكون هذه المرأة معروفة لدى الطرفين حيث تقول لها أن هذه المرأة فلانة بنت فلان زوحة فلان بن فلان جاءت لتخطب ابنتكم فلانة، ماذا تقولين؟ فترد الأم: حياكم الله لكن أنا (مالي شور، الشور شور أبوها) تقصد أن الأمر والمشورة بيد أبيها وإخوتها، فترد المرأة حسنا أنت أخبريهم، ونحن سنرسل لهم من يحدثهم في الأمر. وتذكر الإخبارية أن المرأة التي تكون مع أم الفتي تصرعلى معرفة رأي الأم في نسب العائلة المتقدمة للخطبة، قبل أن يبدأن في الأكل من الطعام المقدم لهن من قبل الأم، فتثنى الأم على العائلة واعدة إياهم بأخبار الأب. وبعد أن ترجع أم العريس إلى البيت تخبر الأب بماحدث، وينتظرون رد أهل الفتاة. وفي بعض الأحيان لا تذهب الأم للخطبة بصحبة الوسيط، فبعد أن ترى أم الفتى الفتاة وتعجبها تخبر زوجها عن الفتاة وأهلها، فيرسل الأب رجلاً ذا مواصفات حميدة له كلمة بين الناس ومشهود له بالحكمة والرأى السديد، إلى والد الفتاة يخبره برغبة العائلة الفلانية في خطبة ابنته، ويأخذ منه الرد بالموافقة أو الرفض. فإذا وافق الأب، يقول لهم (حياكم الله تفضلوا) ليلة الجمعة مثلا، أو أي يوم آخر، لكن أغلب الأيام أن يكون ليلة الجمعة أو ليلة الأثنين كما أكد جميع الإخباريين، فيأتى أبو الفتى ومعه مجموعة من الرجال من أهله وأقاربه للاتفاق على المهرومتعلقات الرواج. وكان والدالفتاة عندما تخطب ابنته يأخذ مشورة ورأى والديه وأعمام وأخوال الفتاة فإذا وافق الجميع أرسل للعائلة بالموافقة. أما إذا تم رفض المتقدم يرسل (للوسيط) من يخبره أن البنت لاتزال صغيرة، أو أنها (محيرة حق ولد عمها) أو يقال (ماشي نصيب).



اذا نجد أن الخطبة في الماضي تمر بمراحل أساسية وهي: زيارة بيت العروس، السؤال عن المعرس، الموافقة، ثم (القصص) أي الاتفاق بين العائلتين. ويقال: (قصوا المال) وتُسمي فترة الخطوبة فترة القصص أو الخطبة. ويُطلق على الفتاة في تلك الفترة السم مخطوبة، أو ويُطلق على الفتاة في تلك الفترة السم مخطوبة، أو محجوزة. وكانت فترة الخطوبة لا تطول أكثر من شهر، حسب ظروف العريس، إن كان المتقدم العريس جاهزا قد يتجاوز عن الخطوبة بعقد القران خاصة إذا كان بين العائلتين قرابة. ولم تكن هناك حفل خطوبة بل مجرد وليمة عشاء يقيمها أهل العروس للرجال الذين يأتون وتبعاته. بعد الاتفاق على المهرو لوازم الزواج وتبعاته. بعد الاتفاق تُطلق أعيرة نارية في الهواء كدليل الميران الخطبة. ويتم اشهار الخطبة خوفا من وجود إلى الرضاع بين الخطيبين.

ورغم أن عينة الدراسة أكد أغلبها أن الخطبة لم يكن لها أيام معينة يستبشر بها الناس ويحرصون على إقامتها فيها فإن البعض ذكر أن هناك من يستبشر ببعض الأيام. رغم تأكيدهم أن الخطبة كل الأيام فيها مناسبة ولكن يفضل نهاية الأسبوع يوم

الخميس ليلة الجمعة أويوم الأثنين ليلة الثلاثاء. أوليلة الأثنين وحول الجهة التي تتحمل تكاليف الاحتفال بالخطبة أكدت جميع عينة الدراسة أن أهل العروس هم الذين يتحملون تكاليف الخطبة. وبعد الخطبة لا يُسمح للعريس برؤية عروسه إلا ليلة الزفاف. ولا يُسمح له بالتردد على بيت خطيبته، إلا نادرا وتكون الزيارة للرجال من العائلة ويجلس في المجلس الخاص بالرجال ولايرى خطيبته ابدأ. أما الفتاة فلا يُسمح لها أبدا بزيارة بيت خطيبها بل يُعتبر ذلك من المعيب في المجتمع حتى إن كانت من الأقارب. بل إن العروس تختفي عن الانظار بمجرد أن تُخطب، وتلبس البرقع ولا تخرج إلا للضرورة وبصحبة أمها. ولم تكن هناك هدايا متبادلة بين العائلتين إلا في المناسبات وحسب مقدرة الخاطب بأن يرسل لأهل خطيبته في العيد أو شهر رمضان هدية رمزية مثل: التمرأو السمك، أما الجيران فقد أكد أغلب الإخباريين من عينة الدراسة لم يكونوا يقدمون هدايا للعروسين أو أهلهما في الخطوبة. أما عن فسخ الخطوبة في الماضي، فيتم إرسال (وسيط) شخص (رجل أو إمرأة) لأهل المعرس يقول له ما (شي نصيب) أي لا يوجد

نصيب لكم عند هذه العائلة. أو يكون الأمر باتفاق الطرفين، أما إذا حصل خلاف بين العائلتين فإن والد البنت يذهب (للمطراش) أي الوسيط ويخبره ويرجع المهر. (طارش) أوالوسيط يقول: (ماشي نصيب) أي لا يوجد نصيب بين الطرفين وبهذه العبارة يتم فسـخ الخطوبة. كما نلاحـظ أن في المـاضي كان هناك خطوبة بين الأطفال وحول أهم الطرق في الكيفية التي كانت تتم الخطبة فيها بين الأطفال، كأن تكون بين الأقارب والجيران فإذا كانوا جيرانا أو أبناء عم، أو عندما يولد طفلان في الأسرة أو في (الفريج) في الحي لجيران العلاقة بينهم حميمية، تقول الأم هذي البنت لولدي، وعادة تسمى التحييرأو الحجز خاصة لابن العم أو الجار. ويقوم بالخطوبة بدلا من الفتاة والفتى الصغيرين: الكبار - الوالدان - الأمهات - الجدان -بين الصديقات. ويُطلق على هذه العادة مسميات مختلفة مثل: (التحيير) في البيئة الساحلية والبدوية، و(التنحيل) في البيئة الجبلية. وهناك إجراءات يقوم بها أهل العريس، وأخرى يقوم بها أهل العروس بعد الخطبة حيث تبدأأم العريس بشراء جهاز العروس وتجهيزه، ثم يُرسل (الحاضر) الجهاز لأم العروس في موكب من النساء، ويرسل مع جهاز العروس ذهب ومهر وملابس ومستلزمات العروس، كما يبدأ أهل العريس بتجهيزا لاحتياجات الخاصة بطعام يوم العرس (الذباخ،أدوات الطبخ مكان الطبخ الاتفاق مع الطابخين والقصابين والفرق الشعبية) بعد تحديد يوم العرس. أما أم العروس فبعد أن يُرسل لها جهاز ابنتها من قبل أهل العريس تتبع النواقص منه لتقوم بإكماله، وذلك بالذهاب مع إحدى الصديقات المقربات لأماكن بيع الأقمشة وشراء الحاجيات الناقصة. ثم ترسل إلى جاراتها ليأتين لمساعداتها في خياطــة ملابـس العروس، حيـث تُنصـب في البيت خيمـة (شـراع) ولتجلس تحتـه الجارات حـين خياطة الملابس. ويُنصب في ساحة المنزل، ويُستلف عادة هذا الشراع من أصحاب (الأبوام) أي السفن الشراعية، حيث يستخدم كسقف لتغطية فناء البيت وساحة البيت، فقد كانت البيوت العربية القديمة عبارة عن (ليوانات) وهي أروقة تتخللها الغرف التي تطل

على ساحة المنزل والتي تكون في العادة واسعة. وبعد الانتهاء من خياطة جهاز العروس، يُصف في بقش أو صندوق خاص بالملابس (سحارة، صندوق بونيوم) وبعد أن تبخر الملابس وتُعطر، حتى يحين يوم الزفاف، ويعرض على جارات وصديقات أم العروس من المدعوات يوم الاربعاء اليوم الذي يسبق يوم الزفاف.

## ملاحظات وإستنتاجات

\* ان مصطلح (عرس) هو التعبير لمصطلح زواج في الماضي، فقد أكد جميع الإخباريين أن كلمة (عرس) أو (أرس) تعني الزواج، وتُعبر عن حدث الزواج. والكلمة تختلف في نطقها حسب البيئات والمناطق.

كما نلاحظ من المادة الاثنوجرافية على حرص الأسر في منتصف القرن الماضي على تزويج ابنائهم وهم صغار السن فالولد يتزوج بمجرد البلوغ ( 17-20 سنة) والفتاة يمكن أن تزوج قبل أن تصل إلى سن البلوغ (10-14 سنة). كما يتحكم الوضع الاقتصادي والطبقى في سن زواج الفتى لتوافر المقدرة المالية والمستوى الاجتماعي، فإذا كان الفتي من أسرة مقتدرة (مستدة) وتستطيع تزويج ابنها دون أن يتحمل هو أى نفقات أو مسؤوليات، زوجه أبوه بمجرد أن يطلب الـزواج. ووضع الفتاة لا يختلف عن وضع الفتي إذ تحرص الأسر على زواج البنت مباشرة فور البلوغ وقبله في بعض الأحيان، فالسن المثلى لزواج البنت هي الثالثة عشرة بمجرد بلوغها وأحيانا قبل ذلك، وأرجع الإخباريون من عينة الدراسة ذلك إلى أن الزواج سترللبنت وأن الفتاة ما لها إلا النزواج، وخاصة إذا تقدم لها رجل (ما ينعاب) أي ليس فيه عيوب ومقتدر وذو أصل وفصل، حتى إن لم تكن قد بلغت سن الزواج، فكثيرمن الأحيان كان الرجل يخطب الفتاة وينتظر عليها (لو يتزوج الريال بنية صغيرة يصبر عليها أو يتركها في بيت أبوها حتى تبلغ أو يتزوجها ويسافريشتغل في الكويت أو الدمام ويتركها عند أهله أمه وأبوه تمرسنة أوسنتين تكون البنت كبرت

وتعلمت على ايد أمه كأنها تربت في البيت، الريال العاقل يسوي جنده) وخاصة إذا كانت البنت متميزه بخصال حميدة، ويخاف أن يسبقه غيره في خطبتها. ويرجع سبب الزواج المبكر للفتاة في خمسينات القرن الماضي إلى غياب القوانين والتشريعات في تلك الفترة التي تُحدد سنا قانونيا للزواج يتم الالتزام به من قبل الأهالي، وبغياب هذا القانون أصبح زواج الفتيات في هذا السن عادة اجتماعية في المجتمع. وهناك مبررات أخرى للزواج المبكر مثل: الحفاظ على البنت وصيانة شرفها وذلك بالتبكير بزواجها ومحاولة مساعدتها ماليا اذا كان زوجها غير ميسور الحال حفاظا على الستمرار حياتها الزوجية.

- \* تخفيف العبء على الأسرة وخاصة في الأسركثيرة العدد قليلة الدخل ولذلك تزوج تلك الأسربناتها في سن مبكر وخاصة إذا كان الزوج من ذوي الحال الميسور فان أغلب مصاريف الأسرة يتحملها بنفسه إكراما للزوجة. كما يقول المثل: (كون نسيب ولا تكون بن عم).
- \* الاستفادة المادية الضرورية للأسرة من خلال مايسوقه الخاطب من مؤن وذهب ومال (الأرز، والذباح) وخاصة في المستويات الطبقية المتوسطة.
- \* تـتزوج البنـت مبكـرا لتسـتفيد بشـبابها، إذ تدعـو العـادات والتقاليـد لـزواج البنـت في مرحلـة النضـارة والحيويـة لتعـين زوجهـا علـى الحيـاة وتنجـب لـه الذريـة.
- \* قديكون الزواج المبكر أمراً مفضلاً بل لازماً يملأ فراغ وقت البنت فهي تعمل فقط أعمال البيت وهي قليلة في الماضي ولديها وقت طويل لاتشتغل فيه فلماذا تبقى على هذا الحال بدون زواج؟.
- \* تدريب البنت على الاعتماد على الـذات ومواجهة مشكلات الواقع وهنا يؤدي الـزواج المبكر للبنت في بعض الحالات الى تغير في طريقة حياتها وسلوكها، حتى تعتمد على نفسها وتتكيف مع حياتها الجديدة وتستقل عن اسرتها الأصلية.

أما زواج الشباب في سن مبكرة فيرجع لمبررات مختلفة مثل:

- \* الإنجاب المبكر في حياة الأب بحيث يرى أحفاده كما ينجب الإبن المتزوج أولاده في شبابه فيستطيع تربيتهم والاهتمام بهم. كذلك تحرص التقاليد على زواج الإبن مبكراحتى يكبرحجم الأسرة وتزداد قوة وعزوة ويعمر المكان. فإذا تروج الأولاد والبنات وأنجبوا يزيد حجم الأسرة وتقوى.
- \* الـزواج المبكر للولد سـترة له ووقاية لـه من الانحراف، وحفاظا على سـمعة الأسـرة. ويفرض النشـاط الاقتصادي السـائد زواج الولـد مبكراً.
- \* يُعتبرالزواج المبكرصلاحا للولد حيث تحثه زوجته الصالحة على فعل الخيروالسعي على الرزق.
- \* یکسب الولد من الزواج المبکر الإحساس بالمسئولیة حینما ینجب وتکبر أسرته، فیتولی تدبیر أمره بنفسه دونما الاعتماد علی أمه وأبیه 11.

ونلاحظ الاتفاق بين ماذكره المستشرقون الأجانب والمبشرون الأجانب وذكرته أغلب عينة الدراسة من الإخباريين عندما سئلوا عن سن الزواج في الماضي فذكروا أن أقل سن كان تسع سنوات وأكبرسن لزواج الفتاة أربع عشرة سنة، ولو تاخرت الفتاة عن هذا السن تُعتبر متاخرة في الزواج وهذا ما أكدته الطبيبة ماري برونز عندما قالت: «دعتنا أم عبدالله إلى زواج ابنتها التي كانت تبلغ تقريبا عشرين عاما، وتضيف لقد انتظرت منيرة لوقت طويل لأنه لم يوجد القريب المناسب » 12. ورغم حرص الأسر في المجتمع التقليدي على زواج أبنائهم في سن مبكرة، فإن هناك حالات كانت تضطر إلى التاخر في الرواج أو عدم الزواج سواء الفتيات أو الشباب، فمن الإسباب التي ذكرها الإخباريون والتي تجعل الفتاة تتاخر في الزواج أو لا تــتزوج: - أن تكـون الفتاة مريضـة مرضا مزمنا أو بها عيب خلقى، أو (محيرة) لابن عمها فتضطر لانتظاره أو لا تريده وهو لا يريد التنازل عنها فيتقدم بها السن دون زواج. ثـم أرجع الجميع تأخـر الفتاة في الـزواج إلى



النصيب والرضاء بمشيئته فالرضاء بالمقسوم عبادة. أما تأخرالفتى في الزواج فيرجع إلى عدم مقدرته المادية وتحمله تكاليف واعباء الزواج، وليس لديه من يعينه، أويكون مريضا، لهذا ذكر الرواة أن الفتى يتأخر في الزواج في تلك الأيام إلى سن (30–35) لأنه يضطر إلى أن (يكد ويمع بيزات) ويقصد أن يعمل ويجمع الأموال، من أجل توفير المهر كما ذكرت إحدى الإخباريات إن زوجها أكمل مهرها بدفعات وهو يعمل في الكويت وكان يرسل لهم في كل مرة جزءا من المهر حتى اكتمل المهر.

تاتي القرابة في المقدمة عند الاختيار لزواج الفتاة أو الفتى. والقرابة تضم درجات وفئات من الأاقارب رتبها الإخباريون من خلال اجاباتهم كالتالي: إبن العم، إبن الخالة، وإبن الخال، أبن العمة. ونلاحظ أن الحزواج من أبناء العمومة يأتي في المرتبة الأولى وهو أكثر انتشاراً في الماضي، حيث أكد الاخباريون أن ابن أكثر انتشاراً في الماضي، حيث أكد الاخباريون أن ابن العمم لابد أن يتزوج ابنة عمه وأن تقدم لها شخص آخر لابد أن يؤخذ رأيه في المتقدم فإن أبدى رغبته في الزواج من أبنة عمه يُرفض المتقدم ويتزوجها هو. الزواج من أبنة عمه يُرفض المتقدم ويتزوجها هو. بل أن البعض أكد أن إرضاء وتطيب خاطر أبن العم يقع على مسؤولية المتقدم وذلك بتقديم (رضوة) أي هدية لأبن العم تطيبا لخاطره. ثم يأتي أبن الخالة في المرتبة الثائية في المرتبة الثائية أبن الخالة

النزواج القرابي، ثم أبناء وبنات العمة. وهنا يظهر دور الأم التي ترغب في تزويج بناتها وأبنائها من أولاد أخيها وأولاد أخواتها، ثم يأتي أبن العمة في المرتبة الرابعة ثم تأتي القرابة الأبعد. ثم يظهر الزواج الاغترابي وذلك بالنزواج من خارج الأسرة، بالنزواج من أبناء الجيران أو بناتهم ويرجع ذلك لمعرفة الأسرة لطباع البنت أو الولد بحكم الجيرة ومعرفة طباع الأسرة. ويتفق ماذكرته عينة الدراسة من الإخباريين وما ذكره المؤرخون والمستشرقون الأجانب عندما ذكروا أن الأولوية في اختيار العريس تكون للأقارب وخاصة أبن العم، كما ذكرت فراوكة هيرد، المؤرخة الألمانية «تتزوج الفتيات من أفراد العائلة نفسها وكلما كانت صلة القرابة وثيقة كان ذلك أفضل بدءا من أولاد العم مباشرة وأبناء الخال المباشرين » 13. واتفقت معها، الطبيبة ماري عندما قالت: «أن ابن العم له أحقية في ابنة عمه وأن الأسر في الشرق الأوسط لا تخرج في الزواج عن نطاق العائلة وأن زواج الأقارب هو الأنسب وهو حماية للزوجة والأبناء حيث يسعى طرفا العائلة إلى استقراره وهو أيضا يضع ثروة العائلة الممتدة المالية تحت سيطرة العائلة »14.

نلاحظ أن الفتى إذا رغب في الزواج يضائح أمه فتنقل هذه الرغبة إلى أبيه، أو يفاتح أباه مباشرة. فإذا كانت له ابنة عم يقصد الأب أخاه في المجلس أو البيت ليفاتحه

في الأمر، فأحيانا يوافق مباشرة ويخبرا لأم لتجهز ابنتها، وتذهب أم الفتي لأم الفتاة لتخبرها بالامر. ونلاحظ أن هناك قدراً ضئيلاً من الاختيار للفتى يتمثل بمبادرته بمفاتحة أمه برغبته في الزواج فتضائح أباه، أو يشير إلى فتاة معينة يكون قد رأها في (سكة) فاعجبته فيطلب من أمه أن تسال عنها وتخطبها له. أما الفتاة فلم تكن العادات والتقاليد في الماضي تسمح لها بحق الاختيار على الإطلاق (البنت مالها شور) أي لم يكن يؤخذ رأيها في الزواج من فلان دون فلان، بل تقبل بما اختاره أهلها دون اعــتراض. فالفتاة كانـت مجبرة على قبول الشخص الذي يختاره ولى الأمر مهما كانت صفاته فهي لا ترفض فتى تقدم لخطبتها لأن ذلك يمثل لها قمة العار ويكسر مقام ذويها أمام أفراد المجتمع المحلى. اذا رغم تعدد أساليب الاختيار الزواجي، فإن الإطار العام لهذا الاختيار يحكمه عامل أساسي عبر السياقات المجتمعية المختلفة، هو: أسلوب الاختيار، ومن الطبيعي أن تختلف متضمنات هذا العامل من نمط ثقافي إلى آخر، فقد لا يسمح إطار نمط ثقافي معين إلا بمجال ضيق جدا للاختيار، بينما يتسع هذا المجال في إطار نمط ثقافي آخر، وقد تسمح بعض المجتمعات بأساليب متعددة في الاختيار الزواجي بما في ذلك تدخل الوالدين والأقارب، بينما تقيد مجتمعات أخرى هذه الأساليب15.

كما نلاحظ أن الزواج هو اختيار الأبوين وترتيب من الأبوين بل في كثيرمن الأحيان يتم الاتفاق

وهناك فرق بين (التحير) وبين (التسمية) فالتحير قاصر فقط على بنات العم ويستحيل فكه إلا بالتراضي والواسطات والترجي. أما التسمية فتكون بين الأقارب (بنت الخال والخالة مثلا) أو بين غير الأقارب (المعارف والجيران والأصدقاء) وفي التسمية قدر من الحرية لفكها بناءً على رغبة أحد الطرفين دونما وسطاء ولا تراض ولا عواقب وخيمة. وكل من (التحير) و(التسمية) خطبة طويلة لكن (التسمية) خطبة مقدمة و(التحير) خطبة سارية متعارف عليها عند الجميع. وتختلف (التسمية) عن

(التحير) أن حرية فكها مكفولة للطرفين إذا رغيب

أحدهما عن الآخر أو سادت خلافات بين الأقارب أو الجيران أو الأصدقاء أُلغى الارتباط تلقائيا دون

عليه منذ الطفولة المبكرة لأبنائهما وهو يظهر في عليه منذ (التحيير) أو (التنحيل) وهي أن يزوج الأبوان

أبناءهما مستقبلا سواء من داخل الأسرة القرابية

بالتحيير بين أبناء العمومة أو خارج الجماعة

القرابية بالتحير بين أبناء الجيران أو الأصدقاء.

وليس هناك فكاك من هذا (التحيير) إلا برضاء

وبترخيص من الفتى الذي حُيرت له الفتاة، وخاصة

ابن العم . وهو كالعقد المسجل حيث لا يسهل

الفكاك منه إلا إذا وافق الشخص على فك الفتاة

عن طيب خاطراي بالتراضي.

# الهوامش

 1 - ديوررانت (ويل) ، قصة الحضارة، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، 2001، ص: 56-49

2 - الكتاني، (محمد)، العادات والتقاليد والهوية الوطنية، العادات والتقاليد في المجتمع المغربي، ندوة لجنة القيم الروحية والفكرية، مراكش، 26 شوال 1428/7نوفمبر 2007ص31

3 - ابن خلدون، (عبد الرحمن) مقدمة أبن خلدون، ج
 1، الجزء الأول، دار نهضة مصر للطباعة والتوزيع، القاهرة، 2006م ص: 329

4 - الزط: هم النور. ويسمون الغجر.

تمسك أحدهما بالاخر16.

\* العيمي: يقصد بها غير العربي، والعجم هم الذين هاجروا من إيران واستقروا في البلاد من فترات طويلة وهذه الطبقة الاجتماعية المهاجرة للمنطقة تداخلت مع أبناء المجتمع في علاقات اجتماعية واقتصادية، حيث أن غالبيتهم من التجار، ولهذه الطبقة تقاليد وعادات تختلف عن عادات وتقاليد مجتمع الإمارات، والزواج في هذه الطبقة يتم من داخلها، ولايمكن لابن هذه الطبقة الزواج من بنات المجتمع، إلا أن هناك بعضا من أبناء المجتمع التقليدي تزوجوا من هذه الطبقة، وهم معدودون. ذلك في الماضي أما في الوقت الحالي فقط اصبحت تلك الطبقة من نسيج المجتمع وتلاحمت

- وتزاوجت مع الكثير من الأسر واصبحوا كيان واحد. ولم يعد هنالك فرق بينهم.
- \* البلوشي: من القبائل البلوشية، الذين يسمون (البلوش) نسبة إلى بلدهم إقليم بلوشستان أو بلوخستان وهو إقليم تقاسمه إيران وأفغانستان منذ عشرات السنين هاجر بعض أهله إلى الخليج واستقروا في الكثير من بلدانه.
- \*العبد: ويقصد به العبد الأسود وهم من العبيد الزنوج جلبهم تجار الخليج من سواحل أفريقيا كايدي عاملة واستقرا في المنطقة.
- \*الحداد: نسبة إلى الحدادة، وهذه المهنة يمارسها الرجال، وهي عبارة عن صنع السيوف والسكاكين والفؤوس والأقفال والمفاتيح والشيابيك.
- \*الخباز: هو الشخص الذي يعمل في الفرن التقليدي الذي كان يوجد في الأسواق ويقوم بخبز الخبز للناس.
- \*الخراز: هو الشخص الذي يمارس حرفة صناعة الأحذية التقليدية للرجال والنساء،
- \*الصفار: هو مبيض النحاس كما يسمى في مصر وبلاد الشام، وهو القزادري كما يسمى في الجزائر وتونس. والصفار يقوم بمعالجة القدور وأواني النحاس بإزالة ماعلق بها من آثار الاستعمال أو الإهمال وذلك بتبييضها
- 5 انتهت العبودية في الإمارات ومنطقة الخليج العربي، بموجب المعاهدات التي فرضتها بريطانيا على حكام منطقة الخليج العربي 1847م. انظر: مجموعة المعاهدات والتعهدات والسندات ذات العلاقة بالهند (البريطانية) والخليج والجزيرة العربية، جمع وتصنيف:سي يواتجيسون بي سي اس .ص:22-401.
- 6 فعل التحميد يطلق على إنشاد قصيدة التحميد، أثناء الدوارة، وهي دوران دارسين القران في الحي احتفاء بزميلهم الذي ختم القران الكريم حفظا، والتحميد، قصيدة وعظية يتلوها احد الطلبة أو الطالبات أثناء عملية الدوارة، وتتضمن التذكير بالموت والحساب والحنة والنار.
- 7 الراوية : مريم بنت محمد حميدان، تمت المقابلة في الريل 2011م
- 8 فوالة (لفالة): مشتقة من الفأل الذي عادة ما يستبشر به الإنسان في أول وقته ولا يكون إلا حسنا، والفوالة لفظ شعبي يطلق على الطعام الذي يقدم للزائر المعتاد. رجلا كان أو إمراة. من الجيران أو الأقارب فلابد أن يستقبل

- من قبل أهل البيت بهذا المظهر كقيمة من قيم الكرم والضيافة.
- 9 عبارة عن قطعة كبيرة من القماش الغليظ الذي يستخدم عادة في صناعة أشرعة السفن، والاسم مشتق من شراع السفينة، يتم استلافه عادة من أصحاب السفن يغطى به فناء بيت العروس لتجلس تحته النساء أثناء خياطة ملابس العروس.
- 10 السحارة: هي صندوق صنع من المعدن، يشبه شنطة الملابس في الوقت الحالى.
- \* الصندوق بونيوم: أي أبو النجوم وهو صندوق مصنوع من الخشب مزخرف بأشكال على شكل نجوم يجلب عادة من الهند. انظر ملحق الصور.
- 11 آل ثاني، (نورة ناصر) مرجع سابق ، ص: ص: -69 69
  - 12 أليسون (ماري برونز). مرجع سابق. ص 122
- 13 ھىر (فراوكة) باي،frauk Heard مرجع سابق،ص: 140
- 200 مرجع سابق: ص 200 أليسون (ماري برونز). مرجع سابق: ص 14 15 Bergmar, Marcie & Bergmark, R. Edward. (2005), Mate Selection Across Cultures. Journal Of Compaeative Family Studies, Vol 36 (4), PP. 667–668.
  - 16 آل ثانی، (نورة ناصر) مرجع سابق، ص: 19

# الصور

- https://cache.albayan.ae/polopoly\_ fs/1.1477532.1476104718!/image/image.png
- https://cache.emaratalyoum.com/pol- 2 opoly\_fs/1.894809.1462856037!/image/ image.jpg
- http://www.alkhaleej.ae/file/GetIm- 3
  ageCustom/e5a3ab3e-3ee5-4833-86c87d7be2dba07d/460/355
- http://www.alittihad.ae/assets/im- 4 ages/Dunia/2014/02/22/320x-240/90a-na-83611.jpg



امرأة في حالة تلبس بخيط الحبش

# الزارية السودان: علج نفسي شعبي

# أ. أمامة معمد الخير عكاشة – كاتبة من السودان

# 1 - الطب الشعبي النفسي: الزار في السودان دراسة حالة

تتناول هـنه الدراسـة دور الطب الشعبي في السودان حيث تتعدد مجالاته من معالجين بالأعشاب، معالجين للكسور (البصير)، متخصصين في الحجامـة والرقيا بالقران. أما في المسجد حيث تحفيط القرآن على يد شيوخ الطرق الصوفية فتوجد عيادة متكاملة لعلاج الأمراض الاجتماعية والنفسية. أيضا لشيوخ الزار دور كبير في علاج الأمراض النفسية. ستركز هذه الدراسـة على الزار كدراسـة حالة.

# الطب النفسي الشعبي

المرض قديم قدم الانسان وقبل الطب الحديث كان التداوي منها بالطب الشعبي الأدبيات للطب الشعبي تدلل على أنها تراث إنساني أصيل أعتمد على منهج الملاحظة الفطرية والتجربة والخطأ كمدخل لبلورة وتجسيد الظاهرة. كما أنّ أدبيات الطب الشعبي تعج بالقيم والمفاهيم المستمدة من الاعتقاد في أنماط العلاج الروحي والنفسي والتداوي بالأعشاب والعناصر الطبيعية وقد كان لهذا دور في تثبيت قواعده واكتساب وضعيته المميزة. إن العلاج في هذا المجال يتأتى من خلال الاستجابة للمعالج والثقة في الدواء مع عمق الاعتقاد فيه أ.

عـزا الإنسـان الأول الأمـراض لقـوى فـوق الطبيعة قوى غامضـة لا يمكن لأحـد الوصول اليهـا والتداوي من أمراضهـا إلا بالتواصل مع الكهنة والشـيوخ ورجال الدين الذيـن يتوارثـون أسـرار العلاج مـن أسـرهم ويحافظون عليها لتعطيهم وضعا ممـيزا في المجتمع. وهم يحيطون هذا العـلاج بالرقى والتمائم والتعاويذ والأناشـيد والموسـيقى.

الطب الشعبي في السودان من أغنى أنواع الطب الشعبي في العالم فهو جزء من الثقافات السودانية المتعددة الضاربة في القدم يعود للحضارات التي قامت على النيل قروناً قبل ميلاد المسيح مثل الحضارة الكوشية وحضارة كرمة ومروي والمقرة وعلوة. في السودان كما في الدول الأفريقية الأخرى، دخل الطب الحديث مع دخول المستعمر 1898-1956. ومن واقع الخارطة الجغرافية السكانية للخدمات الصحية واقع الخارطة الجغرافية السكانية للخدمات الصحية نجد أن ملايين يلجأون للطب الشعبي لعلاج عللهم الجسمانية والنفسية والعقلية. ويعزى ذلك لعجز الخدمات الطبية الحديثة في الوصول إليهم، وهناك السبب الأقوى في اعتقادهم في المعالجين الشعبيين الذين ارتبطوا بعقائدهم الدينية ومقدساتهم.

أجريت في السودان محاولات مُقدرة من العاملين في الحقل العلمي لدمج الطب الشعبي والطب الحديث. أنشأ معهد الطب الشعبي التابع للمجلس القومي للبحوث التابع لوزارة التعليم العالي والبحث العلمي. وقد كان له محاولات مُقدرة في هذا المجال.

فى النصف الأول من القرن الماضي قام الطبيب النفسي التجاني الماحي وتلميذه طه بعشر بإنشاء عيادة نفسية في مسيد الشيخ ود بدر في شرق النيل الأزرق، قرية أمضبان 2. كما كان لهما محاولات مُقدرة مع شيوخ الزار:

جذب طقس الـزار وتميزه بعلاج الأمراض النفسية كثير من المعالجين النفسيين من أطباء وإختصاصيين إجتماعيين ونفسيين.

أُجري بحث في عيادة الخرطوم بحري للأمراض النفسية في الفترة 1973–1983 أثبت ان 34 % من مريضات العيادة يذهبن للعلاج بالزار وأن نسبة 85 % قد استفدن من هذا العلاج النفسي الشعبي 3.

بالنسبة للتجاني الماحي يرى ان وضع المرأة في المجتمعات الشرقية حيث تعاني من عقدة دونية وشعور بالذنب والحرمان العاطفي كل هذا دفعها لممارسة الزار للعلاج من الأعراض النفسية التي تعاني منها. وأكد على هذا طه بعشر، فمثلا في خيط الأطرش تكون المريضة تعاني علاقة محبطة مع زوج لا يسمع لها ولا يتكلم معها ومن خيط اللولية تعاني المريضة من قصور في العلاقة الزوجية الخاصة 4.

أيضا عبد الله عابدين خرج من درساته بأن النزار نظرية طبية متكاملة يوجد فيها سبب المرض وأعراضه وعلاجه. حيث تكون قوى ما فوق الطبيعة هي المسبب للمرض وأعراضه إذا كانت عصابية أو نفسية أو هستيرية. أما تشخيص المرض وعلاجه يقوم به شيخ الزار5.

الأخصائية النفسية: فتحية عمر أكدت على أن نساء الـزاريوجد لديهن اضطراب في الشخصية ناتج عن ضغوط إجتماعية يخفف عنها بتقمص أرواح الزار وممارسة طقوسه حيث يتم التنفيس عنها بصورة مقننة ومنطمة 6.

الاجتماعية: سامية النقر، افترضت ان للزار دورا إجتماعيا تمارس من خلاله المرأة أشياء تستطيع بها الحصول على أشياء مادية ودعم نفسى من رجلها7.



امرأة تقمصت خيط الزرق (السود).

الفلكلوري: سيد حريز، اعتبر الزار فولكدراما لها دورع للجي مبني على طقوس محددة تمثل سيكو دراما شعبية 8.

شرف الدين عبد السلام تحدث عن تمحور الزار بالدين وركز على تأثير الدين الإسلامي ولكنه لم يذكر أثر الأدين الأخرى الموجودة في السودان و.

في دراسة عن رمزية الألوان في طقوس الزار، بينت الكاتبة كيف تم الحوار الثقافي في الزار في عملية امتدت قرونا ترجع للحضارات الأولى التي قامت على النيل مثل حضارة كرمة 10.

#### ما هو الزار

الزار مجموعة من الطقوس قامت على معتقد هو أن مجموعة من أرواح الأسلاف والأسياد والشيوخ اذااستحضر spirit possession الريضة أرواحهم واستجابت لطلباتهم، فانها المريضة تشفى من مرضها.

ظاهرة تقمص أرواح الأسلاف والشفاء عن طريقهم ظاهرة متأصلة في القبائل الافريقية وقد وجدت في أنحاء

كثيرة من السودان بأسماء مختلفة الريح الاحمر البورى، الظهر، الستور، الكجور. ظاهرة الزار موجودة في دول كثيرة مجاورة للسودان، دول افريقية، عربية واسيوية.

ستركز هذه الدراسة على وسط السودان بالتحديد على الزار في الخرطوم التى تتواجد فيها معظم المجموعات العرقية السودانية حيث تعيش هذه المجموعات في شكل تداخل وتحاور ثقافي نتجت عنه ظواهر ثقافية مميزة .من هذه الظواهر الزار الذي توجد به ما يسمى بالخيط او الجماعة archtypes كل خيط يمثل مجموعة عرقية ذات سمات مميزة من لبس، عطور، بخور، حلى، طعام، موسيقى، رقص واللغة المستخدمة في الحوار مع شيخ الزار أوالأسياد. أو كلمات الأغاني.

## خيوطالزار

## 1 - خيط الدراويش:

ينده اوينادى فيها مجموعة مهمة من شيوخ الطرق الصوفية في السودان والعالم العربي مثل الشيخ عبد القادر الجيلانى، والمرغني وبناته ود ريا، وود حسونة ،البدوى والدسوقى حيث تكون الموسيقى موسيقى الزفة المصرية في هذين الشيخين الخيرين. اما فى بقية الشيوخ تكون الإيقاعات تلك المستخدمة في ذكر الطرق الصوفية السودانية. الملابس جلابية بيضاء او خضراء

#### 2 -خيط الزرق (السود):

تكون المزيورات فيه من أصول رقيق او قبائل غرب افريقيا مثل الهوسا والفلاتة او من جنوب السودان مثل الدنكا والشلك. نوع الملابس والأكل والرقص والغناء والأدوات التي تستخدم هي تلك التي تستخدم في معتقداتهم الشعبية في المناطق التي انحدروا منها. مثل خيط التمساح ونمر الكندو11.

#### 3 - خيط الحيش:

توجد أسماء تاريخية لملوك اثيوبيين كان لمالكهم علاقة وطيدة مع المالك السودانية القديمة مثل مملكة كوش واكسوم ومنهم سسانا خليفة عيزانا



جلد النمر الذى تلبسه المزيورة بخيط نمر الكندو

ومنليك أب سلاطين الحبش الى يعتقد بانه ابن الملك سليمان من مليكة سبأ الذي حكم مملكة امتدت من النيل حتى الهند 12 وعمد في اورشليم. اهم شخصية في هذا الخيط هي لولا، اسم لولا في اللغة النوبية يعني البنت. حلي وملابس ورقصات وغناء وبخوو وعطور هي اشياء العروس السودانية. توجد في هذا الخيط أسماء عربية مثل: محمد الصريف، بشيرماما، سلطان جباير. تتميزاشياء ومختصات هذا الخيط باللون الاحمر.

#### 4 - خيط الباشوات:

معظم الشخصيات من أصل سوداني ما عدا اثنين أمين بيه من اصل بسني اشتهر بالمعاملة الطيبة للسودانيين إبان حكم الاستعمار وقام بفك زرائب الرقيق وتحريرهم. وهناك خليل بيه من أصل تركي حكم اقليم كسلا في نفس العهد وكان محبوباً للناس. الملابس طربوش وعباية. إيقاع الموسيقي من غرب أفريقيا وتوجد اسماء من قبيلة الهوسا. هناك بنات أو حوريات البحر وهو اعتقاد يرجع تاريخه لما قبل اليهودية والمسيحية في السودان (امونرع وازيس وازريس).



أشياء تخص خيط الزرق.

#### 5 - خيط الخواجات:

الشخصيات في هذا الخيط من النصارى والأقباط السودانيين. أهم شخصيتين هما ست مريم العذراء والحكيم باشا الذي يلبس الروب الأبيض ويحمل السماعة، أطلق هذا الاسم على الطبيب الإنجليزي. إيقاع الموسيقي هو التمتم، ايقاع وسط السودان.

هناك بعض المداخلات بين هذه الخيوط في بعض الطقوس والشخصيات ونوع الطعام والموسيقى والرموز المادية تدلل على الحوار الثقافي بين هذه المجموعات منذ فترات تاريخية قديمة ومستمرة حتى اليوم.

## طقوس الزار

للـزارطقوس عديدة يقوم بها شيخ أو شيخة الزار. الشيخ هو الشخصية الأساسية في أداء الطقوس وله مساعدات مثـل الجليسة وهي نائبـة الشيخ وعليها الإبقـاء علـي نيران البخـور مشـتعلة طـوال الوقـت ومراقبـة وضبط المشـتركين في حفـل الزاروجلـد كل من يخالـف النظام. والنجيبة مهمتها خدمـة الحضور. هناك الجراية وهي المسـؤولة عـن توزيع الدعوات والرسـائل.

وحبوبة الكانون مهمتها الطبخ. وبنات العدة عليهن عزف الألات الموسيقية والحفاظ عليها نظيفة. العروس اوالمزيورة لها أيضا مساعدة تسمى الوزيرة. وهذه الطقوس هى:

# 1 - فتح العلبة:

هـوطقس تشـخيصي، العلبة هي علبـة البخورالتي تمثل سلطة الشيخ توجد أربعة علب بيضاء، حمراء، سوداء ومتعددة الألوان. لكل خيط بخور خاص به. في أول مقابلة للشيخ مع المزيورة، يسأل الشيخ المريضة عن الأعراض والمشاكل التي تعانى منها، ومن ثم يطلق البخور فإن حدثت استجابة مثل البكاء او التشنج أو رجفة تشخص المريضة مزيورة تتم متابعة الطقوس التشخيصية مثل التفتيش الذي تعزف فيه نغمات قصيرة، تكون استجابة المريضة في الغالب لنفس نوع البخور المميز لنوع الخيط. الطقس التشخيصي الأخير هـ و العلقة ياخذ الشيخ قطعة من ملابس المريضة مع سبع حبات بن وحلوى ويضعها تحت رأسه ليلا بعدها يحلم بنوع الـزار الـذي يتناغم مع التشـخيصين الأولين ومن ثم يخبر الشيخ المريضة بمتطلبات زارها من ذبيح و لونه وانواع الملابس والعطور والبخور والحلى. يحدد موعد الاحتفال، يكون اسبوع اذا استوفت المريضة الطلبات، اما إذا كان وضعها الاقتصادي لا يسمح يقام لها احتفال لمدة ثلاث أيام يسمى قدح البياض تقدم فيه أطعمة بيضاء مصنوعة من اللبن والزرة الأبيض. أويكون لمدة يوم واحديسمى التصبيرة حتى تستطيع المريضة إقامة الأسبوع، ويسمى الميزاذا كان النزار مسيحيا او الكرسي اذا كان مسلما. يكون فتح العلبة يوم الأحد والأربعاء. أما الاحتفال يبدأ يوم الأربعاء ويسبقه بيوم أي يوم الثلاثاء يكون طقس الحناء.

#### 2 - الحناء:

تضمخ أيدي وأرجل المزيورة بالحناء كذلك أرجل الذييح وآلة الطبل ارتبطت الحناء في الثقافة السودانية بالفرح وتمارس في الختان والزواج وزينة للمرأة المتزوجة التي لا تتركها إلا في حالات الحداد ما عدا التي حجت بيت الله او المزيورة، فلا تترك الحناء أبدا.

#### 3 - الاحتفال:

هو الطقس الرئيسي، يبدأ يوم الأربعاء يستمرلدة أسبوع إذا كان الأسياد مسلمين يسمى كرسيا اذا كانوا مسيحييين يسمى ميز، الفرق بين الاثنين في الأخير لاتوجد زيارة بحر ببداية الاحتفال تعزل العروس (المزيورة) في غرفة بجانب الآلات الموسيقية وتقوم الوزيرة نيابة عنها بأداء واجباتها الخارجية. ببداية الاحتفال تسمى المزيورة عروس حيث تحاط بهيبة كبيرة ولا يسمح لأحد بمصافحتها، واللائي في حالة حداد اوشهدن جنازة لايسمح لهن بالدخول وإن حدث ذلك هناك طقس حماية يجب ان يقام فورا (المشاهرة). وهو طقس سري يقام للمراة في مناسبات عدة مثل النفاس، الختان والزواج. في منتصف النهار تذبح (الكرامة) الخروف وتلطخ أطراف ووجه وشفايف العروس بالدم، وقبل الأسلمة كانت المريضة تشرب قليلا من الدم، بعدها يصطف الحضور بقيادة الشيخ تليه العروس وعلى انغام الموسييقي تسيرالمسيرة سبع مرات حول المنضدة التي توضع بها طلبات الأسياد. في الماضي حيث كان للزار قبول اجتماعي أكبر، كانت المسيرة تجوب المدينة وتزور أضرحة وقباب الأولياء والصالحين، وتوزع الصدقات أو الزيارات. ومن ثم يبدأ الرقص والغناء الذي يشارك فيه معظم الحضور من المزيورات. ترقص العروس حتى تتعب وتسقط في حالة اغماء trance state تبدأ العروس بعد ان يُحى الشيخ الاسياد بذكر الطلبات بلغة أسيادها التي غالبا ما تكون العربية مخلوطة بالانجليزية مثلا في خيط الخواجة أوالهوسا أو الأمهرية في خيط الزرق والأثيوبيين. يستمر الغناء والرقص طوال اليوم ويتوقف للصلاة أو الوجبات. في آخريوم هناك طقس حماية (الجرتق) وهوطقس عبور قديم وجد في الآثار السودانية في تعميد الملوك وما زال يُمارس في الزواج والختان والنفاس. ويحاط بهيبة كبيرة فمثلا اذا لم يُعمل للعرسان فلن يُرزقوا بأبناء. عند الغروب تبدأ زيارة النيل حيث تُقام طقوس التعميد التي تُجِرى في المناسبات الاخرى. وجدت هذه الطقوس في الآثار السودانية التي ارتبطت بتوت عنيخ امون أحد جدود السودانيين المقدسين. استمرت لقرون ومازالت مستمرة وتمت فيها عملية حوار وتداخل ثقافي عُرفت به هذه المنطقة عبر التاريخ والتي لا توجد حواجز جغرافية بينها وبين جيرانها من شعوب عربية وأفريقية وأوربية. نجد أن الزاريساعد كثيراً في علاج الأمراض النفسية لكونه سيكودراما احتماعية متكاملة.

بجانب ما ذكر من طقوس تخص المزيورة هناك احتفالات يقوم بها الشيخ، مثل المولد النبوي وذكرى الإسراء والمعراج وشرب القهوة في كل ظهيرة أحد وأربعاء.

مما ذكر أعلاه من وصف للزار السوداني، نجد أنه طقس علاجي ارتبط بالمعتقدات الروحية التي

- 8 Sayyd Hurreiz: Zar As a ritual psychodrama, Zar As a ritual psychodrama, a paper presented to the workshop on the contribution of zar cult in African Traditional medicine, dep of folklore, institute of African and Asian studies, University of Khartoum, jan 1988 P.P. 11–22
- 9 Sharaf El Dien Abdelsalam: Towards an understanding of the Sudanese zar, a paper presented to the workshop on the contribution of Zar cult in African Traditional Medicine, dep of folklore, institute of African and Asian studies, university of Khartoum, jan1988 P.12.
- 10 Umama Akasha: color symbolism in the Sudanese zar rituals, a thesis submitted in partial fulfillment of the requirement for the M.A. Degree june1993
- 11 Evans, Pritchard : Witchcraft , or orcales an magic among the azand , oxford, clarinton , 1976.
- 12 Edward ullendorf Ethiopia And the Bible, London Oxford University Press, 1968, P. 13-14.

#### الصهر

\* الصور من الكاتب.

## الهوامش

- 1 Ahmad Alsafi: traditional medicine and its role in modern medicine: folklore and development in sudan .iaas .1981 .p.9
- 2 Taha Baasher: "Historical And socioculture Background of zar in the Sudan", a paper presented to the workshop on yhe contribution of the zar cult in African Traditional Medicine, dep of folklore, Institute of African and Asian studies, University of Khartoum, Jan 1988, P. 15 – 16.
- 3 Shaikh Idris A. Rahim: "Clinical Analogous of zar", a paper presented to the workshop on the contribution of zar cult in African Traditional Medicine, dep of folklore, Institute of African and Asian studies, University of Khartoum.
- 4 El Tigani Al Mahdi: "El Raid la Yakzib Ahlaho, al zar fi al Sudan" El Sudan Al Gadid, June 1944, P. 16.
- 5 Abdala Abdin: "Zar as a folk medical trearment", Research in the dep of medicine, University of Juba, 1984.
- 6 Fathia Omer: Zar as psychodrama, a research in the department of psychology, University of Khartoum, 1984, P.P. 14 20.
- 7 S. H. El–Nagar: A socioculture study of zar among the women of Omdurman, an M.A. thesis, Dept of Anthropology, University of Khartoum, 1975, P. P. 30 31.



# الأولياء في المغرب بين سلطة الضريح ورمزية المكان

# أ. محمد القاضي – كاتب من المغرب

أجمع العديد من الباحثين المهتمين بالتراث الشعبي على أن الثقافة الشعبية هي مجموع الفكر الشائع داخل الأوساط الشعبية، ويشمل طرف الإدراك الخاصة بالمجتمع الذي يجتث في إطاره باعتباره جزءا من الإنتاج الذهني الشعبي في فترة معينة. وتنتج عن هذه الثقافة الشعبية الطقوس والأعراف وفنون القول وأشكال العمران وغيرها، وهي ليست جامدة وإنما هي قوة خلاقة للعمل والإنتاج الجماعي. وبما أن بصمات الماضي تبقى بارزة في حياتنا العمومية والاجتماعية، بل ربما شكلت اختيارا

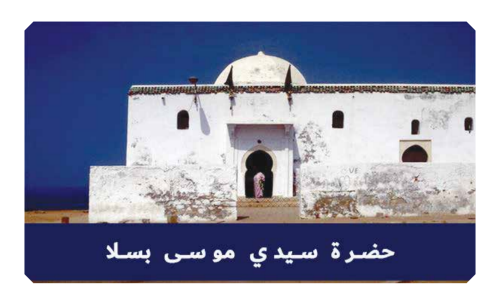
سياسيا وثقافيا وشعارا للذين يرفضون التطور مبدئيا، وهوما نلمسـه ونعايشـه في المغرب، مـع ظاهرة تقديس (الأولياء) أو (الصلحاء) أو (السادة) أو (المرابطون) أسماء متعددة والمعنى واحد. ثم المكانة المتميزة التي يحظى بها هـؤلاء لدى طائفة كبيرة من المجتمع المغربي على مختلف مستوياته الفكرية ودرجات وعيه وإيمانه، والاعتقاد السائد أن هـؤلاء (الأولياء) هم قادرون، ويتوفرون على علاقة خاصة بالله تجعلهم في موقع يمكنهم من لعب دور الوساطة، ويتوفرون على ميزة (البركة). ويشارفي هذا المجال كما يقول استاذنا الدكتور عباس الجراري أنه مازال متداولا حتى الآن، من أن لكل مدينة أو قرية (ضامنها) و (حاميها) كما هو الشأن مثلا بالنسبة لمولاي إدريس في فاس، وسيدي بنعيسى في مكناس. وقد يتعددون على نحو سيدي أحمد اليابوري ومولاي إبراهيم وسيدي العربي السائح في الرباط، وسبعة رجال في مراكش، وهم: يوسف بن على الصنهاجي، والقاضي عياض، وأبو العباس السبتي ومحمد بن سليمان الجزولي، وعبد العزيز التباع، وعبد الله الغرواني، وعبد الرحمن السهيلي1. ومولاي علي بن راشد في شفشاون، وسيدي المنظري وسيدي السعيدي في تطوان ودار الضمانة (مولاي على الشريف) بوزان، وسيدي بن عاشر وسيدي بن حسون في سلا، وسيدي بوعراقية في طنجة، وللامنانة المصباحية بالعرائش، وسيدي على بوغالب بالقصر الكبير، وسيدي بوليوط بالدارالبيضاء، وسيدي عبدالله أمغار بالجديدة، وغيرهم كثير في باقي المدن والقرى المغريمة ... أولياء لكل تاريخه وكراماته وطقوسه، والغريب في الأمر أن عددا كبيرا منهم ينحدرون من الفئات الاجتماعية الدنيا.

ويعتبر المغرب البلد العربي الوحيد في شمال إفريقيا، الذي يحتل فيه (الأولياء) مكانة جد متميزة في المتخيل الشعبي حيث تحظى أضرحتهم بقداسة تميزج الديني بالخرافي، وتستثمر كما يقول الباحث المغربي الدكتور الحسين بو لقطيب: «الرأسمال الرمزي للأسطورة بغاية تحقيق أهداف تجارية واضحة إلى جانب أهداف أخرى مستترة » فلا تخلو مدينة أو قرية من أضرحة يطلق عليهم (رجال البلاد)، والوافد إليها من الغرباء

يردد (شيلاه أرجال لمكان) ظنا منه أنه بهذا يستأذن سكانه والثاوين فيه، ويتأدب معهم ويسالمونه ويعلنون أنهم لن يؤذوه.

وقد تحدث الباحث (بول باسكون) عن مائة وخمسة ألاف ضريح للأولياء في جميع جهات المغرب، يلجأ إليها الناس للتبرك أو طلب (التشفع) و(المعونة) من صاحب المقام الذي ينظر إليه الناس باعتباره (وليا من أولياء الله، وصاحب كرامات) يعالج الأمراض العقلية والنفسية. دافعه الشعور بالعجز لدى الإنسان، لانعدام وسائل المقاومة والصراع لديه. «وغيرخاف أن المعتقد يتأثر بواقع البيئة ونوعية الجنس الذي يعيش فيها، وما عرفه من تطورات وما كان له خلالها من احتكاك بغيره. وما عرفه من تطورات وما كان له خلالها من احتكاك بغيره. وهو ما يكون مختلف حين تكون البيئة منغلقة على نفسها، وغير متفتحة على غيرها، عبر ديانات وما أنتجت من حضارات وثقافات، ومن خلال ما يسبقها من مراحل كثيرة وثنية، قبل أن تتبلور في الأديان السماوية. وإذا كان الدين يؤثر بعمق في جميع المظاهر الاجتماعية ويتحكم فيها تحت نظر المجتمع والسلطة، سواء بالنسبة للحياة الخاصة أو العامة، فإنه يظل المعتقدات لتلك المراحل السابقة عليه – أي حتى حين تضعف أو تضمحل أو تنسى - حضور ما قد يكون قويا في الممارسات وفي المشاعر والأفكار والعادات والتقاليد، أي في ثقافة المجتمع. وعلى العموم، فإن المعتقد بكل ما ينتج عنه يطبع ذهن الإنسان ومزاجه وعاطفته وفكره »3. وتتجلى سلطة الضريح كمجال مقدس في طقوسه وممارسته التي يفرضها على داخله، إذ أن الزائر لا يمكنه الاقتراب من هذا المجال المقدس دون أن يضع نفسه رهن إشارة قوى ليس هـو صاحبها وبالتالي فهـو ضعيف كل الضعـف أمامها، فعليه الامتثال لطقوسه وشعائره.

فأي سلطة كانت لهولاء الأولياء سواء وهم أحياء يرزقون أو بعد مماتهم وهم تحت التراب؟ إن لكل قبيلة أضرحتها، ولكل ضريح حكاية دفينة وموسمه الذي يعقد لذكراه! يرى (بول باسكون) أنه يمكن لفضائل



هؤلاء الأولياء أن تكون خارقة ، مثل سيدي رحال الذي كان يحوم في الهواء حول صومعة «الكتيبة» بمراكش ويمتطي أسدا في قفص سجنه فيه سلطان رهيب، كما يمكن أن تكون إفراطا في الزهد أذهل معاصري الولي، مثل سيدي إبراهيم الذي كان يقتات بتمرة في اليوم. وقد اشتهر مؤسس زاوية تاسافت بالأطلس الكبير بأنه كلي الحضور 4.

يتميزكل «ولي» في المغرب بقضاء نوع معين من الحاجات: جلب الرزق، الزواج، الأولاد، منع الحسد، جلب المحبة والكراهية، إبطال السحر، إحداث الربط أو «الثقاف»! علاج الصرع، وغيرذلك من الرغبات. وخلف هذا الهدف، تكمن ظاهرة تقديم الذبائ والنذور و «الزيارات» أي مقدار من المال، يوضع في صندوق الضريح، أو يمنح لخدمه الذين يوجدون باستمرار، ويكونون رهن إشارة الزائرين.

ويبدوأن هولاء الخدم كان لهم الدور الكبير في إساعة كرامات الولي صاحب الضريح، ليزداد الناس إيمانا «ببركة الولي»، وفي كثيرمن الأحيان تلعب الصدفة دورها في تحديد تخصص الولي وقدرته على قضاء الحاجات؛ وكما هو معروف فإن المريض المغربي لا يبوح بسره وب (عاره) إلا في فضاء الضريح الساكن الموحي بالرهبة والخشوع، بل أحيانا يخاف أن يكشف للطبيب المختص عن سرمرضه!!

إن أهم ما يميز الضريح في المغرب هو (القبة) «وهـى الشـكل الهنـدسى الأكـثر ذيوعـا في بناء الأضرحة، وترمز إلى تلك القطيعة التي يحدثها المكان المقدس داخل إنسجام المكان العام، فهي بمثابة تلك الفتحة التي يمكن المرور بواسطتها من منطقة كونية إلى أخرى، فشكل بناء القبة المكعب، يرمزإلى قداسة المكان ولهذا تعتبر قبب الأضرحة البيضاء إحدى الصور والمظاهر التي يتم التعبيرمن خلالها عن اتصال العالم الأرضى الدنيوي بالعالم السماوي موطن تجريد وإطلاقية المقدس.» والجدير بالذكر أن كل ولى يقام له موسم سنوي احتفالا بذكراه، وعادة ما يكون بمناسبة عيد المولد النبوي الشريف أو في فصل الربيع أو الصيف بعد موسم الحصاد. ويذكر الأستاذ عبد الكريم غلاب أن الاحتفال بالمواسم أو ذكريات رجال المدينة. وخاصة مولاي إدريس وسيدي على بوغالب، كانت تشارك فيه جميع طبقات المجتمع الفاسي: الصناع والمعلمون وعمال وتجار وفلاحون وعلماء، رغم أن رجال الصناعة التقليدية يعتبرون هم القائمون على موسم مولاي إدريس مثلا، والحلاقون يعتبرون هم القائمون على موسم سيدي على بوغالب 6. ونفس الشيء بالنسبة لموسم سيدي الهادي بنعيسى بمكناس وهكذا مع باقي المواسم في المدن الكبرى.



# الأولياء وعلاج المرضى

الكثيرمن «الأولياء» إن لم نقل جلهم، يعتقد فيهم الناس (العلاج) من بعض الأمراض التي تصيب الإنسان في حياته، وسوف نقتصر على ذكر بعض الأولياء الذين اشتهروا - حسب الاعتقاد -بعلاج العديد من الأمراض على اختلافها، وغالبا ما تكون نفسية أو وهمية، ثم نحاول أن نقف عند بعض الطقوس التي تمارس داخل هذه الأضرحة، وهي غريبة وعجيبة يحيرا لإنسان في كيفية ترسيخها في الذاكرة الشعبية الى الآن. ويرى (باسكون): «أن توسط الأولياء يمكن من تشكيل الأفكار الأخلاقية وإدامتها وغالبا ما يساءل الولى من أجل تدعيم ضوابط الحياة الاجتماعية. ولذلك فإن رباط الولى رهان في أيدي القوى القائمة ... ومن هنا تأتى وفرة الأولياء. وما دامت الأضرحة المتألقة الكبرى في خدمة السائدين، فإن بسطاء الناس مرغمون على التوجه إلى شخصيات أكثر غموضا وأكثر فظاظـة »7، نبدأ بالجهة الشرقية (وجدة وتازة) بحيث نجد أشهرهم في مدينة وجدة بالخصوص وهـو (سـيدي يحبى بـن يونـس)، يقال عنه بأنـه الولى (المخفى)، ولا أحد يعرف أين يوجد قبره بالضبط، لكن بعضهم يعتقد أنه يوجد على مسافة ثلاثة أقدام من المنبع الكبير قرابة أشـجار (السـدرة) ولهذه الأسـباب ترى قطعا من القماش هناك تحت الشجرة مائلة جدا. ولكن من يكون يحبى هذا؟ المسلمون يعتبرونه منهم،

واليهود يعتقدون أنه وليهم، وهو أندلسي هاجر إلى وجدة التي استقربها سنة 1391م!!.

واشتهر (سيدي يحبى) بعدلاج العقم عند النساء، ومختلف أنواع الروماتيزم، ومس الجنون. ويلاحظ أن إسم (يحبى) متداولا بكثرة في وجدة ونواحيها تيمنا بالولي المخفي (سيدي يحبى)!!

أما (سيدي أحمد التونسي) فيوجد قبره بحي أولاد عمران بوجدة ويقال إنه جاء من تونس، ومازالت بعض العائلات الدكالية التي تحمل لقب التونسي. ويشتهر بقدرته على معالجة الأطفال المضطربين (الهانجين).

بينما يقوم (سيدي عاصم) المدفون بوجدة كذلك، بمعالجة المصابين بالرمد (التهاب الملتحمة). ويقال بأنه عايش القاضي سيدي إدريس والسيد التومي في القرن الرابع عشر الميلادي. أما (سيدي الشافي) الذي يوجد قبره قرب المسجد الجديد الندي بني مؤخرا قرب الولاية، ويجهل كل شيء عن الذي بني مؤذرا قرب الولاية، ويجهل كل شيء عن الأمراض ككل الأولياء. يقال أنه أراد بعض المحسنين بناء قبة على قبره، ولما انتهى العمال من بنائها سيقط الكل دون أن يمس أحدا!

ومن الأولياء المعروفين بمدينة وجدة نذكر (سيدي إدريس) ويوجد وسط اشجار الزيتون على شمال

طريق (زوج بغال)، بني على قبره قبة وبجواره مصلى ومكان صغير للعبادة جنبا إلى جنب تحت شجرتين جميلتين، (مازالتا قائمتين إلى الآن) يحظى بقدسية من طرف الساكنة، ويقصدونه بكثافة يومي الخميس والجمعة من داخل وخارج مدينة وجدة.

ويقال بأنه جاء من الصحراء واستقر بالمدينة سنة 1345م واشتغل بالقضاء. توفي أواخر القرن الرابع عشر الميلادي ولم يترك ولدا، لكنه ترك كل ما كان يملكه للحبوس من أجل صيانة بيوت الله يقصده الزوار للتبرك والعلاج من الأمراض النفسية كالحسد والحقد، وطلب الأولاد!. نكتفي بهذا عن مدينة وجدة وننتقل إلى أولياء مدينة تازة التي تشتهر هي الأخرى بالعديد من الأولياء الذين كان لهم شهرة ومازالت الى يومنا في وسط الساكنة ومحيطها، وتشـد الرحال إليها حسب الطقوس التي سنها الأوائل وورثها الأحفاد. نذكر منهم (سيدي علي بن عبد الله) الذي اشتهر بمعالجة المس من الجن، ويشترط المبيت فيه ثلاثة أيام مع تقديم الذبيحة (ديك.. أو كبش). ثم (سيدي عيسى) الذي اشتهر بعلاجه للأطفال المضطربين (الهائجين) بحيث يؤخذ الطفل المصاب إلى الضريح مع أمه أو جدته أو أخته ، ويترك وحده بداخله لبضع دقائق مع دفع «الزيارة» (مقدار من النقود) دون شرط مسبق!

يوضع في صندوق الضريح أويمنح لمقدم (خادم) الضريح. ويعالج (سيدي علي بن بري) كذلك المس من الجن، وتتم الزيارة في ثلاثة أيام خميس ليتم العلاج حسب المعتقد. أما (سيدي عزوز) «مول البلاد» فهو متعدد التخصصات فكل من له مشكل من الرجال والنساء يلجأ إليه للتبرك، وفي يده شموع يوقدها قرب الضريح أويتركها بجانبه. و(سيدي أحمد زروق) فهو يعالج العقم (التي تلد البنات فقط وتريد إنجاب الولد!)8.

أما (سيدي محامد ابن احمد) الموجود بمنطقة غياثة / إقليم تازة. فهو بالنسبة لأهل غياثة أعظم الأولياء، وتعتبر أيام الأربعاء والخميس هي الأيام المحببة لزيارة ضريحه والتبرك منه، ويكثر زواره في

فصل الصيف طلب اللاستثناء لأجل الحصول على وليد مبارك، يرتل فيه آيات من القرآن الكريم والدعاء لصاحب الطلب الذي يقدم هدية للضريح (مال + ذبيحة). يعقد موسم سنوي كبيرفي (باب مرزوقة) يحج إليه سكان القبائل المحيطة به، وتكثر فيه الذبائح، في مقابل الاستفادة من بركته.

تخصص موارد الضريح لأهل الواد، ودوار الجامع الكبير وبنو إيجن والطواهرية الذي يخصصون تلثا للنساء الحوامل، والثلث الثاني لإطعام المساكين، والباقي لإعالة الطلبة الذين يعيشون ويعملون بين أفراد «غيائة» أو الذين يأتون من القبائل المجاورة لحفظ القرآن ودراسة المتون تحت إشراف رجال ينتمون إلى «العرابين (آل عرابي)».

# منطقة دكالة / تجمع الصلحاء

تزخر منطقة دكالة بالعديد من الأولياء والصلحاء، اشتهروا «ببركاتهم» في جميع أنحاء المغرب لدرجة أن ابن الزيات في كتابه (التشوف إلى رجال التصوف) ترجم لثمانية وأربعين فردا من دكالة الكبرى. ويوجد بها من الأضرحة والقباب والمزارات، حوالي 360 ضريحا ومـزاره، بحيـث لا يـكاد يخلـو دوار أو قبيلـة أو مدينة من ضريح أو قبة لولى يحظى بتقدير سكانه وتبجيله. بل ويف د عليهم الكثيرمن الزوارمن جهات مختلفة، وتمارس فيها طقوس غريبة وطلاسم عجيبة. كما هو الشان بالنسبة لطقس أداء اليمين بضريح مولاي عبدالله أمغار بالجديدة، عاصمة الإقليم (هناك قرية تحمل إسمه على بعد عشرة كيلومترات) بحيث يفرض على المحكوم عليه بأداء اليمين، أن يجعل في يده اليمني عـكازا وفي يده اليسـرى قدحا وعلى رأسـه قبعة تسـمي (كرازة) ثم يـؤدي اليمـين ثلاث مـرات أمام عـدد كبير من الناس في مكان يطلق عليه (المحلفة). أما طقس الصرع الذي يمارس في ضريح سيدي مسعود بن احساين والذي ينطلق من الإمساك بأصبع المريض المدد على الأرض وقراءة - في نفس الوقت - الآيات القرآنية وبعض الطلاسم المحلية لطرد الجن من

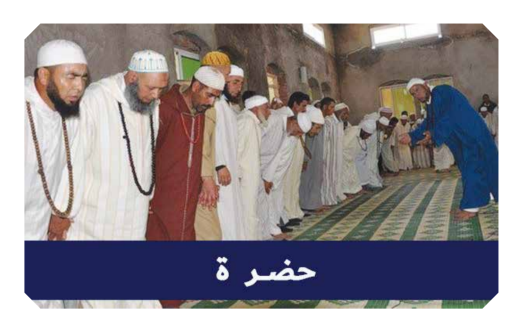


جسم المريض. كما قد تنتقل هذه الطقوس إلى حالات أخطر تتمثل في تقييد المريض بالسلاسل الحديدية وضربه ضربا قويا، ثم حبسه في مغارات أرضية لأيام طويلة، وتسمى هذه المغارات «بالخلوة» حيث يمنع المريض من رؤية الناس ومخالطتهم حتى يعود له هدوءه، ويمارس هذا الطقس في حالته الأولى على مرأى ومسمع من الناس، في حين يمارس في عزلة في حالته الثانية، وهناك طقوس تمارس داخل الأضرحة في جلسات مغلقة وسرية تامة ولا يحكى عن مضامينها، جلسات مغلقة وسرية تامة ولا يحكى عن مضامينها، فموض، من حيث وظيفتها، إذ يصعب القول بوظيفة واحدة ووحيدة للطقس كما يقول الباحث الاجتماعي عبد الغنى منديب .

إن زيارة ضريح (سيدي عبدالله أمغار) تتميز بطقوس خاصة، وزواره بالآلاف يحجون إليه من جميع الأطراف طلبا للتبرك والعلاج من مرض أوفك ضيق «دواك في مولاي عبدالله»، فما أن يتقدم الزائر نحو الضريح حتى تطالعه وجوه رجال ونساء بهيئة رثة يمدون أيديهم طالبين (الصدقة)، وعلى طول المر الذي يؤدي إلى الضريح تصطف دكاكين يستغلها البعض للإقامة والبعض الآخر للتجارة، تعرض لوازم الزيارة من شموع وبخور ومجامر طينية، ويعرف رواجا يومى الجمعة والأحد من كل أسبوع، أو في أيام (الموسم)

الذي ينظم في شهريوليوز أوغشت من السنة، يجمع ما بين هو ديني تقليدي ومراسيم الفرجة. ويوجد بداخل الضريح (المحلفة) وقد سبق الحديث عنها و(المشور) وهو مكان يقف فيه كل من أعجزته الحيلة في نيل حق مسلوب أوالاقتصاص من غريم أوعدو قاهر. والعادة المترسخة تقضى بأن تمسك الزائرة بدثار رأسها ثم تشرع في مسح أرضية (المشور) به وهي تردد الأدعية وتستمطرشتي المصائب على الغريم... وبعيدا عن فضاء الولى، وعلى جانب قريب من الشاطئ الصخرى. ويوجد مكان للاستحمام خاص بالنساء يطلق عليه (المحكن) = (المستشفى السحري) الذي ينسب إلى مكانـة القـدرة على طـرد (العكـس) وجلب العرسان وشفاء الأمراض المستعصية على العلاج الطبي وغيرها من أعطاب البدن والمجتمع. والإقبال عليه يكون على مدار فصول السنة، بحيث تقوم الفتيات بالاستحمام في الهواء الطلق مع إطلاق البخور، وأحيانا في فصل الشتاء وتحت الأمطار، ويختص يوم الجمعة بامتياز خاص، هدفهن هو جلب العريس، وذهاب الضيق والنحس.

ويكتسي موسم مولاي عبد الله أمغار أهمية متميزة في وجدان ساكنة «المنطقة الدكالية» وفي حياتهم الاجتماعية والاقتصادية والروحية، بحيث يقوم البراح (المنادي) في الأسواق الأسبوعية معلنا عن موعد انعقاد الموسم، وعبروسائل الإعلام كذلك، فيتهيأ الجميع



والسيرك، والموسيقى، والألعاب البهلوانية وغيرها 10. إنها ثقافة جديدة تؤسس لفرجة شعبية مجانية، وكل ما يحتاج إليه الموسم هو التنظيم المحكم

# أبو شعيب أيوب المعروف بالسارية

يرتبط اسم أزمور بضريح مولاي بوشعيب السارية وهي إحدى المدن المغربية التي ترتبط بالتواجد البرتغالي ومازالت تحمل بعض بصمات تلك المرحلة. فقد كانت مسرحا للعديد من المعارك التي دارت بين البرتغاليين وبني مرين. وقد اشتهر هذا الولي عند معاصريه بعدة خصال منها الغيبوية عن الحس في معظم الأوقات حتى إذا قام يصلى ويقرأ لا يكاد يركع أو يجلس فدعى لذلك (بالسارية) والمكاشفة عن الخواطر. يقول عنه المرحوم الدكتور عبد الهادي التازي: «إن دور مولاي بوشعيب في تصفية نفوس أهل هذا الإقليم لايقل أهمية عن دور كبار المصلحين وكبار الدعاة، وقد كان في صدر الذين أنجزوا المهمة ... وسيظل معلمة تاريخية للذين يبحثون على مراحل النضال التي عرفتها هذه المنطقة... وسيظل على رأس القائمة الطويلة لرجال الفضل ورجال الخير ورجال العمل ممن نعتزبهم ... لقد كان المغاربة بارين برجالهم عندما أعطوا اسم (بوشعيب) لأبنائهم وفلذات أكبادهم، إن مولاي بوشعيب أزمور يستحق

لهذه التظاهرة من رجال السلطة والفرسان، وتقام الخيام لاستقبال الزوار؛ ويكون الافتتاح يوم الجمعة حيث تبدأ الطقوس والعادات المتوارثة بتقديم كسوة الضريـح والذبيحـة في موكـب رسـمى على أنغـام فرق عيساوة كما تقوم (السريات) بزيارة الضريح للتبرك وطلب (التسليم) درءا لحدوث مكروه. وتقتضى عادات الموسم أن ينصرف الناس إلى قضاء مآربهم في الصباح، ويتجه الزوار نحو البحر، بينما يخصصون فترة بعد الظهر للتفرج على ألعاب «الفانتازيا»، يرتدي الفرسان ملابسهم التقليدية ويركبون جيادهم انطلاقا من خيامهم الى ميدان الفروسية وهو ما يصطلح عليه محليا (المحرك)، عشرات الفرسان تجتمع في صف واحد (السربة) وكل سربة تمثل جماعة أو قبيلة في انتظار إشارة من قائدهم (العلام) للانطلاق وحين يصيح (أهاوأهاو) ترفع البنادق عاليا ثم يردد (الحافظ الله) كإشارة يبدأ الانطلاق للعدو والركض. وبانطلاق البارود موحدا عند خط الوصول تعلو زغاريد النساء وهتاف الحناجر بالصلاة على النبي النافي الذانا بنجاح السربة وحين يخطئ أحدهم بالضغط على الزناد خارج السرب يعاقب بالترجل عن فرسه وسطحنق وسخط أبناء قبيلته أو الجماعة التي ينتمي إليها. وفي الليل تكثر الفرجة، وتعرف الأزقة ازدحاما كبيرا، حيث توجد فرق عديدة تـؤدى ألوانا من الفلكلور والفنون الشعبية،

مثل ذلك التكريم من بني قومه »<sup>11</sup>. ويقال بأن صالحة عراقية تدعى عائشة كانت تتمتع بخصال مماثلة، وقد أعجبت بما عرفت من تقوى الشيخ وزهده وورعه، فكانت تناجى أباشعيب – على بعد الديار و ويناجيها.

وتوطدت بينهما الصحبة والمحبة في الله. توفي مولای بوشعیب حسب ما جاء فی کتاب (التشوف الی رجال التصوف) للتادلي سنة 561هـ ويذكر له العديد من الكرامات أنظر (صفحة 187 إلى 191)، ويقام له موسم كبيركل سنة يحج إليه الزوارمن كل أنحاء المغرب، فيختلط الرجال والنساء والأطفال في بوتقة الفرجة يوحدهم المكان بما يحمل من إرث شعبي توارثته الأجيال عبرقرون وقرون، والكل يقصده حسب نيته؛ العلاج، طلب الأولاد، والأزواج. وإذا كان يجهل الكثيرعن تاريخ للا عائشة البحيرة، فإن أبا شعيب يحظى ضمن أدب المناقب بالكثيرمن التأليف كما تسهر ذريته على تدبير إرثه المكتوب والمروى وأيضا على شوون ضريحه، والمخطوطات حبلى بالمعلومات عن مناقب هذا الولي الصالح عاصر نهاية الدولة المرابطية وصعود الدولة الموحدية. بينما تاريخ الولية يلفه الصمت المطبق، وكل الروايات الشفوية التي تتحدث عنها تلفها الأسطورة وأخبارها توارثت عبر الخرافة الشعبية بالرواية الشفوية الشكل الأقدم للأدب الخيالي الغير المكتوب الذي أنتجه الإنسان المغربي القديم.

والغريب أنه لا يمكن أن يذكر مولاي بوشعيب دون أن تذكر الولية (عائشة البحرية) المدفونة بأزمور، وتقول الرواية الشعبية: كان أبو شعيب يقذف إليها بالكرة قائلا: (هاكي أعائشة في بغداد) فتردها إليه قائلة: (هاك أبو شعيب في قرن الواد)، ويحظى ضريحها قائلة: (هاك أبو شعيب في قرن الواد)، ويحظى ضريحها اليوم السابع من الأعياد الدينية، كما يقصدها الكثير من الزوارمن كل أنحاء المغرب وخصوصا الفتيات والنساء الراغبات في الزواج، وضريحها عبارة عن غرفة صغيرة تمتد على مساحة تسعة أمتار مربعة يتقدمها من الأمام سوريتوسطه باب وخلفها غرفتان صغيرتان من الأحال، كما يوجد على مقربة منها بئريتصل بالبحر.

وللزيارة طقوس خاصة يجب اتباعها حتى «يقضى» الغرض من الزيارة.

وتبدأ الزيارة بالدخول إلى الضريح للتبرك وتقديم القربان، دجاجاكان أوشمعا أو نقودا، واقتناء بعض البخور والحناء من «البوابة» التي تجلس على رأس الضريح. اما الحناء فتمزح بماء الورد، ثم تكتب بها إسمك على حائط الضريح. بينما يستعمل البخور بعد الاستحمام بماء البئربواسطة (مجمر) صغيريلزم كسره بعد ذلك. ولابد للزائرة أن تنهي زيارتها «للا عائشة البحرية» بزيارة الولي الصالح مولاي بوشعيب وإلا بطل مفعول تلك الطقوس، ولا تسمع سوى (الله يبيض سعدك ويلاقيك مع ولد الناس).

ولأهل مراكش نساءهن الصالحات بما يليق بهن من تعظيم وتقديس وفق معتقدات موروثة كما هو شأن (للا عويش) التي يظن البعض أنها تشفى من بعيض الأمراض وتحكم الجن، وهيو اعتقاد موشوم في الذاكرة الشعبية. ضريحها ينتصب وسط باقة من منازل عتيقة. جاءت من سبتة إلى مراكش بعد ما هربت من زوجها المخمر، كراماتها كثيرة في مقدمتها إشفاء المرضى الذين يأتون لزيارتها، يستحمون بماء بئرها ويظلون في الضريح ثلاثة أيام حتى يأتيهم الشفاء من عندالله... ويقام بضريحها جلسات أسبوعية للحضرة كل يوم جمعة وما زال إلى يومنا هذا، كما يقام لها موسم سنوى،أربعة أيام قبل شهر رمضان، يشارك فيه أهل مراكس ووفود من قبائل (أقريص، وتحناوت، وأيت إيمور، وتمصلوحت، وأولاد أحمد) حاملين الشموع، وينطلق الموكب من ضريح «سيدي وحلال بأسول» في الثانية عشرة ليلا، ويستمر الحفل إلى غاية الصباح. وبعد الفطور يقام ما يسمى (بالصبوحي) وهو نمط من الذكر تؤديه «الحضارات» ثم يليهن «عيساوة» وتذبح خلال الموسم ذبائح وتقام الولائم. والحضرة غناء روحي يتكون من متواليات من الأذكار التي تقوم على الصلاة على النبي عَلَي والتشفع به وذكر الأولياء الصالحين أي ما يسمى بالعتوب. تكون انطلاقتها في إيقاع منخفض ثم يبدأ في التصاعد بعد تدخل البندير لتنخرط النساء معه في الجذابة إلى أن تصلن أقصى تتويج وهو الساكن



فتسـقطن على الأرض وعندها تقام الفاتحة وتقدم الهدايا. ومن نماذج ما يروى في الحضرة ما يلي: «باسـم الله بديـت (بدأت) في مـديج الحرة هي بنـت خيار الناس فاطمـة الزهراء / وأنا عيني حاروا زينها في الحضرة ما ريـت (رأيت) / يا عاتق الأنفاس جيب في نشـرب شـربة مـن يديها / صلـى الله على سـيدنا محمد يا الشافع في أمـو أمته..» 12.

# سيدي شاشكال / أشقال

على بعد 43 كيلومترشال مدينة آسفي، وعلى مشارف شاطئ (البدوزة) يتواجد ضريح سيدي شاشكال، أو سيدي أشقال كما يؤكد عدد من زواره، وهو وضريح ليس على غرار عدد من الأضرحة المنتشرة بمختلف ربوع إقليم آسفي، إذ يشكل التميز والاستثناء من بينها، فهو يستقطب سنويا وخلال الأسبوع الذي يسبق عيد الأضحى المبارك عددا غفيرا من جموع المواطنين الذين يحجون إليه من أجل آداء ما يعتبرونه منا سكا للحج على غرار المناسك التي تجري بالحج المحقيقي، هذا الحج المزعوم يدخل في إطار ما توارثوه عن الأجداد، وفي اعتبارهم كون هذا الحج هو تخفيفي عن وطأة من لم يستطيعوا سبيلا للحج العادي، بل

ويقصده الرجال والنساء والأطفال ومن كل الفئات العمرية، فمع طلوع الفجر يسارعون إلى التواجد بمحاذاة الضريح والشروع في الطواف حوله وهم حضاة الأقدام (سبعة أشواط هرولة) وهم يرددون لبيك اللهم لبيك، وبعد الانتهاء من الطواف يسارعون إلى القيام بالصلاة جماعة، ثم ينطلقون نحوب أرمتواجدة هناك يطلقون عليها اسم بأرزمزم، ويقومون بعد ذلك بتقديم القرابين إلى الضريح ومصافحة بعضهم البعض، مهنئين يحجهم المبرور، وقص الشعر ثم الصعود إلى صخرة متواجدة هناك يطلقون عليها اسم جبل عرفة 13.

# عبد السلام بن مشيش وحج الفقراء

ولأهل الشمال كذلك اعتقاد في الولي الصالح عبد السلام بن مشيش بأن زيارته سبع مرات يعادل القيام بأداء فريضة الحج، وهو على بعد أربعين كيلومترا من مدينة شفشاون شمال المغرب. ويعتبر عبد السلام بن مشيش كما ترجم له المرحوم عبدالله كنون «كعبة العلم المنيف، ونبعة النسب الشريف، يبدأنه لم يعتمد غبرالعمل الصالح، وسلوك المنهج الواضح... وقد سأله رجل أن يوظف عليه وظائف وأورادا يعمل بها فقال: أرسول أنا؟ الفرائض مشهورة، والمحرمات معلومة، فكن للفرائض حافظا، وللمعاصي رافضا،

وأحفظ نفسك من إرادة الدنيا وحب النساء وحب البحاه وإيثار الشهوات، وأقنع من ذلك بما قسم الله لك... تخرج عليه الشيخ أبو الحسن الشاذلي مؤسس الطريقة الشاذلية المنتشرة في العالم الإسلامي فهو أحد أقطاب التصوف الذين عليهم المدار. توفي رحمه الله سنة 625هـ، ودفن في جبل العلم (إقليم العرائش)14.

وقد اشتهر هذا الولي «بالصلاة المشيشية» التي تناولها العلماء بالشرح، زيدت على (25 شرحا) منها شرح الإمام الخروبي المتوفي سنة 963هـ، سماه (مفتاح المقام لفهم ما عبرعنه في تصليته الشيخ مولانا عبد السلام).

يحظى الضريح بتقدير كبيرمن طرف المغاربة كقطب صوفي ويحج إليه الزوار طوال السنة، ولكن ما اشتهربه هو موسمه الذي يصادف (15 شعبان) من كل عام، حيث يتم بضريحه إحياء ليلة (النسخة) يحضرها القادمون من مدن وقرى شمال المغرب، بل وحتى من الصحراء، وذلك في نطاق الاعتقاد الشائع بأنه في مثل هذا اليوم (تنسخ الأرواح) من سيموت ومن سيحي منها.

والأدعية في حضور الرجال والنساء من مختلف الأعمار. وهناك من يتبنى فكرة حسب ما هو متداول أنه كلما تعددت زيارة الضريح، وبلغت سبع مرات فإن ذلك يعادل القيام بآداء فريضة الحج، ويوجد بالقرب من الضريح معلمتان يحج إليهما الكثيرمن الناس: الأولى هي (حجرة المرضيين) وهي عبارة عن حجرتين متقاربتين من الجبل بينهما ممرضيق، ويعتقد أن من مربينهما بسهولة فهو في عداد من يرضى عنه والداه أما إذا استعصى عليه المرور، فيهب الفقهاء إلى قراءة القرآن عليه وعلى والدته أن ترضى عليه، فيمر ويعود من حيث أتى.

أما الثانية فهي التي يطلق عليها (العروسة المسخوطة) وهي عبارة عن مغارة في آخرها يصب ماء بطيء يشبه الدموع، ويعتقد أن هناك عروسة في المنطقة مسخت في ليلة زفافها، وانطبق عليها الجبل، ومن ثم تزورها الفتيات الراغبات في الزواج وتغردن

ويصلين ويسلمن على النبي على أن تمنحهن (العروس المسخوطة) عريسا في أقرب وقت!! كما أن الكثير من الأسر تطلق على ابنها البكر عبد السلام تيمنا بالولي الصالح عبد السلام بن مشيش، كما أنج زت عنه العديد من الدراسات.

# سيدي بوعبيد الشرقي المعد (وسط المغرب)

إن أول ما يلفت انتباه الزائر لمدينة أبي الجعد (إقليم خريبكة) قبة الولي الصالح سيدي بوعبيد الشرقي، بحيث تتجمع حوله أغلب الأنشطة الاقتصادية والاجتماعية، ويكن له سكان المدينة تقديرا وتقديسا، لايمكن وصفهما باعتباره معلمة متميزة، اشتهرت بموسمها السنوي المعروف، وهو تقليد سنوي مثله مثل بقية المواسم الأخرى حيث يهب إليها الزوار من كل حدب وصوب وقد أسس الزاوية الشرقاوية في القرن العاشر الهجري محمد الشرقي واسمه الكامل هو: أبو عبد الله محمد الشرقي ويصل نسبه إلى عمر بن الخطاب واشتهر ببوعبيد الشرقي. (ولد سنة 926هـ - وتوفى سنة 1010هـ) ويرى الأستاذ أحمد بوكاري صاحب كتاب (الزاوية الشرقاوية - وزاوية أي الجعد -دورها الاجتماعي والسياسي): «أن رغبة الشيخ محمد الشرقي في إقامة مشروعه الديني والاجتماعي، كانت تتجاوب إلى حد بعيد مع حاجيات الوسط الذي تعاملت معه ووجدت فيه ... وتسير في نفس السياق التاريخي لمغرب القرن العاشر الهجري وما بعده... إن قيام الزاوية بدور المدرسة العلمية، والعمل على نشر مبادئ الإسلام بالوعظ والإرشاد، وبث تعاليم الكتاب والسنة، وإقامة مركز إشعاع فكري يستمد حيويته من المراكز العلمية الكبرى بالبلاد.. كل هذا يعتبر من أبرز إسهامات الزاوية على المستوى الحضاري، بهدف توحيد الرؤيا وإشاعة ثقافة الجماعة والإجماع: ومناهضة «ثقافة» العرف والانحراف والفرقة »15.

حظي الضريح بعناية فائقة من طرف الدولة العلوية، فقد أمر السلطان العلوي مولاي إسماعيل



بترميمه، وبنى بجانبه مسجدا وحماما لا زالا قائمين إلى يومنا هذا.

لقد تناسلت الحكايات والأساطير حول بركة الولي سيدي محمد الشرقي (بوعبيد الشرقي) وحول كراماته المتعددة التي تحكي عن شيفاء المرضى (صيداع الرأس أميراض الرحم..) وإغناء الفقير «وقضاء الحوائج» وتلبية الطلبات المتأرجحة بين فك السحر، والصرع، وطلب الإغتناء، والزواج للعوانس، مقابل قربان يقدم، ويختلف باختلاف الفوارق الطبقية، (شيمع أو عجل وأغطية من النوع الممتاز) ولا تسمع داخل الضريح إلا هذا الدعاء أو القولة المشهورة: «أسيدي محمد الشرقي أعطيني شي (شيء) نقرة (فضة) فين (أين) يغبر (يغيب) نحاسى...».

وينعت بأوصاف منها: «قنديل تادلا» و«سلطان الصالحين» و«صاحب الجمهور» و«مول النوبة والـدور». وهي عناوين خيوطها مستمرة في الحاضر<sup>16</sup>.

واشتهرت زاوية سيدي محمد الشرقي بأدوار اجتماعية مهمة منها: إطعام الطعام، والإيواء، والتمريض والعلاج وطلب الغيث، آداء الديون على أصحابها، التوسط بين القبائل (الصلح والتحكيم) 17.

يقام له موسم كبيرفي الأسبوع الأول من شهر شتنبر من كل سنة، تحطبه أفواج هائلة من الزائرين لتتنعم ببركته (من الدار البيضاء وسطات وبرشيد وبني ملال وتادلة والفقيه بن صالح ومراكش وخريبكة وواد زم

وقصبة تادلة والبوادي والقرى والدواوير المجاورة...) إضافة إلى زيارة أسبوعية. وتقام خلال الموسم مجموعة من الأنشطة كألعاب الفروسية والأغاني الشعبية المتنوعة ومختلف أنواع الرقص المتمثلة في وجود بعض الفرق الفلكلورية، فضاء يمتزج فيه ما هو روحي بالترفيهي، ورواج تجاري مهم.

ويوجد ضريح أخر يحمل نفس الاسم وهو (سيدي محمد الشرقي) بمدينة المحمدية على الشاطئ الأطلسي، إنه ضريح بحري بامتياز له واجهتان، الأولى برية يتشابه من خلالها مع باقي الأضرحة، أما الثانية فبحرية تحقق له صفة التفرد عنها... وبديهي أن يكون لهذه الطبيعة أثر على الطقوس الممارسة بالضريح. إنه رجل لا تعرف له شجرة، فقد قدم من المشرق ليستقر بالمنطقة قبل أن يحل بها «أولاد فتيح» جنود السلطان محمد بن عبد الله العاوي باني القصبة المحمدية.

وكان الولي رجلا صالحا شديد الورع قليل الاختلاط بالناس، فلما مات أقاموا له حول قبره «حوشا» وبعد مدة بني قبره قبة مزينة بالقرميد الأخضر، وأصبح مزارا تقصده وفود من النساء – وهن غالبية الزوار طريقهن بين البيوت الشاطئية يوم الجمعة، يحملن معهن لوازم الزيارة التي تحصل عليها من باب الضريح مقابل بعض الدريهمات، ثم تدخل الضريح وتجلس بجانب الولي في خشوع وسكينة، وتضع (البركة) في الصندوق الموجود بجانب الضريح (مقدار من الدراهم قدر المستطاع). ثم تخرج منه في إتجاه (الخلوة) لأنه قدر المستطاع). ثم تخرج منه في إتجاه (الخلوة) لأنه



لا تقضي حاجة الزائر ما لم يستحم فيها بماء البحر. والخلوة هي منفذ بحري للولي على المحيط، تتشكل من مجموعة من الصخور تطل على البحر، تدخله الزائرات، وقد حملن في أيديهن (ممسحات، مجامر، بخور، حليب، ثمر،...) ليبدأ الزائر في ممارسة الطقوس الأكثرغرابة! بحيث يجلسن القرفصاء بانتظار أن تأتي تلك الموجات الصغيرة، فالعرف يقضي بأن تستحم في سبع موجات من البحر وتحمل خلال هذه العملية الماء بإناء حديدي، بينما تقوم رفيقتها بإفراغ كؤوس من الحليب، ورمى الثمر بجانبها.

وبعد أن يتم الاستحمام ترمي ما تلبسه من الملابس الداخلية قائلة «تابعتي خليتها في هاذ الشيء مشيرة إلى إسم الملبس الذي رمته، ثم تأخذ موقدا تقليديا صغيرا (مجمر) به فحم مشتعل وبعض البخور فتكسره خلفها دون أن تلتضت بعد أن تلبس ثيابها وإلا بطل كل ما قامت بها! والأمل دائما في بركة الوالي وعليهن الانتظار!!» 18.

والاعتقاد السائد أن الولي يفسخ كل ما يمكن أن يكون مصنوعا من قبل السحر! «النحس، سوء الحظ، الحسد (التابعة)». ومن الأولياء كذلك نذكر سيدي عبد الرحمن، العائم وسط الأمواج على المحيط الأطلسي في الساحل الجنوبي لمدينة الدار البيضاء الممتد عبررمال عين الذئاب، فوق مجموعة صخرية عتيقة البنية، يظهر عن بعد تجمع من البيوت الحجرية البيضاء تتوسطها قبة خضراء شامخة حيث يرقد

منذ قرون جثمان الولى سيدي عبد الرحمان المشهور عند العامة ب(بولمجامر). وزواره من الرجال والنساء، وطقوسه غريبة كذلك، فبعد إجتياز مرحلة ركوب الأمواج تبدأ رحلة الدخول إلى صحن الفضاء ليصادف الزائر ركاما منتشرا هنا وهناك من معدن (الرصاص) أمام الأبواب المفتوحة، حيث النداءات تعلومن كل مكان لنساء جاثمات (الشوافات) قارءات الفنجان، وعندما تستسلم لإحداهن تقوم بإحضار قنينة غازأو مجمر مفحم، حسب الموجود، وتضع قطعا من المعدن المذكور على ملعقة فوق النار، وبعد أن يستكمل ذوبانه، تحضر إناء من الماء البارد بجانبها وتضعه بين رجليك، وأنت واقف، ثم ترمى فيه بقطع المعدن الملتهب، يحدث شواظا يتصاعد منه الدخان الكثيف تتبخربه، وهذه في نظرها أنجع طرق إبطال (العكس، إو إفشال مفعول) وبعد ذلك تأخذ قطعة (المعدن) التي بردت بالماء، إذ تصبح كثيرة الثقب والفجوات، وعبر هذه الأخيرة تتم قراءة الطالع والتنبؤ بالمصير المرتقب وعادة ما يكون بزواج أو وظيفة، أو رزق، أو العكس كمصيبة قد تقع؛ وبعد أن تنتهي من عملها، يناوله الباحث عن حظه، (الفتوح) مقدار من الدراهم. أو تروده بوصفة مكملة تلزم صاحبها وهي إحضار «البركة» عن طريق شراء طبق من التمرأو الحليب يرمى به في البحر، أو ديك (بلدي) أسود اللون أو أحمر، يذبح على أعتاب حضرة الخلوة، أو تبخيرة وفق تركيبة معينة، أو إحضار للصفائح الورثة: منجل، فأس، سكة محراث...

# موسم إدريس زرهون

يجتمع في الخلوة الغريب والمثير، وأغلب المتواجدين من النساء، وقد تجد بعض الرجال صحبة بناتهن والديكة في أيديهن يناولنها الرجل المختص، الذي يطالب المرأة بالالتفات إلى الأمام مع إعطاء ظهرها للبحر ويقوم هو بتمرير الديك بين مختلف أجزاء جسمها، بدءا من الرأس ثم الكتفين والإبطين والخصر والأرجل ثم يقوم بذبح (القربان) وبعد أن يترك الديك (يتركل) يناول الفتاة السكين ملطخا بالدماء، وهي على وضعيتها لا تتغير، ويطلب منها أن تمسحه بذراعها، ثم يمرره على باقي جسمها، وبعد أن تدوسه بقدميها، يمنح للسيد (الذباح) (الفتوح) مقدار من الدراهم، ثم تذهب لحالها شريطة أن لا تلتفت إلى الوراء، وهي تمشى حافية القادمين وحذاؤها في يدها.

وأحيانا قد يطلب من الزائرة الاغتسال بماء الخلوة الذي ينساب عبرقادوس نحو البحر والقصد من هذا هـو: «أن التابعة داها البحر». أي أن سوء الحظ قد غاب في البحر وانتهى. «فالخلوة» ذات بركة إذا، واللاجئون إليها كثيرون، يحملون إليها مشاكلهم وهمومهم، من مختلف مناطق المغرب، ومنهم ذووا مراكزهامة في المجتمع كما يؤكد على ذلك خادم الخلوة. الدجاج المذبوح والمعلق على جدارباب الضريح أو ملقى في أحد الزوايا المهملة يجهل مصيرها؟.

# سيدي أحمد وموسى ولي الجنوب المغربي الكبير

حسب ما ورد في كتاب (إيليغ قديما وحديثا) لمحمد المختار السوسي 19 أن هذا الوالي السوسي ولد سنة 853هـ وتوفى سنة 971هـ فاجئته نفحة صوفية على يد بعض صوفية عصره في بلده، فغادر مسقط رأسه، وساح في المعمور شرقا وغربا. وغامر في القفار، واقتحم الأخطار وخاض المعالم والمجاهل، فلم يدع شيخا مذكورا إلا زاره، فألقى عصاه في النهاية في سوس (جنوب المغرب) واستقر في (تازروالت) بسوس. بصفة نهائية في زاويت المشهورة إلى الآن، إلى أن توفي ودفن قربها، وعلى مشهده قبة عظيمة تقام حولها ثلاثة مواسم في كل سنة، ويقصده الزوار بكثرة من مناطق سوس، وباقى جهات المغرب، وخصوصا في فترة المواسم، طلبا للتبرك والعلاج من الأمراض، ويحظى بتقدير وتقديس من طرف أهل سوس. ويذكر (باسكون) أن إفراطه في الزهد أذهل معاصريه حيث وصفه بولي الجنوب المغربي. بني حظوته الرمزية لـدى الناس استنادا إلى إيمانه الصادق، مثلما بناها اعتمادا على حكاية تتضمن تحقيقه لعدد لا يحصى من الكرامات، حيث إن جماعة من العلماء تحدته ببلاط بغداد أن يثبت مقدرته الروحية ، فضرب بقدمه ضربة فإذا بشـجرة (أركان) - ذلك الشـجر الزيتي المستوطن الذي ينموجنوب غرب المغرب - تنتصب واقفة وسط معارضيه ١١. وأن تقسم باسمه معناه تقوم بعمل مرعب 20.

ويعرف أتباعه (بأولاد أحمد وموسى) بالألعاب البهلوانية والذين ينتظمون في الحلقات والساحات العمومية بمختلف المدن المغربية وفي ملاعب السيرك عبرالعالم حيث أحرزوا الشهرة والإعجاب.

إزاء استحالة متابعة طقوس وممارسات شعبية داخل الأضرحة وفضاءاتها الكثيرة في المغرب كما ذكرنا فإننا حاولنا في هذه الدراسة أن نركز على بعضها لما عرف عنها من معتقدات غريبة تثير فضول الإنسان. ولابد من الإشارة أن هناك أولياء وقديسو اليهود في بعض مدن وقرى المغرب وهو ما يؤكد على تعايش هذه الطائفة في المغرب منذ آلاف السنين. لعل أشهر أوليائهم (ربي عمران) بأسجن قرب مدينة وزان،

يقصده الزوار اليهود من جميع أنحاء العالم ويقام موسمه (الهيلولا) وهو نوع من الطقوس الاحتفالية، دينية ودنيوية في الوقت نفسه. ومن الملاحظ أن عدد أولياء اليهود بالمغرب يصل حسب كتاب (ألف سنة أولياء اليهود بالمغرب يصل حسب كتاب (ألف سنة الى اللغة اليهود بالمغرب) لحاييم الزعفراني وترجمه إلى اللغة العربية الدكتور أحمد شحلان) إلى (613) وفي موزعون على جميع جهات المغرب، وتختص جهة الساحل الأطلسي (طنجة - أكادير) بمائة وإثنين وليا (102) ثم منطقة الأطلس الكبير بمائتين وأربعة عشر وليا (414) والجنوب الشرقي بإثنين وأربعين (42) والأطلس الصغير وسوس بثلاثة وأربعين (43)، وجهة ورعة حصافرو بإثنين وثلاثين (32) والشمال الشرقي درعة عشرين (48) المنطقة المتوسطية بإحدى بثمانية وعشرين (28)

عشر (11) وتضم مدينة الصويرة (جنوب المغرب) وحدها (23)، والدار البيضاء (18) وليا، وهكذا. وتبعا للتقليد اليهودي فإن عددا كبيرا من هؤلاء الأولياء حاخامات أو أحبار كانوا رسلا متجولين ينطلقون من القدس أو طبرية أو صفد أو حبرون، يجمعون العطايا الخاصة بمهامهم أو المساهمة في نشر المعارف اليهودية، الخاصة بمهامهم أو المساهمة في نشر المعارف اليهودية، خصوصا نشر الأفكار عن طريق التعليم أو الوعظ وتوزيع الكتب التي كانت تطبع في البلدة التي كانوا يمرون بها. وكانت الجماعات اليهودية المغربية تخص الحبر الرسول باحترام وتقدير كبيرين لاعتقادها في قدرته الخارقة على صنع المعجزات بالإضافة لاعتقادها أنه مفروض من الأرض المقدسة !! أد.

#### الهوامش

- 1 انظر صحيفة (العلم) عدد: 20 نونبر 2007م / ص:5 (الحضور الديني في العادات والتقاليد المغربية).
- 2 أنظر صحيفة الأحداث المغربية عدد: 26 / 27 يونيو 1999م / ص:5
  - 3 الدكتور عباس الجراري / مرجع سابق.
- 4 انظر ما كتبه عن (الأساطير والمعتقدات بالمغرب) نقلا عن صحيفة (الأحداث المغربية) عدد: 31 أكتوبر 1998م ص:4.
- 5 انظر موضوع (علاقة الطقس بالمجال المقدس) لعبد الغني منديب / في صحيفة (الأحداث المغربية) عدد: 26 27 يونيو 1999م / ص:4.
- 6-انظر موضوعه الخرافة في المغرب: تحليل سوسيولوجي للظاهرة) / صحيفة "الأحداث المغربية" / عدد: 31 أكتوبر 1998م / ص:4.
- 7 (انظر دارسته عن المجتمع التقليدي بفاس) في مجلة (المناهل) المغربية / عدد/ 12 / يوليوز 1978م / ص: 98.
- 8 انظر ذلك بالتفصيل في صحيفة (الأحداث المغربية) عدد: 7 - 8 / 1998م / ص:4.
  - 9 مرجع سابق
- 10 انظر ذلك بالتفصيل في صحيفة (العلم) عدد:22 يوليوز 2004 ص:6 (استطلاع عن موسم مولاي عبد الله أمغار) إنجاز: محمد الماطي.

- 11 انظر مجلة (المناهل) المغربية / عدد= 35/ 1986م ص: 99/99 (أزمور مولاي بوشعيب.. من خلال التاريخ المحلي والدولي للمغرب).
- 12 باختصار من صحيفة (الاتحاد الاشتراكي / عدد:23 /24 يونيو 2007م.
- 13 نقلا عن صحيفة (الناس) عدد: 2 يناير 2007م/ ص:16 (استطلاع بقلم مصطفى بنسليمان)
- 14 انظر كتاب (النبوع المغربي) / ص:160 / 161 / 161 / الطبعة الثالثة / 1975م / بيروت لبنان.
  - .51 الجزء الثاني / ص:5.
  - 16 نفس المرجع / ص:14.
- 17 نفس المرجع / ص: -20-18-17-16-15-15 نفس المرجع / ص: -20-18-21 ( فقد ورد ذلك مفصلا ).
- 18 انظر الاستطلاع الذي نشرته صحيفة (الأحداث المغربية) عدد: 7 / 8 نوفمبر 1998م / ص: 5 من إنجاز مريم جراف.
  - 19 ص: 19.
  - 20 مرجع سابق.
- 21 انظر ذلك بالتفصيل في صحيفة (الاتحاد الاشتراكي) عدد: 29 يناير 2000م / ص:8 (أولياء اليهود المغاربة. من هم؟ إعداد: عبد الله بلعباس.

# الصور

\* الصور من الكاتب.





يوم فرح الغناء الشعبي في شمال فلسطين الغناء الشعبي في شمال فلسطين 132 الظاهرة القائدية في الشعر الشفوي بالمغرب؛ العيطة العبدية نموذجا 152



حنة عريس

# يوم فــــرح الغناء الشعبي في شمال فلسطين

#### أ. نوال الدردان – كاتبة من فلسطين

الغناء الشعبي: لون جميل من التراث الأصيل، ارتبط بالحضارة الإنسانية وتناقلته الأجيال عبر العصور.

فه و بحق دلالة مجد، وعراقة شعب، يستحق منا أن نبينه، ونجليه، كي لا ينسى في خضم الحياة العصرية، وتقلباتها، واللهاث وراء محدثاتها، على الرغم من أن هذه الطقوس اندثرت، وطوتها الأيام، إلا أنها لم تطوى من الوجدان عبق المربى، وذكريات الطفولة عالقة في الذهن، وجعبتي تفيض بعبق كلامهم الأصيل، وتطوف الروح في مرابعهم العتيقة الوضاءة بنقائها من لفح التحضر الذي أهدر بهاء الماضي، وحل الصخب والضجيج محل الهدوء.

عندما يأسر الكلام الجميل، تلابيب الذاكرة ويرسخ في الحنايا وقعه، وتستلذ الروح بأفق صفائه، وبراقة الشجن عند سماعه، والمؤسف ان هذه الأغاني الثرية بالأصالة، لم نعد نسمعها في الأفراح، ولا يعرف الجيل الناشىء عنها شيئا، أتمنى استردادها وترديدها في الأعراس.

طالما تغنت حناجر الأجداد بعبارات هادفة من واقع عيشهم، فجسدوا مشاعرهم، وتطلعاتهم وآمالهم، وارتباطهم بالمكان والزمان، وما يحيط بهم من أقوال بديعة، وسجية نقية بما جال في خواطرهم، ووافق طبعهم، فقد غرست أغانيهم في النفوس العزة والرفعة، ودفعت بالهمم والشيم النبيلة، لتسمو بها الروح، وتتألق في صفوة الأنس والجمال.

وبأمانة وصدق سأضع بين أيديكم بعضاً بسيطاً من الأغاني الشعبية التي قيلت في يوم فرح، أمانة وتوثيق منقولة من مصادرها الحية والتي يعود الفضل فيها لوالدتي الغالية أطال الله بعمرها، علماً أن هذا اللون خاص بأغاني النساء.

وفصل كل جزء من مراحل الاحتفال بالزفاف، وما يختص به من أغان وزغاريد (مهاهاة)، إذ كان الزفاف في الماضي يستمر عدة أيام وليال، بدءاً من التعاليل، وسهرة حنا او (وداع)، وحمام عريس، وزفة عريس، وصمدة عرسان، وفاردة، وصباحية.

وغرضي من هذا البحث بعد توفيق من الله يتضمن هدفين الأول: اصطحابكم إلى روض فرح وانشراح، يدغدغ الروح بزهو وإحساس جميل، لعلني أروح به عن همومكم، ويلامس نفوسكم ببهجة وسرور، والأسمى في ذلك وصولك يا بني، ويا بنيتي الفضلاء إلى حياض العفة، والحلال المقدس، بمظلة الشرع المتوج بالمودة والرحمة (الزواج)، والانتظار الطويل والحاني للأمهات والآباء، لتلك والمخطة المعقود عليها آمالهم وأحلامهم التي كبرت مع مسيرة خطواتكم يوماً بعديوم، وسنة بعد سنة، حتى حان موعد القطاف، ولاح بقطوف فرح، ولحظة تحقق فيها الأمنيات، واللافت للنظر في ولحظة تحقق فيها الأمنيات، واللافت للنظر في

حياتنا اليومية أنه كلما دعاك شخص لزيارته، أو قدم لك الضيافة تلقائياً ترد عليه ان شاء الله بالافراح.

وهدفي الآخرهوصون هذا التألق التراثي البديع وانعاشه من غبار السنين، ونقله إليكم كما تلقيته، ولم أدخل عليه شيئاً مني، عشقي وولائي وانتمائي المنسوج في الروح، للوطن والأرض التي ربتني، أرض فلسطين الأبية، أرض الصمود وأهلها المرابطين في وجه الاحتلال، وإحياء جانب من موروثهم المشرق، فهو تحفة الأجداد الخالدة، ودرة العبارات، وأخيراً أتضرع إلى الله أن يتغمدهم جميعاً بواسع رحمته، ويغفرلهم.

ارتأيت أن لا أحصر اسم العريس، أو العروس، بالسم معين، ووجدت ارتياحاً في اختيار اسم (الغالي)، (الغالية) بحكم غلاوة الأبناء على ذويهم، وكما يقال: ليس هناك أغلى من الضنى.

قيلت هذه الأغاني في الأعراس، ببلدتي الحبيبة عرابة أن أتحفت النفوس، ونقش السرور في الوجدان، وشغف الفؤاد وهام بالبهجة عند سماعها، وتمايلت الأزقة، والحواري والطرقات، من وقع صداها، والبيوت العامرة بشذى الحب والعطاء، للروابط التكافلية بين الناس، وتربع العزعلى مصاطب هذه الأرض الطيبة، غلاوة تشد وثاق الروح فداءً ووفاءً لها، فهي الأم الرؤوم، وحضن كل مكلوم، والدرة الغالية على كل من وطيء ترابها واشتم عبيرها رغم انض المعتدي أرض الماضي، والحاضر، والمستقبل، أرض الرباط والبط ولات الخالدة.

ستبقى جنوة الأمل المستعلة في قلوبنا، ولن تهدأ نيرانها، حتى تعقد رايات النصر، بإذن الله، على قبتك المباركة، وقببك الزاهية، وشواطئك الدافئة، وجبالك الشامخة، ووديانك الراسية، وبياراتك العاطرة، فلسطين الغالية الصامدة بأهلها البواسل بوجه الاحتلال الغاشم.

سنعود اليك يوما ونغني معاً، ( زلوا زلوا زلينا ما زلينا \*\*\*والسعد عاود لينا وامشوا يا نذال).

#### التعاليل

عندهم مثل يقال «قومي تعللي، وإرخي الجدايل»، ما يدل على التجلي، والسرور المنتظر، ولعله في نظري ما يعللون به أنفسهم من طيب الكلام والشجون السذي يسكن انتظارهم لهذه اللحظة، فيمسحون عناء الأيام، وكد السنين، وقد تحقق حلمهم بفلذات أكبادهم، وهناك رأي لطيف من الاستاذ يوسف عبيد بمصطلح التعاليل: أي تعال ليلاً.

مع إقبال الليل، وسدول أستاره، ونسماته العليلة، تتسلل إلى المسامع رنة طبلة، وأهزوجة فرح إيذانا باستقبال الأهل والخلان والجيران، والأجمل في تلك الاحتفالات أن كل شخص من أهل البلدة مدعو للمشاركة، يالها من روابط عميقة، ومحبة عظيمة تفوق الوصف تربط الناس بعضهم ببعض.

تغني إحداهن وهي جالسة، والأخرى تدق على الطبلة (الدربكة)، وتردد الأخريات الأغاني خلفها مع السحجة القوية، إذ يُردد كل شطر مرتين، كما أن إيقاع الطبلة على نغمتين من الإيقاع: البطيء، والسريع، وكل إيقاع يختص بأغان معينة، حسب لحنها.

#### 1 - أغاني:

اللى فرح لينا يجبى ويهنينا

يلاقى الغالى بعدل بالمينا

اللى فرح لينا يجبى عباب الدار

يلاقي الغالى بعدل بالعقال

اللى فرح لينا يجييب عباب البيت

يلاقى الغالى بعطر بالجوكيت

شجرة الفلفل² دوبها اللي هدولت

والحمد لله يا الميمة كننت

شجرة الفلفل دوبها اللي مالت

والحمد لله ياميمتي نالت

\*\*\*

يا فرحتي من المطال العمر اثنيناها

يا فرحة للغالى اليوم تانواها<sup>2</sup>

حمامة دورجت بين البساتين

تدرج وتعرج على عشب يواريها طاحوا شباب الغوا يتقنصوا ليها

ما صادها إلا الغالي والكل فرحان حمامة دورجت بين البصل الاخضر

تدرج وتعرج على عشبٍ يواريها طاحوا<sup>3</sup> شباب الغوا يتقنصوا ليها

ما صادها إلا الغالى والكل يتفكر

وكلما دخلت إمرأة لبيت العريس تقف على المدخل، وتهاهي أو تزغرد أو (تزعق) وهي كلمة يتداولونها في البلدة. تزغرد بصوتها مهنئة لأم العريس، أو أخته، أو إحدى قريباته، وتقول:

آی – یا ام العریس الله پهنیک

آی- وأنا جای اهنیک

آى - ولقيتك فرحانت

آي - الله يتممها عليك

وترد عليهاأم العريس

آي - مرحبا يا ضيوف كن ضفتونا

آى -واخضرت الدنيا وآنستونا

آي -وعقبال نجيكم كما جيتونا

ومن الأغاني:

الحمد لله يا نذوريتنا 4 أوفيناها

والورقة البيضا بايدينا سحبناها

والورقة السودة أخذها اللي تمناها

يا دار أهلى يا محلا الرقصة جواها

وتمنت ياالميمة وربى جاب دعاها

یا دار أهلی یا ریت فرحکم دومی

حس الغناني واقعدتني من النوم

یا دار أهلی یا ریت فرحکم دایم

حس الغناني واقعدتني وانا نايم

يابي الغالي لينا بالعجل لينا

أغاني:

عل الهاما عل الهاما

سلم زريف الكاما 6 (القامة)

سلم علينا وراح

يا نجيمة المصباح

كل العرسان ملاح

الغالى قمرقداما.

لأطلعك من يمك وانزلك من يمك

تكبر وتضلك لامك يا الغالى يا كيفاوي

لأطلعك علية وأنزلك علية

عروس شلبية للغالى يا كيفاوي

يا ويل ويلي قهوتم وانا شربت من قهوتم

أبوالغالى وخلفته غزوعا ابوسياله

يا ويل ويلي نسم هوا ديرتنا نسم

أبوالغالي يوم تبسم وزير بالسرايا

\*\*\*

غنوالى تلبق لى الغناني

وإنا بنت الحمايل والرجال

وانابي أبوالغالي تعرفونه

سخى الكف وذباح الحيال<sup>8</sup>

يسخى بالحايل ويذبح انم

ويطعمى لسعدات الرجال

يصل نص الدرب ويرجع يقولي

شوبتريدي يا ابوي يا دلالي

بريد سلامتكمع طول عمرك

واعيش سيتكطول الزمان

غنوالي تا ارقص لكم غيم

وأصلى مثبوت وأهلى العرابية

غنوالي قبل تقولوا فزه

يسلموا اولادى وأضل أنا بعزى

هاي البلاد بلادك وغيرك ما حكم بينا

لولاك ويا الغالي وانت أعزمن أهلي

لا جيت انا ولا هزيت لك ضهري

وهناك من تهاهي (تزعق) لابنتها أو قريبتها عند آدائها لرقصة وغنوة تمرح بها، وتجل الأهل، فتقول:

آي - يا بنت الصدى والندى

آي - يا بنت ساس الحيط وأعلى من البنا

آي- وان كان بيك ابو الغالى نيالك

آي-يايذ بح ويسلخ بسنينات الغلا

أو:

آي - واحنا (اسم العيلة) من حق وحقيق

آي-يا شرشنا باحش بالأرض الغميق

آى - حلف علينا ابو الغالى ما نليس الا رقيق

آي- وندعس على رقاب العدا ونجعلها طريق

واختيار الزغرودة المناسبة، وفق وضع الست مثلاً إذا كانت الست متزوجة وفي غربة، يقال:

آي - واحنا تغربنا ويا ها الناس

آى - واحنا ان تغربنا نرفع الراس

آي - واحنا تغربنا عا بسيط أهلنا

آي- يا سيط أهلنا قلط الجبال العواص

وللحامل:

آي - كل سنة بالتين

آي-وانت على ايديكي بنين

آي - ياسيدويدق لم الحلقم

آي-وبيم يجيب لمالسرير

وإذا خاطبة:

آي - فتح الورد فتح

آي- فتح على الكلية

آى - يا أصيلة يا مصنصلة

آی-یا کنت (اسم العائلت)



زفة عريس على الفرس

فيها شباب الغوا للعزمطلوقة

عبرت حوالقيت القهوة مدقوقة

لذيت بعيني لقيت خيوله مربوطة

يابي الغالي سند دارنا التحتا

فيها شباب الغوا للعز منطلقة

عبرت جوالقيت القهوه مندقة

ذيت بعين لقيت خيولى مرتبطة

\*\*\*

عالیش یا ابو زید 11عالیش یا ابو زید

لعب الامارة هيك لعب الامارة هيك

بعرسكيا الغالي لأرقص واغني هيك

ياطبيعة الخاتم حمرة عقيقية

سيطك ياابوالغالي سيطالهلاليت

لاقتميا غالية حلوة وشلبية

عافاكيا بي يا مسدر 12 المية

ياطبيعة الخاتم حمره ملا الفنجان

سيطك يا ابوالغالي قلط13 جبل عمان

لاقتميا غالية تلعب بها الذهبان

عافاكيا بي ما مسدر العربان

وابوالغالى يا بحرة كبيرة

والبحرة حايطها مدينت

لولا البحرة ما صرن المراكب

ولا رحن الهدايا ولا جيني

جينا داركم يا أحباب جينا

مبارك فرحكم ردوا علينا

\*\*\*

صلوا عا النبي يا حاضرين

صلاة النبي تشرح قلب الحزين

الله معانا ومع الصابرين

نوينا الفرح ويارب تعين

ياخضر <sup>9</sup>الاخضر لية على لية

بحفظ الله يا كل الغربية

ياخضر الاخضريا محلالياتم

يسلم يا الغالي يا شمعة خيات

ياخضر الاخضرويانبي عرابيل10

تحفظ الغالى ابو الخصر النحيل

\*\*\*

يابي الغالى سند دارنا الفوقة

الله يجيرك يا الغالي يا ابو بدلة شاريها

كل المال فدا عمرك خذ البنت اللي هاويها

2 - فقرة الدبكة:

تأخذ كل سيدة بيد الأخرى من الكوع، ويقفن بشكل حلقة، وعادة تقول الأغاني اثنتان، والبقية يرددن خلفهما بمصاحبة إيقاع الطبلة، وغالباً المجموعة تردد الشطر المكرر من الأغنية، والتمايل مع ضرب الأرجل على الأرض بخفة ورشاقة:

ياأبو شعور مسرحة فوق الهدوم

من يوم فرقة حبابي هجرت النوم من يوم فرقة حبابي قلبي ذاب

ودمعي بلل ثيابي على الخديعوم يبرالغربي بودى بدو وردة

بتطرز بالمخدة مشان النوم

وبيرالغربي بنادي عاسعاد

بتطرز بالوسادة مشان النوم

بيرالشعفور<sup>15</sup>نيالك ما اهدا بالك

حشت الورد من حالك وانا المحروم جينك سربة صبايا أهلاً فيهن

ريت السعديباريهن عادايمدوم

ريظيا أبوشوره 16يا هويدلي

ريظ يا ابوشوره يا عيني اه

بحظين الغندوره يا الغالي نام

بحضين الغندوره يا هويدلي

ريظ ياأبوشبرية ياهويدلي

ريظيا أبوشبرية ياعينياه

بحضين الشلبية يا الغالي نام

بحضين الشلبية ياعيني اه

ريظ يا أبو بارودة يا هويدلي

ريظ يا أبو بارودة يا عيني اه

ياطبيعة الخاتم حمرة ملمسة

سيطك يا ابو الغالي قلط الرواسي

لاقتميا غالية تلعب بالالماس

عافاكيا بي يا مسدر الناسِ

وقد ترقص إثنتان من النساء وترددان أغنية مثل:

اه يا ويلا ثنتين بثنتين

اه يا ويلاعلى العين بملين

اه يا ويلا ثنتين عربيات

اه يا ويلا يا الغالي لاقيهن

اه يا ويلا واذبح وعشيهن

اه يا ويلا وحرير وكسيهن

اه يا ويلا الغالى نزل عا السوق

اه یا ویلا ونسیت انا اوصیه

اه يا ويلا عا بدلة الخمري

اه يا ويلايا لابسة الخمري

اه يا ويلاحيرتيني بأمري.

\*\*\*

طاب الكيف تعلمنا على طاب الكيف

ها الموجه يا الغالي عاجنبه سيف

واطلعنا عل العلالي يا دلالي

كار14 ابوي واخواني بنحبي الظيف

واطلعنا عل العلالي بالدريك

الله يجيرابوالغالي يومٍ يحكي

واطلعنا عل العلالي بنقر الكف

الله يجيرأبوالغالى ياراس الصف

واطلعنا عل العلالي بها الملبوس

الله يجيرك ياالغالي عندالعروس

الله يجيرك يا الغالى يا ابو بدلت اشكال الوان

كل المال فدا عمرك خذ البنت العال العال

بحضين امرالخدوديا الغالي نام

بحضين امرالخدود ياعيني اه

اه يا ابن الهودلي يا عيني اه

مثل ما قالك قولي يا عيني اه

ومسيك بالخيريا اللي ماحدا مساك

اه يا ابن الهودلي يا عيني اه

بعدك على عهدنا واللي حدا قساك

اه يا ابن الهودلي يا عيني اه

عاالشام خذني معكولا تخليني

لا اختك حنونة ولا امك تسليني

عا الشام خذني معك بوكل دقم

بصبرعلى الجورما بصبرعلى الفرقة

هية ولية يا غزال المية

على العين يا أبوطاسة مجلية

إسمي واسمكلا كتبم بدفتر

وان غاب عني لا كتبه بطلحية 17

يا ميخذ الزينات وسع دارك

وافتح ليهن شباك للغربية

رجلي ورجلك للشرع طلقني

لا بارك الله في جيزة الغصبية

ياأبو الثلاث دقات قالوا عنك

يا أبو الثلاث دقات قالوا عنك

يا ابو الثلاث دقات قالوا الناس

وایش طوعکیا زین کنت عاص

لوانكمن ديني وعليك حراسي

لناخذك بالسيف والغصبية

يا ابو الثلاث دقات باطل باطل

وایش طوعک یا زین تاخذ عاطل

لوانك من ديني وعليك نواطر

لناخذك بالسيف والغصبية

وفي آخر السهرة تخصص فقرة (رقصة الأباريق)، على إيقاع الطبلة، لا يكاد بيت في تلك الأيام يخلومن أباريق الفخار، ومنها الأباريق الملونة المخصصة للأفراح، وبما يمليه الواجب على كل سيدة تجاه أم العريس، على ان تحضر إبريقاً مزيناً بالورد، وأغصان الشجر، مما يتوفر في بيتها، وفي وسط الورد تغرز شمعة، ويصطففن وراء بعضهن بعضاً، بشكل حلقة دائرية، ويشعلن الشمع، والأباريق تعلو رؤوسهن كأنهن أقمار تدور في هالة العبيرالفواح من انصهار الشمع وطيب الورد وشذى الأغصان، وبرددن الأغانى، مثل:

مرحبايا ابريق يا هلايا ابريق

بنجح يا الغالي وعقبال كل صديق مرحبايا ابريق يا ابريق الخير

نزل ابو الغالي يكسي للعيلة

مرحبايا ابريق يا مشنشل ليرات

نزل ابو الغالي يكسي للباشات

مرحبايا ابريق يا ابريق الحاييص<sup>18</sup>

نزل ابوالغالي يكسى للعرايس

مرحبا يا ابريق يا مشنشل شمع

نزل ابو الغالي يكسي للربع

#### 3 - ليلة الحناء للعروس:

تقام عادة هذه الحفلة في بيت أهل العروس مع الترتيب مع أهل العريس، وتجهزام العريس الحناء على سدر دائري، ويزين بالورد والشموع، وسرر حناء، والتحلايه،، وعندما تبدأ النساء بالغناء تتجلى العروس بنظرة هنية، وابتسامه بهية، تتلألأ بزينتها وحلتها، كقطعة من القمر، وتتراقص الزينة من حولها معلنة الحسن والجمال.

ومن أغاني هذه الليلة:

ها المصمودة بنت اميرينت امير

سيط أهلها من أرض الشام لجنين

بقت ليهم صارت لينا الأصيلة

صارالسعديدرج على العيلة

بقت ليهم صارت لينا ام الجدايل

صارالسعديدرج على الحمايل

\*\*\*

صحن المشمس لا تكبش

دورعا صحن التفاح

الغالى لا توخذ حيا الله

دورعلى الملاح

صحن المشمس لا تكبش

دورعا صحن الفقوس

الغالي لا توخذ حيا الله

دور عا ابو العروس

صحن المشمس لا تكبش

دورعا صحن الخيار

الغالى لا توخذ حياالله

دورعلى العمر والخال

هذه أغاني تردد عند تلبيس العريس الشبكة، أو (التلبيسة) من الذهب للعروس:

ياعقيد اللولويا غالية

يا عقيد اللولويا هي

طولك عاطوله يا الغالي

طولڪ عا طولہ يا ھي

ياحطة بلابل ياغالية

یا حطۃ بلابل یا ھی

غيركما هو قابل يا الغالي

غيركما هوقابل ياهي

يا ساعة بايدينا يا غالية

یا ساعۃ بایدینا یا ھی

ها المصمودة بنت امير العرب

سيط أهلها من ارض الشام لحلب

ها المصمودة بنت امير العربان

سيط أهلها من ارض الشام لعمان

وهنا تشاهد أجمل منافسة حماسية بين أهل العريس وأهل العروس، وما يقال من الأغاني والزغاريد، فتقف العروس بحياء جميل وجبهة وضاءة لتحية قريبات العريس، ويترك عادة أهل العروس المجال لأهل العريس بعد الترحاب بهن وجلوسهن في المقدمة، حتى يرددن أغانيهن الجميلة:

تهاهي أم العريس، أو إحدى قريباته فتقول:

آي – يا ريتك على الغالى مباركة

آي - يا سبع ثمن بركات

آی - کما تبارک محمد

آي - على جبل عرفات

\*\*\*

آی - یا ما اخذت لک یا شاطر

آى - لا صفرا ولا معلولة

آي - إلا قميح مغربل

آي - خاص من بنات الحمولة

تهاهى ام العروس:

آي- وإحنا الأصايل واحنا الأصول

آي - واحنا المراسى جوا البحور

آی-یامین یناسبنا ویوخذمنا

آي - وتصبح الجواد عنا تقول

4 - أغاني أهل العريس:

صارت منا صارت من كناينا

صارالسعديدرج عاحمايلنا

بقت ليهم صارت لينا المزيونة

صارالسعديدرج على الحمولة

مبروكت علينا باغاليت

مبروكة عليناياهي

طاحت تا تلىس ست العرايس

طاحت تا تلبس یا هی

ساعه والمحبس لبس يا الغالي

ساعة والمحبس ياهي

مفتاح السيارة ياعاليت

مفتاح السيارة بسرعه يلا

ساعة واسوارة ليس يا الغالي

ساعم واسواره بسرعة يلا

وتردد التراويد في النصف الثاني من السهرة، بعد أن توزع السهرية والحنا على المدعوات، انها أغان للعروس التي ستترك بيت الأهل، فتجد الجميع خاصة أم العروس التي تتألم على فراق ابنتها، وتنظر إليها برقة وحنان فتبكي المآقى، وتسكب العبرات:

خيتي يا غالية ودعى من يمك

ودي سلامكمع اولاد عمك

خيتي يا غالية ودعى من حالك

ودي سلامكمع اولاد خالك

خيتي يا غالية ودعى رفقاتك

والله لأودعهن وأنا راكب

يا دمع عيني على الخدود ساكب

والليلة حناك ياغالية

ما نعود نراك يا غاليت

ومن سلاليلنا ياغالية

من سلاليلنا يا هي

والليلة حنا كيا هي

ما نعود نراك يا هي

سائلي عناان رحلتي

سائلی عنایا هی

إبريق العرسان : ابريق ماء تحمله عادة أم العريس وتسقى منه العروسين ، ثم تضرب أو (تدق)رأسيهما ببعض دقة خفيفة ، إعلانا عن بدء الألفة والشراكة بينهما .

سبل عيونى ومدايده يحنونى

سبل عيونم ومدايده يحنونم

خصره رقيق وبالمنديل يلفونه

خصر رقيق وبالمنديل يلفونه

یا ریت من فرق ضعونی عن ضعونی

يبلى بكاس العمى وأهلم يقودونم

يا الآلمي 19 يا الالمي هييلي مخداتي

واطلعى بره وناديلي عارفقاتي

يا الالمي يا الالمي هييلي مناديلي

واطلعی بره ونادیلی علی جیلی

يا الالمي يا الالمي هييلي مشطراسي

والليلة عندك وبكره من الصبح ماشي

ولا تطلعي من بيويتي يا معدلاتي

يا مركنة ذيال بيوتي عا مصطبتي

تفاح بالسوق يا شاري تعال اشتري

وانا رماني الهوا واصبحت انا المبتلى

وانا رماني الهوا على مصاطبهم

ظليت ادور على الاجواد لناسبهم وانا رماني الهوا على علاليهم

ظلیت ادور على الاجواد لا القیهم یمى محلى الحبایب محلى طلتهن

يمم روحي العزيزه ما تفارقهن

ياأهل الغريبة طلوعا غريبتكم

وان قصرت خيلكم شدو مروتكم

كنك غريبة وهيلي من الدمع هيلم

من العيد للعيد تا يطلو عليك ليلت

ولا تطلعي عا السلالم والهوا غربي

لا تطلعي يا مليحة تشعبي قلبي ولا تطلعي عا السلالم والهوا شرقم

ما يجرح القلب غيرالجور والفرقم

## 5 - الزفة:

وهي زفة تقام للعريس، ويتخللها فقرات التجمع في بيت أهل العريس من وقت الضحى، وفقرة حمام العريس عند أصدقائه، ثم زفة العريس على الخيل، ثم فقرة وليمة الغداء، ثم الاستعداد للفاردة.

أكاد أجرم بأنه من أجمل أيام الزفاف مهرجان حافل تكافلي يضم الأهل والخلان، بمشاركه فعلية، ووقفة جميلة، ودندنة أهازيج أصيلة تراقص المكان من الشجر والحجر والحيطان والطرقات.

تتجمع النساء في بيت أهل العريس من وقت الضعى بالغناء وإيقاع الطبلة المصاحب، لإعداد الطعام للغداء، وتجد في فناء البيت من تعد سيفاً مشكلاً بأغصان الأشجار والورود، للرقص به أمام العريس وفي زاويه أخرى من تجهز الشمسية وتزينها، وتخيط ما يحلولها من الشرائط المزركشة، وقلائد الذهب والورد للعريس الغاني، ليحملها عند ركوبه على الفرس المزينة بالمناديل الرقيقة الملونة على رقبتها، وهناك من تجهز الملح، وحبات التوفي، والملبس، لينثر على العريس عند خروجه من الحمام إعتقاداً برد الحسد عنه، وتفريح خروجه من الحمام إعتقاداً برد الحسد عنه، وتفريح

الصغار، وبهجتهم عند تلقفهم للحلوى.

وكلما دخلت امرأة مهنئة لأم العريس والبسمة لا تفارق الوجوه فإنها تهاهي لها قائلة:

آي - وأنا بغني واللي زمان ما غنيت

آي - وأنا بغني كرامة لأهل البيت آي - وحياة مكة وزمزم والحرم والبيت

آي- لولا عزالقرابة لا جيت لا غنيت

فيرددن في بداية الزفة:

يا شجار الريحان ويا شجارية

یا شجار الریحان عامین مهدول<sup>20</sup> مهدول علی الغالی ونایم بضلم

نايم ولا يدري بنقش العرايس نقش العرايس عنى بعيدة

بلاد بعيدة عا الغالي قريبت

يا شجار الريحان مهدول على المية

يا الغالي اجوزيا فرحة الكلية

يا شجار الريحان مهدول على كمم

يا الغالي اجوزيا فرحتك يا امم

يا شجار الريحان مهدول على ساكوه<sup>21</sup>

يا الغالي اجوزيا فرحتك يا ابوه

يا شجار الريحان مهدول على تختم

يا الغالي اجوزيا فرحتك يا اختم

ياطالعة من عتبة البستان

خيم عليك الورد والريحان

قولوا لأبو العريس ما يكلف سفرتم

يا سفرتم ما عدتها حكام

قولوا لها لام العريس قولوا لها

ترى الغالى بالحمام عريان

قزيت لممن البدلات عشرة

عابرعلى الحماميا ريتم هنايا

قزينا من الجوخ للغالي هدايا

عابرعلى الحماميا ريتم يتهنا

قزينا من الجوخ للغالى من عنا

حمام العريس يا يمم بداري

واليوم الزفة ياميمتو فرحانه

حمام العريس يا يمم ببيتي

واليوم الزفة عطروا الجوكيتي

حمام العريس يايمه بفي العلية

واليوم الزفت شكلوا الشمسيت

حمام العريس يايم ، بفي العلالي

واليوم الزفة لمحمد الغالي

\*\*\*

عددوا المهره وشدو عليها

تاييجي الغالي ويركب عليها

عددوا المهره وهاتوا رسنها

تمهلوا عاالمهره تاينشف عرقها

عددوا المهره وهاتوا اللحام

تمهلوا على العريس تاييجو العمام

عددوا المهره وهاتوا البارودة

زفولى الغالى بفي العقود

بالهنا بام الهنايا هنيت

حس ابو الغالى لفي عا الكلية

وإرسلو لاخوته تا يلاقونه

بالبارود المصطفة انتخوا لم

وعند خروج العريس من الحمام يركب الفرس، ويحمل الشمسية المزينة، وتردد الأغاني الجميلة والزغاريد، وينثر الملح والحلوى، وتجوب الزفة الطرقات بجولة فرح غنائية، تعبركل بيت وينثر الحلومن كل بيت بمر الموكب من أمامه.

يلبس ويلبس جملة الشبان

قولوا لها لأم العريس قولوا لها

يا الغالى بالميدان جيعان

قزيت 22 لم من الخرفان عشرة

يذبح ويطعم جملة الشبان

يا الغالى يا سرار قلوبنا

نغسل وننشر على ذيال كرومنا

وان كان الغالي يا سرار قلوبنا

وان كان غيره خرب البستان

ياميمتي مين ها الصبي الحوراني

كفى محنا وخلقتى رحماني

ياها العريس ويش تقولوا عنم

شب كويس مليت عيني منى

شب كويس الله يخليه لامم

\*\*\*

یا مویعمی یا مویعمی ریانی

والزيتون الاخضر جوز العرسان

قولوا للتاجريفتح الدكان

ونقص نخيط لمحمد الغالي

تحتى مهبره واسمها فرهودة 23

ما احلى يمينى شكلتى البارودة

تحتى مهيره كلها نقش اخضر

ما احلى يمينه شكلته ها الخنحر

تحتب مهبره واسمها الغياني

ما احلى يمينه شكلته الردانة

7 - الحمام:

ينتظرن النساء في الخارج أمام بيت العزومة، خروج العريس من الحمام، والفرح يغمر الجميع، ويرددن:

عابر على الحمام يا ريتم هنيم

قزينا من الجوخ للغالى هديت

# مهاهاة وزغاريد تقال في الزفة:

آي - يا ناس صلوا على محمد

آي-حتى تلين الحجارة

آي- هذا فرح مبارك

آي- ما فيم ولا خسارة

آي – يا شب الغالي مبارك ما عملنا لك

آي- يا جوخ مصري من التاجر قطعنا لك

آي - لولا الكرامة لعمامك واخوالك

آي - يا الغالى ويا حلو الشمايل<sup>24</sup>

آي- يا يوم عرسك نعزم كل الحمايل آى- حلف بيك ما يذبح الثنايا

آي - الاكل كيش وحايل

## 8 - أغاني للزفه:

ما أحلى طيرالحمام ما أحلى زغاليله

ياالغالي بالزفة ياامه غنيله

ماأحلى اطيرالحمام ماأحلى فريخاتم

يا الغالي بالزفة يا فرحة خواتم

يا الغالي بالزفة يا فرحة عماته

ياالغالي بالزفة يا فرحة خالاته

ما أحلى طير الحمام ما أحلى رفى الشرقي

يا الغالي بالزفة وانشرح لم قلبي

ما أحلى طير الحمام ما أحلى رفى العالى

ياالغالي بالزفة ياعمته تعالي

وفي الزفة عادة يكون طابور الرجال مع (الحداية)، أو الزجال الشعبي في الأمام، يسبق طابور النساء في الطريق المؤدي إلى بيت العزومة للعريس والرجال للغداء، وكلما لمحت أم ابنها أو قريبها أو زوجها تهاهي له بكلام يخصه، مثل أخ مغترب، وحضر بزياره للأهل، تقول له أخته:

آي- يااخوي بلاد الغربة ذلتنا

آي - وكلمة عويلة<sup>25</sup> قامتنا وحطتنا

آي- نذرٍ علي يا اخوي لن جيت ديرتنا

آي - لنذبح ذبايح ونقول اليوم فرحتنا

# وهذه تناغي ابنها ببهجة جياشة وتقول:

آي - يا يزيد نخلتي وانا بربيها

آي - يا عزوتي من الدنيا وما فيها آي - والبس رواسي وعلى الكتاف وارخيها آي - يطول عميرك ما أشلبك فيها

آي - شفت الشب الغالي ماشي طريق العين

آي- يا بارودت من فضة وزنادها بألفين آي- وكل الشباب بتنداهي يا كحيل العين

. آي-الله يحفظك لأمك لا تصيبك عين

آي- يا شب الغالي يا قرنفل ملات ايدي

ياطَعًام للزاد وخلفة الأجاويدي

آي-وان أجاك الحكميا سيدي

لأغنى الغناني والحقها تراويدي

# وهذه تعزعمها، أوخالها، فتهاهى:

آي - يا بي الغالي ويا جودي وميجودي

آي - يا ذهب اليوسفي على الراس ممدودة

آي- ريت اللي يبغضك بالقبر ممدودي

آي- من الحول للحول لتوكلم الدودة

# وهذه تزعق للأخوان المتخاصمان فتقول:

آي - يا بي الغالي ويا رمانة الغضة

آي - يا اللي تمشي السيارة على زرد فضت

آى - وان ودا خيك كل المال لا ترضى

آي- والصلح بينكم لا عاشت البغضة

# وهذه تهاهى لأبيها فتقول:

آي - يا بي لاقي للفرح لاقي

آي- يا بحرعكا ويا دزاز الوراق



شمسية مزينة يحملها العريس في الزفة ، وكانت قديما تزين بقلائد الذهب على اطراف الشمسية ، والورد وأغصان الشجر الطبيعي .

آى - وحياة نجوم الليل تتفسر

آي-وأنا حزينة على هذا اليوم بتفكر

واذا كان أب العريس متوفى يقال:

آي- يا بي الغالي ما مات

آي - وما خلف بنات

آي- ما خلف إلا سبوعم

آي- والعزلل-اسم (العائلة)

وهذه تبث الحماسة عند رؤيتها جموع أعمامها واخوالها فتقول:

آي- هذولا ال--- عمامي واخوالي آي- بالله ازرعوالي طريق الحوض ريحانه

آي-حياكم الله وحيتني شرافتكم

آي- والرجل منكم يسوى مية رجال

\*\*\*

الماني يا يمم الماني

الماني يا يمر الماني

سناسل فضة وذهباني

سناسل فضة وذهباني

ما أحلى الزفة يا يمه والعمانية قدامي

محلى الزفة يايمه والعمانية قدامي

ما أحلى الزفة يا يمه واولاد عمى قدامي

آي- سألت رب السما الواحد الباقي

آي - يطول عميرك ويظل الفرح متلاقِ

أو:

آي-يابي الغالي يا برق الطريقين

آي-يارقبة النمرومحسوبة بألفين

آي - وان قدموني عينيكي للأول

آي- وان أخروني برجح بالثمانين

أو:

آي- يابي الغالي وياعز (اسم العائلة)

آي-يا قصر عالى وشباكين غربيات

آي- اجينكالخلع من مصر مطويات

آي-يا هدم الأمارة وملبوس الكباريات

وعند رقص الشباب يقال:

آي- ارقص يا رقاص يا دالية حلا

آي- يا رقصك مليح يا حلاوة بالُعلا

آي - وان كان ابو الغالي بيك نيالك

آي-يذبح ويسلخ بسنينات الغلا

والأم هنا تهنىء نفسها بجبرخاطرها، بعد معاناتها وصبرها، فتقول:

آي- صبرقلبي وماقصر

آي-وانفڪ حبل العيا من بعد ما تعسر

تعمى يا عبن الحسود لا ترى بالميدان عبن الحسود بالميدان تعمى يا عين الحسود عن العرسان بالسريس<sup>27</sup>عين الحسود بالسريس تعمى يا عين الحسود عن العريس بالوادي عين الحسود بالوادي تعمى باعين الحسود عن الأولاد بالخلم عين الحسود بالخلة تعمى يا عبن الحسود ولا تضل واجب عليكن يا بنات عمامه تزفين الغالى وترقصين قدامه اطلعنا نزفه والشباب تزفه الغالى ما اخفى شمعة العرسان واجب عليكن لي يا قرابات امم تزفين الغالى والورد يشمه اطلعنا نزفى والشباب تزفى الغالى ما اخفى شمعة العرسان واجب عليكن يا بنات العيلة تزفين الغالى عاظهر الكحيلة اطلعنا نزفى والشباب تزفى الغالى ما اخف شمعة العرسان طاحت الخيل ترقص بميدان العرسان يا صلاتك يا محمد يا خزاة الشيطان طاحت الخيل ترقص بميدان العريس

یا صلاتک یا محمد یا خزاتک یا ابلیس وفي آخر المطاف يسحب الرجال الفرس بزفة للرجال، حتى بيت العزومة للغداء، بأغنية كتوصية

احمد يسحب الفرس ومحمود يرقص قدامي بايمهماجلي الرفقة والحمايل متفقة لأعزم عاأهل الزرقا اطناشرتكسي اطناشرباص يا يمه ماأحلى اللمه والحبايب ملتمي لأعزم على اولاد عمى اطناشرتكسي اطناشرباص قول الماني طلع جديد وموزن وزن الحديد قولوا للغالى سعيد يعلى ظهر الرهواني 26 قول الماني طلع اليوم وموزن وزن المليون قولوا للغالى المزيون يعلى ظهرالرهواني بشريا الغالي بشر يا عرسكما هو مخسر من يومِ نوينا لك واحنا نقطع ونفصل غندوريا الغالى غندور جايب تجرة من اسطنبول من يومِ نوينا لك واحنا بهنا وسرور شالك يا الغالى شالك وأعجبني جعى عقالك

من يومِ نوينا لك واحنا نقطع ونفصل ورانا عبن الحسود ورانا

تعمى ياعين الحسود لاترانا لوري عين الحسود لوري

لأب العريبس بإبنه:

ها العريس بشورك يا بي الغالي

ها العريس بشورك

واصمده بداركمحمد الغالي

واصمده بدارك

ها العريس بيدك يا بي الغالي

ها العريس بيدك

واصمده بعقدك اياد الغالي

واصمده بعقدك

واصمده عندكاياد الغالي

واصمده عندك

شنشل الزردية يابي الغالي

وشنشلالزردية

واعبرالشلبية لمحمد الغالي

واعبرالشلبية

لا تقول نسيتكيا شب الغالي

لا تقول نسيتك

عاالصدر حطيتك ياعقد جوهر

عاالصدرحطيتك

وبعد الزفة، تدخل النساء الى بيت العريس بالغناء والزغاريد، ويجتمعن حول مائدة الغداء التي أعدت منذ الصباح، فيقلن:

هيك نعرم<sup>28</sup>رزنا

كيد العداما هزنا

ابوالغالي يا عزنا نغني لم بالعافية

وعافتين وعافية

ياميه أهلاً وسهلاً بيكم يا ضيوف

ياميه أهلا وسهلا بيكم ياضيوف

والغدا علينا والعشاخاروف

والغدا علينا والعشاخارف

يا ميم أهلاً وسهلاً بيكم يا ضيفان

يا ميم أهلاً وسهلاً بيكم يا ضيفان

والغدا علينا والعشا خرفان

والغدا علينا والعشا خرفان

\*\*\*

یا دارنا یا دارنا یا دارنا یا دارنا

دار السعادة دارنا دار السعادة دارنا

یا دارنا حولک رمان یا دارنا یا دارنا

صفو الكراسي للعرسان بدارنا يا دارنا

9 - الفاردة:

وهـوذهاب مجموعة من النساء الى بيت العروس، إما سيراً على الأقدام، أو بالحاف الات إذا كانت العروس من بلدة ثانية.

مهاهاة للفاردة:

آی - سیروا علی ما قدرالله

آي - يا عزخلق الله

آي - أولكم محمد

آي - ثانيكم رسول الله

أغاني للفاردة:

كلينا واحنا صابرين

تا راد رب العالمين

يا ربى توكلنا عليك

والصبريا نعم الوكيل

سيروعا مقدرالله

والكاتبوربي بصير

سيروعلى قطر الندي

خلى الصابوح 29 يصير غدا

يا ابو الغالى ريتك تدوم

انت القمر واحنا النجوم

كل الحكومة طاعت لم

←146 كريف 2018 ♦ الثقافة الشعبية ـ موسيقى وأداء حركي ـ العدد 43 ـ خريف 2018



صينية حنة

ختمت لى كل الرسوم

ياابوالغالي يوممرق

سيفى على جنبى برق

كل الحكومة طاعت لم

ختمت لى كل الورق

\*\*\*

وجورى يا عروربية وجورى يا عروربية

ولا جرة بمذلية ولا جرة بمذلية يا مانولخضض المية يا مانولخضض المية يا مانولخضض المية ابوالغالي لخضض المية عدوه قرصته حية عدوه قرصته حية يا مانوها اللي لاقانا يا مانوها اللي لاقانا ابوالغالي ها اللي لاقانا مشانا عا بيته ولافانا عالجبل العالي يا مانو عا الجبل العالي عدوه من البلد خالي عدوه من البلد خالي عدوه من البلد خالي يا مانوعا الجبل الازرق يا مانو عا الجبل الازرق يا مانوعا الجبل الازرق ابوالغالي عا الجبل الازرق ابوالغالي عال

عدوه بالبحريغرق عدوه بالبحريغرق \*\*\*

دقة يا صبايا دقة، مرينا عا المي زرقا يسلمنا في الغالي يمشي بينا طقة طقة هية يا صبايا هية، مرينا عن نبع مية يسلمنا في الغالي يمشي فينا شوية شوية رضا يا خيال رضا والدرب طويلة وعريضة يسلمنا في الغالي يمشي فينا رضا رضا

على اللي خصرها ضمة

ياغاليةخصرهاضمة

قطعناالبحرياخالي

على اللي فيدها غالي

يا غالية فيدها30 غالى

#### طلعة العروس:

طلعة العروس من بيت أهلها، وهي تتألق بالفسـتان الأبيض وفرحـة عمرها إلى بيت الزوجية.

#### تهاهى لها إحدى قريباتها مودعة لها ب:

آي - يا طير الحنين 31 عرني جناحك يوم آي- لازور حبابي وأروح لهم كل يوم آي- يا نار الحطب تنطفي نار الحبايب دوم آي- واحنا الحبايب واحنا اللي افترقنا اليوم

# ومن الأغاني في هذه اللحظة:

قومي اركبي يا غالية الخيل مربطة برمان الخيل مربطة برمان الخيل مربطة برمان والله ما بركب تا يجو عمامي من عمان تا يجو عمامي من عمان قومي اركبي يا غالية الخيل مربطه بليمون الخيل مربطه بليمون والله ما بركب تا يجبي بي ها الحانون والله ما بركب تا يجبي بي ها الحانون

واتحملونا ياالأهل هاالليلة

واخرى سويعة على ظهور الخيل واتحملونا يا الأهل بالهمة

واخرى سويعة بخاطركيا أمي

صافحهم بایدیهم بالله یا طیر

سلملي عليهم بالله يا طير سلملي عليهم مشان الله

صافحهم بایدیهم مشان الله سلملي عاامي بالله یا طیر سلملي عاامي مشان الله

لا تهمل الهمي بالله يا طير لا تهمل الهمي مشان الله

ملاحظة: في هذه الأغنية تذكر أسماء كل رجال عيلة العروس اللذين يشاركون في (النقوط):

واربع خواتم بايديها واربع خواتم بايديها

والخبريا بى الغالى وانعم عليها واطلعها

واربع خواتم بالاید واربع خواتم بالاید والخیریجی من بعید والخیریجی من بعید

والخيريابي الغالي وانعم عليها واطلعها واربع خواتم بالخنصر واربع خواتم بالخنصر

والخبرمنكم يتيسر والخير منكم يتيسر والخبريا بي الغالي وانعم عليها واطلعها

### ويهاهى لها:

آي – وارفعي راسك يا مرفوعة الراسِ
آي – لا بيك حوفة 32 ولا ما قالت الناسِ
آي – وارفعي راسك لبيك وقولي لم
آي – وأربع تفافيح ذهب والرب يدعى لم



طبق من القش والبلاستيك الملون بالوان العلم الفلسطيني والكوفية الفلسطينية

تا يجبي بي ها الحانون
والله ما ركب تا يجبي خي ها المزيون
تا يجي خي ها المزيون
قومي اركبي يا غاليت
قومي تمامك عاد قومي تمامك عاد
شعرك ربايط سعد
رابي عشط الواد رابي عشط الواد
قومي اركبي يا غاليت
والتكسي متعطل والتكسي متعطل
يا بيك ابو الغائي ما ظنش يبطل ما ظنش يبطل
\*\*\*

اتحملونا ياالأهل هاالساعة

واخرى سويعة يا الأهل طلاعة الحملونا يا الأهل عصرية

واخرى سويعة وبخاطر الكلية

واتحملونا ياالأهل دقايق

واخرى سويعم وبخاطر الرفايق

واتحملونا ياالأهل دقيقة

واخرى سويعم وبخاطر الرفيقم

|              | ياابوالعروس فزحيلك    | أو:                                                |
|--------------|-----------------------|----------------------------------------------------|
| حولوناحولونا |                       | آي – يا غالية الوجم دورة قمر والشعر مثل الليل      |
|              | ضيوف الكما احنا لغيرك | آي- والخصر من رقته هد القوى والحيل                 |
| حولوناحولونا |                       | آي– يا صايمين الضحى ومفطرين الليل                  |
|              | احنا ضيوف الغانمين    | آي – رُدوا غزالي وأنا ما ضل لي حيل                 |
| حولوناحولونا |                       | أو:                                                |
|              | فرش الساحة حرير       | آي – وقعدتك على المرتبہ قعدة البنا                 |
| حولوناحولونا |                       | آي- والكحل في العين لو صفقت لم غني                 |
|              | عادتنا نلبس مخامل     | آي - وحطيت القدم على القدم ما سمعت لم رنم          |
| حولوناحولونا |                       | آي- ريت البطن اللي حملك مسكنم الجنة                |
|              | حبيبنا مناسب أصايل    | أو:                                                |
| حولوناحولونا |                       | آي - يا غاليت مليحت وييت الجود رباها               |
|              | عادتنا نلبس مخامر     | آي- مهما طلبت من بيها الغالي كن اعطاها             |
| حولوناحولونا |                       | آي - ميتين ليرة من الذهب اعطاها                    |
|              | حبيبنا مناسب اكابر    | آي – بريت الفراطة واللي ينقده الطير                |
| حولوناحولونا |                       | أغاني أخرى تخص طلعة العروس:                        |
|              | عادتنا نلبس مقاصب     | مشوها وعشوها ياغالية مشوها وعشوها يالالا           |
| حولوناحولونا |                       | غالية عاابوها هاالعروس غالية عاابوها يالالا        |
|              | حبيبنامناسب مناصب     | مشوها عمهلها يا غالية مشوها عمهلها يالالا          |
| حولوناحولونا |                       | غالية عاأهلها هاالعروس غاليه عاأهلها يالالا        |
|              | ابوالغالي حيا ضيوف    | مشوها نتفى نتفى يا غاليت مشوها نتفى نتفى يالالا    |
| حولوناحولونا |                       | شمعة ولا تنطفي يا غالية شمعة ولا تنطفي يالالا      |
|              | وآمر على ذبح خروفم    | مشوها الواد الواديا غاليت مشوها الواد الواديا لالا |
| حولوناحولونا |                       | غالية وبنت جوادها العروس غالية وبنت جواديالالا     |
|              | واحناما ننسى معروف    | مشوها شويۃ شويۃ يا غائيۃ مشوها شويۃ شويۃ يالالا    |
| حولوناحولونا |                       | غاليه وعربية هاالعروس غاليه وعربية يالالا          |
|              | وآمرعلى صب القهيوي    | من أغاني أهل العريس، وتقال أحيانا في دبكة في       |
| حولوناحولونا |                       | بيت أهل العروس:                                    |
|              | تقولوا ناشلها من بير  | حولوناحولونا                                       |
| حولوناحولونا |                       | نسایب لا تزعلونا                                   |

يا زارع الورد شمى

والورد مفتح عا إمم

يصلح للغالى يشمه

يا زارع الورد صونم

والورد مفتح عا غصونه

يصلح للغالي يصونه

والورد اجامن الجناين

غوزوا براس الكناين

والورد اجامن ترشيحا38

غوزوا براس المليحة

والورد اجاعن المية

غوزوا براس الشلبية

\*\*\*

عَمر البيت عَمر بحياة الرجال

تلقى بالبيت غزيل تلقى بالبيت غزال

شرع البيت واعبريا بني الكرام

تلقى بالبيت يا غالية شعرها للزنار

يالفت يالفت ياغزال اللفت

واحنا بنات عمك يا الغالي ليش خفت

عدوك بالطابون مزبل بجفت

ومن المهاهاة في هذه الفقرة:

آي-يازارع الزيتون الاخضر

آي - وازرع وكثرمنه

آي- يا الغالي خطب واتجوز

آي- يا رب تكثرمنى

أو:

آي-حوطتكم بياسين

آي-يازهرالبساتين

آی-یا مصحف صغیر

آي-على صدورالسلاطين



#### 10 - الصمدة للعرسان:

عند وصول العروس تستقبلها ام العريس، وهي تحمل طبق الحناء وورقة شجر خضراء، مثل الليمون، تتناولها العروس وتلصقها على الباب، تيمنا بحياة سعيدة، ويُصمد العروسان على اللوج المزين في بيت أهل العريس، ومن أغانيهن في هذه الفقرة:

ضبي بدلتك يا غالية ضبي

ريت الخيرعا وجهك يصبي

يا ريت الخيرعا وجهك يصبي

ضبي بدلتك وارخي زنارك

ريت الخيركلم لأبوعيالك

يا ريت الخير كلم لأبو عيالك

ضبى بدلتك وارخى قميصك

ريت الخير كلم لعريسك

يا ريت الخبر كلم لعريسك

ضبي بدلتك وارخي عباتك

ريت الخير كلم لحماتك

يا ريت الخبر كلم لحماتك

ميلى عندنايا غالية ميلى

ريت الخيرعلى وجهك يصير

يا ريت الخيرعلى وجهك يصير

ضبى بدلتك وارخى الجدايل

ريت الخبر عا وجهك بشاير

ياريت الخيرعا وجهك بشاير

\*\*\*

يـوم الصباحيـة: وهـواليـوم الثـاني بعـد الزفاف، تتجمع نسـاء أهـل بيـت العريـس، والمقربـات مـن الجـدات، والعمـات، والخـالات، وتتجلـى العـروس بفسـتانها الأبيـض، إذ تمسـك بكتفيها إحدى النسـاء الكبـيرات بالسـن، وتجليهـا: (تمـشى العـروس أمامها باسـتحياء ودلال، ترفع كفيهـا، أو تحمل الشـمع بيديها، والأخـرى ترقصهـا، وتغـنى لها):

تقدمويا رعيم تاتنجلي ها الشلبيت

الحق يحفظ عريسك من كل عبن وردية

قنبازك يا حشو كمك وانتي عزيزة عا إمك وقزا عريسك يقولك يا ستي قومي تعالي والله بلاني بلاني بالبنت بنت الدلال ومدللة من بيت ابوها يا الغاني زيدها دلاني منديلك عليه ليموني وان حدثك قوليله اصيلة بنت الحمولة

منديلك عليه زهريه وان حدثك قوليله

بنت الحمولة اصلية

# والورد البري.

- 16 أبو شوره: الذي يلبس الكوفية ، الحطة.
- 17 بطلحية: طلحية ورق مطوية أو اناء، وعاء.
  - 18 الحاييص: مفردها بحيص يعنى الجميل.
    - 19 يا الآمى: يا ميمتى ، يا إمى .
- 20 مهدول: هدول الستار، أي ارسله الى اسفل وأرخاه، هدل الشعر
  - 21 ساكوه: الجوكيت الطويل.
  - 22 قزيت: بمعنى أرسلت، بعثت، قزوا: ابعثوا.
    - 23 فرهوده: تعني ولد الأسد.
    - 24 الشمايل: الصفات، الطباع.
      - 25 كلمة عويلة: كلمة جائرة.
    - 26 رهوان: فرس لين الظهر في السير.
- 27 السريس: شجر بري، وتكثر زراعته، وله عناقيد قرنية وفيها صمغ طيب الرائحة.
  - 28 نعرم: عرمة اليد، أي ملء الكف.
    - 29 الصابوح: أي الفطور.
      - 30 فيدها: مهرها
  - 31 طير الحنين: طير الحمام الذي يحن على فراخه.
    - 32 حوفة: شيء سيء.
- 33 ترشيحا: بلدة فلسطينية تقع على مسافة 27 كم الى الشمال الشرقى من مدينة عكا.

#### الصور

\* الصور من الكاتب.

# الهوامش

- 1 عرابة جنين: بلدة فلسطينية تقع على بعد 12 كم جنوب غرب مدينة جنين، و تتبع محافظة جنين، وعلى بعد (100) كيلومتر الى الشمال من القدس الشريف. وتقع بين مدينتي نابلس والناصرة. وتدعى باسمها عرابة البطوف وتقع بين مدينتي الناصرة وصفد.
- 2 شجرة دائمة الخضرة ، تكثر زراعتها في المنطقة ، ولها عناقيد حمراء ولها رائحة طيبة مثل المسك، ويقطف من غصونها الهدلة لتزيين الشمسية التي يحملها العريس في الزفة وتزين بها السيوف والأباريق وتعطي منظرا جميلا ورائحة زكية.
  - 3 طاحوا: مفردها طاح، أي ذهبوا أو نزلوا.
- 4 نذوريتنا: مفردها النذر الذي يقطعه الشخص على نفسه.
  - 6 زريف القامة: القامة الطويلة المتناسقة.
- 7 كيفاوي: صاحب الكيف والانشراح ( مرح المزاج ) ، الذي يدخل السرور للآخرين.
  - 8 الحيال: ومفردها حايل، وتعنى الشاه السمينة.
    - 9 خضر الأخضر: من الأولياء والصالحين.
- 10 النبي عرابيل: يوجد في البلدة مسجد النبي عرابيل، وبداخل المسجد ضريحه.
  - 11 ابو زيد: يقصد به أبو زيد الهلالي.
  - 12 مسدر: في سدر البيت ،متسدر أي مترأس.
    - 13 قلط: بمعنى أوصل، ووصل.
    - 14 كار: تعنى عادة وجمعها عادات.
- 15 بير الشعفور: عين ماء تنبع في هذا الجبل الشاهق المطل على البلدة ويتواجد فيه الشومر بكثرة والزعتر



الراحل الشيخ عبد الرحمان امجيريد الملقب بـ"لبصير" و"التُرِيَّن"، رفقة عبد الرحمان المباركي (المزيلي) وبنهدي

# الظاهرة القائدية في الشعر الشفوي بالمغرب؛ العيطة العبدية نموذجا

#### أ. أحمد اشتبوي – كاتب من المغرب

يزخر المغرب بتراث موسيقي وشعر شفوي هائل، يشكل دعامة أساسية من دعائم الثقافة الشعبية بهذه البلاد، فمن رقصة «القدرة» والشعر «الحساني» بالصحراء مرورا بإيقاعات «أحيدوس» بجبال الأطلس و «الركادة» بالشرق، و »الطقطوقة » الجبلية بالشمال، ووصولا إلى سهول المحيط الأطلسي حيث يحضر غناء «العيطة» الذي يتضرع بدوره إلى أنماط عديدة، تتلون بلون الرقعة الجغرافية التي تحتضنها؛ فنجد اللون «المرساوي» بالشاوية والدار البيضاء و «الحوزي»

بتخوم مدينة مراكش و «الحصباوي» أو «العبدي» بمدينة آسفي. ويعتبراللون الأخيرمن أكثرا لألوان الغنائيـة الشعبية «العيطيـة» إثارة لدهشـة الباحثـين والمتلقين عموما، وذلك لغنى مضامينه وأغراضه الشعرية، وتنوع إيقاعاته ونبضاته الموسيقية، ومن هنا جاء اهتمامنا به منذ فترة ليست بالقصيرة، وها نحن اليوم كذلك نجعل منه محورهنده الدراسة المركزة، التي نخصصها لجانب من المضامين الكثيرة التي يفوح بها هذا الغناء الحافظ لِكَمِّ لا يستهان من الشعر الشفوي بمدينة آسفي وبالمغرب عموما. وسنركز في هذا الصدد على الحضور الوازن للظاهرة القائدية في شعرغناء العيطة العبدية، أو بصيغة أخرى سنقتفى الجانب السياسي من هذا الشعر، والذي لم يتمظهر من خلال شخصية «القائد» المهيمنة بمداشر عبدة وقراها فحسب، وإنما كذلك من خلال معاناة سكان هذه القبيلة وصراعاتهم مع السلطة المخزنية ورجالها.

ونظرا لما يلف شعر العيطة من غموض والتباس، لطبيعته الشفوية التي تجعل منه شعرا معرضا لجملة من الأعطاب والتآكلات بفعل النسيان واللحن الشعرى وغيرهما من الإكراهات، فإن الدارس لهذا الشعر لامناص له في كل خطوة يخطوها في هذا الباب من أن يبدأ بالتأصيل المفاهيمي الجيد للجانب الذي يودأن يتناوله من هذا الموضوع، ولعل تعدد زوايا النظر بهذا الشأن يقود بالضرورة من جهة إلى إختلاف المقاربات والرؤى، ومن جهة أخرى إلى نسبية كل النتائج التي يتوصل إليها الباحث بهذا الخصوص، مهما بلغت درجة دقتها وموضوعيتها. وعليه فحين نتصدى لموضوع الظاهرة القائدية في شعر العيطة العبدية فإن ذلك يفرض علينا بداية -وبالضرورة- تقديم تعريف لغناء العيطة، وتمييزنمط العيطة العبدية من بين باقي أنماط هذا الغناء بالمغرب، ثم إبراز المقصود بالظاهرة القائدية وعلاقتها بهذا الشعر الشفوي. على أن هذا التأسيس النظري لاجرم سيقودنا للوقوف أمام بعض الإشكالات والتساؤلات المحورية التي ستشكل إجابتنا عنها ثمرة هذه الدراسة.

#### تعريف العيطة

كلمة «عيطة» في اللغة مأخوذة من فعل «عيط». وهوفعل وإن تبادر إلى الذهن إنتسابه إلى اللغة العامية، فإن له أصل في اللغة العربية الفصحي كذلك، ف«عيط» تعني نادى، وفي لسان العرب لإبن منظور تفيد من جملة معانيها «الصراخ» و»طول العنق» ، وعليه يمكن أن يكون المعنى المستفاد من الكلمة هو النداء أو الصياح بأعلى الصوت لدرجة إطالة العنق حتى يسمع المخاطب. فهل من علاقة بين الدلالة اللغوية لهذا الفعل وبين العيطة كفن موسيقى؟ ببساطة العلاقة تكمن في أن العيطة هي فن المناداة والمناجاة، وإستنهاض همم القبيلة وذكر مناقب سكانها. ولعل المتفحص لمتون العيطة يمكنه أن يستجلى بأن المنادى غالبا ما يكون مخاطبا غائبا، تستحضره الذاكرة الجماعية للقبيلة بلسان الشيخ العازف والمتغنى بمعانى الحنين والمدح والإشادة. فنصوص العيطة كلام مأثور متوارث يشعر بالحنين إلى الماضي، ويذكر بمناقب وأخبار الأسلاف، فهو «بكاء ورثاء لما خلفته الأحداث» ألفائتة ، أو لنقل هو صوت يتوق إلى الماضي الدفين، ويصدح بأحلام، وآلام أجيال طواها التاريخ. أي أن سيرورته كانت نداءا يكشف عن «الحاجة المتواصلة لدى المجتمعات القبلية أو القروية أينما كانت (حتى في عمق المجتمعات الحضرية) إلى إمتلاك لسانها واستعماله لتحقيق التوازن الروحي والنفسي والعاطفي، وإيجاد المعادل الفني والجمالي للعيش في الحاضر والانخراط في سيرورة المستقبل» بما ينطوى عليه هذا المستقبل من متاعب وقساوة شديدة على كينونة ذلك البدوي البسيط، تدفعه للتسلح بزاد معنوي قوامه ماضي الأوائل وتجاربهم في الحياة «يغالب بها التعب والمعاناة، ويبث من خلالها لواعجه »4. ونجد ضمن الموروث الزجلى المغربي القديم فعل «عيط» مستعملا بمعنى النداء لكن بإحساس الدعاء والمناجاة الربانية، يقول عبد الرحمان المجدوب (1506-1569) الذي اشتهر بـ «نظمـ ه للرباعيات التي عكسـت موقفه في الكثير من القضايا»5:

عَيَّطْتُ عَيْطَة حْنِينَة فَيْقَتْ مَنْ كَانْ نَايَمْ فَاقُوا قْلُوبْ لَمْحَنَّة وْنَعْسُو قْلُوبْ لَبْهَايْمْ



الراحل الشيخ امحمد الدعباجي (1910-1994) رفقة مجموعته احتفالا بإحدى المناسبات الوطنية سنوات الثمانينيات. وهو من أبرز الشيوخ الذين نقلوا فن العيطة للجيل الحالي

فقد اقترن فعل «عَيَّط» بنظم الأشعار والتغني بها، أي أستعمل كمرادف لقرض الحكم والأزجال والغناء، ونصوص العيطة ذاتها تشي بهذا الترابط في بعض مقاطعها وحباتها الشعرية، كتلك الواردة في عيطة الراضوني: «عَيَّطْ عَيَّطْ نَسْمَعْ عَيْطتَكْ..أَخُويا لَمْزَهِينِي لْيُومْ ». ولعل ما يفصح عن هذا التكامل بين المفهوم اللغوي والإصطلاحي للعيطة، هو ما نصادفه من تجليات عديدة للنداء في نصوصها، ومن أهمها نداء الأشـخاص والأولياء والأمكنة والمحبوب...إلخ. وفضلا عن ذلك، فكل حبة شعرية من العيطة تُستهل بنداء أو صراخ قوي حتى وإن لم يكن ذلك التركيب الشعري موجها لمنادى معين، ذلك أن الناظم لا ينفك يوظف أسلوب النداء في مختلف محطات النص وإن كان بصدد التعبيرعن حكمة معينة (آآ الزُواق يُطِير) أو إحساس شـخصي معين (أآ دَاوِيتْ حْتَى اعْييتْ وْمَا كَرْ دْوَايَا) أو ماشايه.

إن المدلول اللغوي للعيطة إذن ممتزح بمفهومها الإصطلاحي وعاكس له، وهو مدلول تؤكده نصوص العيطة التي تكاد تكون في مجملها نداءات وصراخ، يحاول استحضار الماضي بما فيه من أحداث وأشخاص، أثرت في الواقع الذي عاشه الشيخ أو سمع به. مما جعل معنى العيطة يتماهى مع «ظاهرة الصياح الذي يكاد

يبلغ أحيانا الندب والنحيب الذي نلمسه في مد الصوت وفي جرات الكمنجة "اللذان يرومان توصيف الجروح الغائرة والذكريات المنفلتة، دونما اعتماد على الكلمة في أحيان كثيرة، ذلك «أن الصرخة الباكية، المتألمة، النادبة، النابعة من دواخل الشيخة كالنفس الحارق المرهي التي قد تنوب عن معنى الكلمات في تحريك المتلقي "ولفت انتباهه، وهو ما تُعبر عنه تلك التأوهات والهمسات الصوتية التي قد تعوض سطرا شعريا ما في التركيب المتني لحبة من الحبات الشعرية، وينعتها أهل العيطة بدالفرث أو «المضيغ ».إن ما يمكن أن تقود إليه هذه المعطيات، هو وجوب استحضار ثلاث مستويات عند أي محاولة لتعريف فن العيطة وملامسة خصائصه:

\* المستوى الأول يهم الجانب النصي، الذي يحيل على تلك الأشعار الشفوية وسياق نظمها وطريقة تأليفها ومضامينها، والأصلي منها والمنحول، وما بقى منها وماضاع.

\*المستوى الثاني يتعلق بالإيقاعات اللحنية، أو القوالب الموسيقية التي أفرغت فيها تلك الأشعار، وهذا المستوى يسوق للحديث عن جدلية النصوص والايقاعات من حيث أسبقية أحدهما في الوجود على الآخر، ويستوجب استحضار تلك الميكانيزمات (مقدمات، حطات، عتبات، طمات..) التي ابتكرها الشيوخ للتغني بالنصوص. والوقوف على الآلات التي تؤدى بها أشعار العيطة وتطورها التاريخي.

\*المستوى الثالث يخص فضاء العيطة، أو الإطار الفرجوي الذي يتمظهر فيه هذا الفن (افراك للفرق الرحالة، خيمة مصاحبة لحركة سلطانية أو قايدية، عرس..)، وهذا الفضاء لا يحتضن بالضرورة العيطة فقط، بل يمكن أن يستوعب أنماطا من فنون أخرى.

إنطلاقا مما سبق، يمكننا تعريف فن العيطة على أنه فن من فنون البوادي التي استقرت بها القبائل العربية الوافدة إلى المغرب، وهو عبارة عن نصوص شعرية شفوية غنائية تاريخية مغلقة، تصف الحياة القروية ونمط عيش سكانها وطرق تعبيرهم، ألفت

بشكل جماعي وعبر مراحل زمنية من قبل أناس مجهولين في الغالب، مما أفرز عدة مقاطع شعرية جرى ربطها ببعضها عن طريق تقنية الحطات لتكون قابلة للغناء وفق إيقاع موسيقي مركب وتصاعدي، يعتمد فيه على آلات رعوية تقليدية من وحي البيئة القروية وعلى أسلوب النداء.

- \* نصوص مغلقة: بمعنى أنها ليست غناء متجددا من حيث الأشعار والإيقاعات بما يمكن أن يعتريها من إضافات وتحويرات إلا في حدود ضيقة، فهي تؤدى كما وصلت إلينا بلا تغيير في جوهرها العام.
- \*تاريخية: لأنها ليست وليدة اليوم، فالإطار الفرجوي للعيطة وجد منذ العصر الموحدي، والنصوص تحيل على أحداث تاريخية تعود الى سنوات ولت، وإن عكست بعض مضامينها وقائع معاصرة بلسان الشيخ الذي يتقن الإرتجال الشعري البليغ وليس أيا كان.
- \* مجهولة المصدر: إذ لا يمكن تحديد مؤلفها، فالنصوص نسيج من مقاطع شعرية مختلفة المصادر، ذلك أن في كل مرحلة زمنية وجد شعراء عبروا عن واقعهم بنظم حكم وأزجال، تم تركيبها في نصوص مختلفة من تأليف جماعي. وبالتالي لا يمكن بأي حال من الأحوال أن ننسب نصا معينا إلى شخص بعينه، وإن جاز أن نسند حبات ومقاطع شعرية محدودة من هذه النصوص إلى شاعر ما. لكن النص في عمومه يبقى مجهول المصدر.
- \* يعتمد في الإيقاع على آلات رعوية بسيطة تعكس بساطة أهل هذا الفن من بدو المغرب، ويهيمن على الغناء أسلوب النداء الذي يعكس ويكثف المعنى الإصطلاحي لـ«العيطة».

#### العيطة العبدية:

تنعت عيطة مدينة آسفي ونواحيها بالعيطة العبدية، نسبة إلى قبيلة عبدة لأنها -أي العيطة العبدية - تمثل بحق خزانا لذاكرة هذه القبيلة، لما

تزخر به من تراث شفوى تاريخى وافر، بتفرعاته الموسيقية والشعرية، ومضامينه العاكسة لرجع الأحداث والولادات الأولى، وهو ما جعل من هذا الموقع مسرحا «تتقاطع فيه الفنون الأساسية التي تكون دعامـة الحياة الثقافيـة والفنية بالمغـرب، 8، من ملحون وأندلسي وشعبي ... الخ، وبذلك شكلت عبدة وما تـزال مرجعا لا غـنى عنه بالنسـبة للفنانـين فيما يخص الإيقاعات والألحان والكلمات<sup>9</sup>، بل ويشيع بين الناس أن من أراد الإلمام بفنون العيطة فما عليه إلا أن يقصد شيوخ عبدة لمجالستهم والأخذ عنهم مباشرة، ذلك أن هذه المنطقة لاتعتبر خزانا لعيوط الحصبة فحسب، بل تربة تعيش بها أنماط أخرى من العيطة، بحيث لازالت «تحتفظ بمجموعة من العيوط التي لا تنتمي لها أصلا كالمرساوي والحوزي، في الوقت الذي إختفت فيه من مواطنها الأصلية كالشاوية والحوز والرحامنة وغيرها» 10، ويمكن أن نمثل لذلك بنـص «الحَدَّاويَّاتْ» الذي تحتضنه اليوم المدرسة العبدية في حين يقل تداوله بموطنه (الشاوية)، ونفس الأمريقال عن عيطة «دامى» والكثيرمن المتون والإيقاعات الزعرية. وإذا كانت منطقة دار القايد عيسى بن عمر قد شكلت عاصمة عبدة في وقت من الأوقات لسطوة قيادها وعظمة شأنهم، فإن غناء العيطة قد بلغ لهذا السبب أوج إشعاعه وألقه تحديدا بهذه النقطة الجغرافية، بحيث نظمت متون عديدة وابتكرت إيقاعات مختلفة للتعبير عما كانت تموج به منطقة دار القايد من أحداث عظيمة، وبالتالي مثل هذا الموقع المركز الذي تجددت في أحضانه نصوص العيطة وتخرج من رحمه العديد من شيوخ العيطة الذين قاموا بتعميم هذا الفن ونشره من المركز نحو المحيط في تنقلاتهم المختلفة.

وتسمى العيطة العبدية كذلك بالعيطة «الحصباوية»، وهي منطقة بالحصباوية» نسبة إلى «الحصبة»، وهي منطقة بقبيلة عبدة ترعرع وتألق بها هذا الفن، بحيث شكلت ولا تزال مشتلا مهما لعيوط الحصبة، بل وحتى لباقي أصناف العيطة بالمغرب. تبعد هذه المنطقة الخصبة والشاسعة عن مدينة آسفي بحوالي ثلاثين كيلومتر باتجاه دكالة، أي بالقرب من مقر القائد عيسى بن عمر

العبدي، ما جعلها مسرحا شاهدا على التطاحنات القبلية والمخزنية زمن التسلط القائدي وتراخى قبضة الدولة، وبذلك شكلت مصدرا للإلهام والإبداع بالنسبة لشيوخ القبيلة؛ إذ اتسمت بكونها واحة للترفيه عن النفس والتخلص من هموم الحياة من جهة، ومنبعا يمد بما يكفى من المواضيع الإجتماعية والسياسية والإقتصادية القابلة للتوظيف الغنائي في قالب العيطة من جهة أخرى. وإذا كانت بعض الإجتهادات قد نسبت تسمية النمط الحصباوي إلى «لحْسَابْ» أ، فإن ذلك القول مردود لسببين: الأول يتمثل في كون جميع العيوط لا تتضمن بالضرورة ما يعرف «بالحْسَابْ»، والثانى أن تواجد منطقة تألق بها فن العيطة العبدية تسمى «الحَصْبَة» يجعلنا ننسب إليها تلقائيا هذا النمط، لاسيما وأن نصوصها قد جاءت متخمة بالمتون التي تعكس تفاعلات الحياة البدوية بالمنطقة، كتصويرها لمشاهد دقيقة عن معاناة الساكنة مع تجاوزات القائد عيسى بن عمر، وإحتفائها بشخوص وأماكن من فضاء الحصبة الواسع. وزيادة على هذا، فإن هذا الركن الجغرافي من بلاد عبدة قداحتضن هـذاالنمط من غناء العيطة ، الذي إرتبط إرتباطا وثيقا بشيوخ الحصبة، بحيث ظل لزمن طويل لا يُودى إلا على ربوعها، وبأصوات أهلها، ينشدونه كلما خلوا إلى أنفسهم متخلصين من مشاغل ومتاعب الحياة البدوية اليومية. وبالمقابل لم يخض فيه شيوخ المدارس الأخرى إلا نادرا لطول نصوصه وتعقدها.

الظاهرة القائدية

كان القائد هـوممثل السـلطان بالقبيلة، ومنه كان يسـتمد سـلطاته في إخضاع القبيلة لطاعة سـلطان البلاد عن طريق إرغامها على تقديم المغارم والجبايات المفروضة عليها لصالح بيت المال، أو تأديبها بالقوة في الحالة التي تثور فيها وتخرج عن ولاء المخزن. وقد اسـتحال هذا النمط من الإدارة -المرتبط بالمركز القوي للقائد- إلى ظاهرة حقيقية في القرن التاسع عشر وإلى حدود بداية التدخل الأجنبي بالمغرب وفرض الحماية عليه سنة 1912، بحيث تعاظمت في هذه الفترة عليه

سلطات القائد إلى الدرجة التي أصبح ينافس فيها مركز السلطان بالعاصمة، بل وأحيانا يفرض نفسه على هذا الأخير، خصوصا مع تراخي قبضة الدولة على باقي ربوع المملكة مع توالي نعرات القبائل وإنفلاتاتهم. وهكذا حدث تلازم قوي بين القائد ونمطي الإنتاج والحياة بالبادية بالمغربية، فتسللت شخصيته إلى النمط الموسيقي والغنائي لأهل البادية بشكل بارز؛ وصفا لنمط عيشه الأرستقراطي وتمجيدا لسلطانه وعظمته، وهو ما تُرجِم في نصوص العيطة، وخاصة العيطة العبدية التي عكست صولات قواد الجنوب الذين كانوا أكثر سطوة وهيبة بين قياد المغرب.

#### الإشكالية

يحيلنا هذا التأطير المفاهيمي على جملة من الإشكالات والتساؤلات العميقة: فإذا كانت العيطة في الأصل غناءا، وكان الغناء على العموم محكوما بطابع فرجوي راقص، فكيف تمكن شعر العيطة بعبدة من تجاوز هذا الطابع الترفيهي لينفتح على ماهو سياسي وعلى ما تموج به القبيلة من صراعات وتجاذبات؟ هل ذلك مرده إلى أن ظاهرة القياد الكبار قد فرضت نفسها على شاعر العيطة أم لأن القياد احتووا هذا الشعر ووجهوه لما يخدم مصالحهم ويديم مراكزهم؟ وبالتالي هل خضع شعر العيطة لهذه الكوائج السياسية أم إنفلت منها ليعبرعن ذات القبيلة وهمومها؟

#### شعر العيطة العبدية والظاهرة القائدية

إن الخوض في مضامين هذا الفن يستوجب الحديث بداية عن تلك الطريقة الجماعية التي ميزت تأليف نصوصه عبرمراحل متعاقبة، كما يحدث بالنسبة للهذك الإنتاجات الشعرية الشفوية في الثقافات الإنسانية التي تنموا تدريجيا مثل كرة الثلج كلما تدحرجت أكثر كبرت وتضخمت "12 مما أفرز حبات ومقاطع شعرية عديدة تم ضمها لبعضها عن طريق تقنية «الحطّات». وهكذا تم نسج نصوص كاملة،



قصبة القائد عيسال بن عمر العبداي (1842-1924) يتقاذفها النسيان بعد أن كانت مركز قيادة ومشتلد أينع فيه فن العيطة بالمغرب

متميزة عن بعضها انطلاقا من هذه المقاطع بالاعتماد على التنويع في الإيقاعات الموسيقية، وبهذا تستحيل من جهة نسبة نص من النصوص إلى شخص معين بذاته شعرا وإيقاعا، ومن جهة أخرى يصعب تحديد التيمة الخاصة بكل عيطة، بحيث تظل هذه التيمات متنوعة ومشتتة في ثنايا النص، لأن كل عيطة نسجت انطلاقا من حبات شعرية خرجت للوجود في مراحل وأمكنة وسياقات متباعدة، ثم جرى جمعها في مقاطع غنائية دون مراعاة الروابط الدلالية التي يمكن أن تجمع بينها. غيرأن حضور الظاهرة القائدية وشخصية القائد الطاغية يعتبر التيمة التي يكاد لا يخلو منها أي نص من نصوص العيطة العبدية.

ويمكن القول أنه بقدر ما استفحلت الأوضاع في مغرب القرن التاسع عشر، بقدر ما تضخمت من جهة مكانة القائد بالقبيلة وتعاظمت سلطته «التي يجسدها في نظر الجميع كممثل عن السلطان» أم رغم ما تضمره هذه التمثيلية / الغطاء من «جشع» أيقف خلف كل سياسات القائد. ومن جهة أخرى أصبح لشخصه تلازم قوي مع مختلف مناحي الحياة بالبادية المغربية. فالقائدية ليست طريقة في الإدارة فحسب، بل هي صورة أوسع ، هي ظاهرة اجتماعية لما تحمله في طياتها من دلالات وحضور قوي في السلوك اليومي، في طياتها من دلالات وحضور قوي في السلوك اليومي، الفردي أو الجماعي للقبيلة. تبدأ إرهاصاتها الأولى بشخص غني أو اغتنى للتبيات، يطمح لوضع قبيلة أو

مجموعة من القبائل تحت عباءة حكمه إما بشراء القيادة أو فرض نفسه على الساطة المركزية، ثم لما يتحقق مراده يلجأ إلى سياسة العنف المفرط لإخضاع القبائل وما يستتبع ذلك من ضغائن وفتن ومواجهات تشكل موضوعا دسما في أحاديث واهتمامات الكبير والصغير، ولذلك تكادتهيمن هذه الظاهرة على كل نصوص العيطة العبدية وكأنها الملهم الأساس لقريحة الشيوخ والشعراء، وفي ذلك دليل على مدى تأثير شخصية القائد في هذا الوسط الاجتماعي والسياسي، لدرجة جعلت البعض من الباحثين يصنفون المجتمع المغربي ونمط إنتاجه في «خانة خاصة» وهي «المجتمع القيادي» و«نمط الإنتاج القيادي» 15. بمعنى أن هذه الظاهرة قد «إلتصقت في تكونها وفي سيرورة حياتها وفعاليتها بالتشكيلة الاجتماعية والثقافية للمغرب القروي» 16 فوجدت بذلك صدى لها حتى في المشهد الفني للناس البسطاء بالبادية، عاكسة هذا الزخم من الحراك القبلي والصراع مع السلطة، وهذه القوة المؤثرة لمؤسسة القائد القوية. وقد ساهم في ذلك أيضا احتضان بعض القياد 17 لهذا الفن باستقبال الشيوخ داخل أسوار قصباتهم. وهكذا «تخبرنا العديد من العيوط عن حياة بعض القياد وممارساتهم تجاه السكان، كالقائد عيسى بن عمر» 18 الذي لازالت نصوص العيطة تـورخ لسياسـته الحديديـة في الحكم على غرارباقى نظرائه بربوع المغرب، والذين كانوا كلما ضعفت السلطة المركزية إلا وازدادوا قوة وجبروتا، ف«لا يستطيع المخزن أمامهم أي شيء فأصبحوا سلاطين في مناطقهم مثل قياد الجنوب المشهورين» 19 بما عرفوا به من إتباع لتقاليد مخزنية في نمط عيشهم وأسلوب حكمهم. ورغم البطش والشدة التي تميز بها قياد عبدة كغيرهم من القياد بالمغرب، وهي «شدة كانت مطلوبة في ذلك العصر الذي كان يمثل فترة تاريخية استثنائية، ومفصلا دقيقا في تاريخ المغرب الحديث والمعاصر»20، فإن نصوص العيطة العبدية لا تعكس في بعض متونها ذلك الواقع، وهذا إشكال يمكن تفسيره كما يلى:

أولا: لا يمكن للشيخ أن يجازف بحياته لكي ينقل الواقع كما هـ وويـ ذم القائد ويكشف عيويه ومساوءه. ولذلك

كان يلجاً للإيحاء للتعبيرعن مواقفه السياسية، كقوله مثلا: «الخُزانة يْلا قَالُوا ارْشَاتْ..المَخْزَنْ يُجَدَّدْهَا»، فإنما يريد في الحقيقة القول «إذا كان عيسى بريد في الحقيقة القول «إذا كان عيسى بن عمر قد جارعليهم بحكمه واعتدى فإن هناك سلطة عليا مركزية بإمكانها وفي قدرتها أن تغير الوضع وأن تجدد» 2. وهذا التشفير اللغوي، والتوسل بالألغاز إنما يجد تبريره في كون «الكثافة الاجتماعية للنص الشغوي الذي يصبح أغنية رائجة في القبائل والمناطق

والجهات لـم تكن لتغفل عنها سلطة القائد وإنما كان يتم السعي لاستيعابها وتدمير إمكانياتها الحرة لكي تظل حاملا لإمكانية نظرة الحاكم "22. على أن الشيخة الوحيدة التي شكلت الاستثناء في هذا الإطار، والتي يشهد لها التاريخ بوقوفها فنيا وسياسيا في وجه القائد هي الشيخة «خربوشة»، وكانت تنتمي إلى قبيلة أولاد زيد التي نكل بها القائد عيسى بن عمر، فكلفها ذلك حياتها حين قالت رافضة «انا عَبْدْ عَبْدَة وْالسِّي عِيسَى لاَّ»، واصفة إياه بآكل الجيفة وقاتل إخوانه: «السِّي عِيسَى أَقتَالُ اخُوتُه..السِّي عِيسَى أَوكانُ الجِيفَة »، إذ تعتبر عيوط الشيخة خربوشة عيسَى أَوكانُ الجيفة خربوشة بتطوراتها وانكساراتها ومعاناتها وتفضح تعسفات هذا القائد تجاه قبيلتها التي رفضت الخضوع لسلطانه:

رَاعِي الْخَاوَة كُلْشِي يْفُوتْ وتَبْقَى الْعْدَاوَة لا بَاسْ ولا بَاسْ رَا الْعْدُو مَادَارْ قْيَاسْ هَزْ لويزَكْ صَرْفُو نْحَاسْ رَا فَعْلَكْ مَا يَسْوَاشْ

ثانيا: أن القبيلة كانت على يقين بأن العنف المخزني نازل بها لا محالة، كيفما كانت شخصية القائد ومهما كان إنتماؤه القبلي، لأن القسوة في الحكم كانت من صميم السياسة المخزنية، في ظل شيوع تلك الأدبيات التي ترى في الرعية «رأس الفتنة بسبب ما جبلت عليه من نزوع إلى الشغب والفساد وإثارة الفتن متى استشعرت وهنا أو تراخيا في قوة سلطة الدولة وسطوتها »24. ولذلك لم يكن يجد الشيوخ بدا من مدح القياد إما تكسبا أو إتقاءا لشر انتقاماتهم.

ثالثا: إن نفسية أهل البادية عموما، لم تكن لتقبل بهجاء قائدها ونصرة قائد من خارج القبيلة، فرغم البطش فإن القبيلة كانت مستعدة لنصرته ومدحه والوقوف في صفه ضدأي مناوئ، خاصة وأن العصبية للقبيلة كانت ما تزال تسري في دماء السكان 25. وهكذا جاءت نصوص العيطة الحصباوية متضمنة لإشكال النص والواقع، والذي لايمكن تفسيره دون الرجوع إلى المرجعية الثقافية والسياسية المتحكمة في الفعل اليومي للبدوي المقهور والخاضع، أو «الكوابح» -على حد تعبير الأستاذ بوحميد 26- التي أثرت في سيرورة التراكم الشعري. غيرأن هذا الحضور الطاغي للقياد بمتون العيطة، وخاصة قياد عبدة، لا يجب أن يدفع بنا إلى التسليم تلقائيا بارتباطهم بالعيطة وشيوخها، كما ذهب إلى ذلك الباحث حسن نجمي 27 - مستدلا ب«الحضور المكثف» لشخصية القائد عيسى بن عمر في نصوص عبدة، وببعض الروايات الشفوية التي تقول بأنه «اضطلع بدور الباعث لهذا الفن التقليدي»، وكذا برحلات صيده وفضاءات الفرجة في عهده، والتي لابد وأن تكون قد أثثتها العيطة. فالأمريمكن أن يرجع فقط إلى توظيف العيطة لهؤلاء القياد كمواضيع لنصوصها، بالنظر إلى انبهار الشيوخ بشخصية القائد عموما ومكانته ونمط عيشه الأرستقراطي الذي شكّل مصدر إلهام بالنسبة لهم. بل يصعب تصوران يكون لقائد ما دور في بعث فن سريع الانتشار، يمكن أن يشكل تهديدا لمركزه على اعتبار ما قد يتضمنه من نقد شرس لممارساته وتجاوزاته. وما يُؤكد ذلك الرواية التي أوردها المؤرخ محمد المختار السوسي على لسان الباشا إدريس منو حول علاقة السي عيسي بهذا الغناء، حيث يقول أنه قد: «حكى له -أي السي عيسي - أن أخاله كان قائدا قبله، وكان عيسى خليفته يستخلفه في القبيلة حين يجيش مع السلطان، فقال فخطرت امرأة مغنية بلدنا -الشيخة- فكنت وأنا شاب أذهب مع رفقاء لي بها إلى غار بعيد من العمارة تغني لي، وقد حرصنا على أن لا يعرف ذلك أحد، لأن ذلك مستغرب في ذلك العهد الذي لا يعرف الناس فيه إلا الجدثم لما أراد القائد أخى أن يسافر مرة أخرى إلى السلطان، خرجت مع كل رجالات القبيلة حتى وصلنا محلا نعتاد

أن نودعــه فيه، فحـين ودع كل النـاس ورجعت عنه قليلا أمال عنق فرسه فناداني فقال هاأنذا ذهبت فاشتغل أيضا في الغيران بفعلاتك، لم يعد ذلك، فتوجه لطيته، فبقيت أنا مبهوتا، ولو أمكن لى أن أسيخ في الأرض لفعلت ثـم كان ذلـك آخر عهـدي بمثل ذلـك »28. فهذه الرواية تؤكد اعتزال هذا القائد الاحتكاك بالعيطة منذ صغره، وقد حاول الأستاذ حسن نجمي نفي ذلك معتبرا أن هذه الرواية إنما تدخل في سياق ازدواجية خطاب القائد 29، وهو أمركان يمكن أن يكون صحيحا لولا شهادة الحاكي المذكور في حق القائد بقوله «وهو كذلك»، أي أن تلك القصة التي رواها لله عيسي بن عمر عن نفسـه كانت فعلا آخر عهده بالعيطـة، وإدريس منو هـذاليس بالشخص العادى في ذلك الوقت، فقد كان على إطلاع بكل مايدور في البلاد من أخبار عن الرعية والقادة، بحكم قربه من الساطان مولاي عبد الحفيظ، فقد عاش معه منذ الصغر، وكان «صاحبه ونجيبه» 30° في الكبركما يشهد بذلك القائد الناجم الأخصاصي. غير أن التابث في هذا السياق أن القائد السي احمد «ابن القائد عيسى بن عمر» هو من ارتبط بموسيقى العيطة ارتباطا وثيقا على خلاف أبيه، وربما لم يتغن شعراء العيطة بعيسى بن عمر إلا حبا في إبنه هذا، وتشير الكثير من الدلائل على تعلق السي احمد بغناء العيطة أهمها تلك النصوص التي نظمت في مدحه وكذا بعض الروايات الشفوية التي تجرم بأنه كان يرعى شيوخ العيطة وينظم الحفلات العيطة بقصره من حين لآخر، ماجعل غناء العيطة تتجدد دماؤه وتتدفق نصوصه بشكل لافت بمنطقة عبدة. فإذا أخذنا بعين الاعتبارأن غناء العيطة كان يشكل «جـزءا من الحياة الاجتماعية والترفيهية لقيَّاد القرن التاسع عشر وقبله »31، فإن سر ذلك الدفق الغزير من العيوط بعبدة يكمن بالتأكيد في وجود هذا القائد المولوع بالعيطة والذي قضى عمرا وهو يعتني بشيوخها ويقربهم إليه، ويسهر على تنظيم جلسات وسهرات عيطية بأحضان قصره، حتى عُد في نظر الكثيرين من القياد الذين جددوا فن العيطة في العصر الحديث، ولعل هذا الاهتمام إنما يدلل على ولعه الشديد بغناء العيطة، وميله المفرط نحو الترفيه

للتخلص من نمط العيش الصارم لأبيه القائد عيسى

بن عمر. مما جعل إسمه يظهر في متون جل عيوط الحصبة، بل ونظمت نصوص كاملة في مدحه والتغني بشخصه كما قلنا، خاصة بعد نفي أبيه، ثم توليه قيادة «ثمرة» سنة 1925.

ويخبرنا شعرالعيطة العبدية عن مجموعة من الأخبار والحقائق التاريخية الكاشفة لسيرة قياد منطقة عبدة، تماما كما تخبرنا بذلك بعض الكتابات التاريخية القليلة بهذا الخصوص، ومن ذلك أن منصب القيادة كان يُشــترى من قبـل الراغب فيـه، ولا يُمنح بنـاءا على معيار الكفاءة والاستقامة في الخدمة، وهي حيلة كان يلجاً لها المخزن من جهة لسد النقص المادي الحاصل في خزينة الدولة، ومن جهة ثانية لتشتيت ثروة القائد المراد نـزع القيادة منـه وتسليمها لمن يدفع أكـثر، يقول شاعر العيطة تعبيرا عن ذلك: «زيـدْ الزْيادَة يْـلا بْغِيتى القْيَادَة»، أي إدفع أكثر من غيرك إذا كنت ترغب في حيازة منصب قائد. وقد استفحلت هذه الظاهرة -كما يذكر العلامة محمد المختار السوسي على لسان إدريس منو- في عهد الوزير أحمد بن موسى، بحيث «بلغ البيع والشراء للقيادة في أيامه نفاقا عجيبا »32 وهي الحقيقة التي عكسها شعر العيطة الشفوي بوضوح.

وتصف لنا العيطة العبدية كذلك نمط العيش الباذخ لقياد عبدة، لاسيما القائد عيسى بن عمر الذي اشتهر بحبه لخرجات الصيد بكلاب السلوقية بحثا عن الطرائد، وقد ألقيت صنوف من الفواكة الجافة فوق الرابي في كل مكان "38، في منظر فريد يجمع بين القوة والبذخ، «مما ]كان [يدفع ]بالقبائل [إلى الإعتقاد بأن قائدهم السي عيسى في قبيلته وداخل حدود قيادته، سيد فوق الجميع "34؛

السِّي عِيسَى أَوَشَّامُ السُرُوتُ

زِينْ الصَّيْدَة زِينْ السَلاكَ عِيسَى يَا بَنْ عُمَرْ

ولم يكن السي عيسى معروفا بهذه الهواية في قبيلته فحسب، بل إمتدصيت ذلك ليصل باقي ربوع البلاد، لدرجة أن «بوحمارة» -الثائر على المخزن لما قبض عليه الجيش السلطاني وأحضره بين يدي مولاي عبد الحفيظ، قدم أوصافا سلخرة للحاضرين آنذاك في

مجلس السلطان، لكنه حين وصل للقائد عيسى بن عمر، أشار إليه «فقال هذا صاحب الذئاب - يعني يألف صيدها» ق. ونقف في نص «العَمَّالَة» على وصف دقيق للحظة مهيبة يكون بطلها القايد عيسى بن عمر (أوابنه السي احمد من بعده) وقد هب لوجهة معينة في موكب من الخيل والعتاد. وهو الأمر الذي معينة في موكب من الخيل والعتاد. وهو الأمر الذي تتداوله الساكنة وفق توصيف العاملين بالإسطبل (تَاوْعُ الرُوَا)؛ حيث يتجه القائد متقدما موكبه ممتطيا جواده، فيقدم له «العَسْكرُ» التحية (السُلَمْ) فيما يجر «اسْويلَمْ» اللجام ويرفع «الفَرَاجِي» العلم. إنها وجهة إما لدك قبيلة متمردة أو للصيد ترفيها عن النفس، ويقدم هذا النص لوحة لهذا البروتوكول الذي ميز خرجات وحركات القائد عيسى بن عمر، بلسان سكان منطقة عبدة المبهورين بعظمة قائدهم وعلو مكانته:

تَاوْعْ الرْوَا كَالُوا شِي اكْلَامْ

السِّي عِيسَى امْشَى بِالسْرُوتْ

الفَرَجِي رَافَدْ لَعْلَامْ

اسْويلَمْ جَارْ اللّْجَامْ. العَسْكرْ عَاطِي السّْلَامْ

ولأن شعر العيطة عموما هو شعر بطولات في الكثير من جوانبه، فإنه يكاد لا يحتفي إلا بالقياد الذين كان لهم موقف معاد للتغلغل الاستعماري بالمغرب مطلع القرن العشرين، كقائد عبدة عيسى بن عمر الذي دوخ سلطات الحماية بأفعاله المتعارضة مع سياساتها فإضطرت لوضع حد لحكمه بالمنطقة ولم تتوقف عند حدود ذلك، بل نفته إلى مدينة سلا إتقاء لمكره. والقائد العيادي بالرحامنة الذي ورغم ارتباطاته مع بسلطات

الاحتلال حافظ على صلات وثيقة بسلاطين المغرب، موازيا بشكل ذكى ودبلوماسى بين ضرورة دعم

المخزن وإكراه الحماية الفرنسية. أما القياد الذين ارتموا في حضن المحتل حفاظا على مصالحهم ونفوذهم وإن كلفهم ذلك الإسهام في تيسيرسيطرة الغزاة على التراب الوطني وتثبيت أوتادهم به فقد تنكر لهم شعر العيطة وأحجم عن ترديد أسمائهم كما هوالحال بالنسبة للقائد المدني الكلاوي الذي ينعدم ذكره في شعر العيطة.

وهكذا، نخلص للتاكيد على أن لنصوص العيطة العبدية قيمة دلالية واضحة، تستقي مواضيعها من الواقع الاجتماعي والسياسي لساكنة المنطقة، فهي ليست مجرد تقاطيع لفظية ثانوية في خدمة الإيقاع باعتباره المكون الأساس في الغناء، أي كلام ينظم كما أتفق لأجل تدعيم الجمل الموسيقية كما هو الحال في المدرسة المرساوية مثلا، فبقراءة متأنية لنصوص العيطة العبدية، أو باستماع متمعن لتسجيلاتها وأداءاتها المباشرة، ينجلي أمامنا مضمونا غنيا، مصدره شعر شفوي -من الثقافة الماسعبية - لا تقل أهميته عن أي نص شعري فصيح ومكتوب، مندرج في خانة الثقافة العالمة، ذلك أن تيمات النمط الحصباوي «تتجاوز الحقل العاطفي لتشمل ما هو سياسي واجتماعي "36، وتلك لعمري مقومات مميزة لأي نص شعري أدبي متكامل.

### 2006، مطبعة دار النشر المغربية، ص90.

- 3 حسن نجمي، غناء العيطة الشعر الشفوي والموسيقى
   التقليدية في المغرب، الجزء الأول، دار توبقال للنشر،
   2007، ص 24.
- 4 -سالم اكويندي، أصول التخييل المسرحي، مرجع مذكور، ص 111.
- 5 رقية بلمقدم، معلمة المغرب، مادة "المجذوب"، الجزء20، ص 6985.

#### الهوامش

- 1 العيط: طول العنق، رجل أعيط، وامرأة عيطاء: طويلة العنق. أنظر لسان العرب، لابن منظور، المجلد الثاني، ص 3191، دار المعارف، تنقيح عبد الله علي الكبير، محمد احمد حسب الله وهاشم محمد الشاذلي.
- 2 سالم اكويندي، أصول التخييل المسرحي، مقاربة أنتروبولوجية في المسرح والثقافة الشعبية، الطبعة الأولى

- الظالم والسفاح، مطبعة safigraphe، 2008. ص
- 21 علال ركوك ومحمد بالوز: الأستاذ محمد أبو حميد، رائد البحث في الموروث الثقافي دراسات ووثائق وشهادات، 2011، مطبعة rabat net maroc ص77.
- 22 حسن نجمي، غناء العيطة، مرجع سابق، ج1، ص 190.
- 23 المصطفى فنيتير، حادة الزيدية (خربوشة) شيخة في مواجهة تسلط المخزن، مجلة زمان، العدد 29 / مارس 2016، ص 37.
- 24 -كريدية ابراهيم، القائد عيسى بن عمر وثورة أولاد زيد وواقعة الرفسة. مطبعة IMBH، بآسفي، 2003،
   ص.29.
- 25 فقد حرّم أولاد زيد على أنفسهم أكل الثمر فقط للتشابه في اللفظ بينه وبين "ثمرة"، القبيلة التي ينتمي لها القائد عيسى بن عمر. ولازالت الذاكرة الشعبية تحتفظ بمقولتهم الشهيرة "اللهم حر الجمرة ولا الثمرة".
  - 26 علال ركوك، محمد بالوز، مرجع سابق، ص 63.
- 27 حسن نجمي، غناء العيطة، مرجع سابق، ج 1، ص .190.
- 28 -محمد المختار السوسي، على مائدة الغذاء، مطبعة الساحل، الرباط، ص85.
  - 29 حسن نجمى، غناء العيطة، ج 1، ص 187.
- 30 -محمد المختار السوسي، المعسول، الجزء 20، مطبعة الجامعة، الدار البيضاء، 1961، ص 60.
- 31 -من مداخلة للأستاذ إبراهيم كريدية بندوة "آسفي تراث غني ومتنوع" التي نظمتها الخزانة الجهوية بمدينة آسفى بتاريخ 11 ماي 2015،
- 32 -محمد المختار السوسي، على مائدة الغذاء، مرجع سابق، ص 38.
  - 33 -رواية شفوية عن المرحوم السيد اشتيوى عمر.
- 34 ابراهيم كريدية، عيسى بن عمر العبدي وحقيقة القائد المتسلط الظالم والسفاح، مرجع سابق، ص34.
- 35 -محمد المختار السوسي، المعسول، مرجع سابق، ص 74.

36 – Allal Ragoug, op. cit., P 101.

#### الصور

\* الصور من الكاتب.

- 6 محمد أبو حميد، عبد العزيز بن عبد الجليل وآخرون، مدخل إلى تاريخ وفنون الشاوية، أنجز هذا الكتاب على هامش الملتقى الأول لفنون الشاوية بسطات سنة 1989، منشورات وزارة الثقافة. (دار النشر وسنة الطبع غير متوفران بالمرجع). ص 78.
- 7 حسن نجمي، غناء العيطة، الشعر الشفوي والموسيقى
   التقليدية في المغرب، الجزء الثاني، دار توبقال للنشر،
   2007، ص 81.
- 8 Allal ragoug, Safi histoire et mémoire, Rabat net, 2013, P 95.
- 9 -يمكن إعتبار مجمل تجربة بعض الفنانين الشعبيين بالمغرب مجرد تكرار لأعمال فناني هذه المنطقة في قوالب لحنية جديدة ومصقولة، كالفنان المحفوضي محمدوالفنان الشيخ البشير-أحدرموز نمط "اعبيدات الرمى" الذي يعود أصله إلى منطقة عبدة. والأمثلة كثيرة في هذا الباب تؤكد غنى الموروث الفني الموسيقي للمنطقة
- 10 علال ركوك، موسيقى آسفي نماذج وتجليات، مطبعة rabat net maroc، 2005
- 11 رقص على "آلة الغسيل" "الجفنة" أو "القعدة" أو ما شابهها إنسجامامع الإيقاع الموسيقي، ينتهي بـ "طمَّة" موحدة بين الآلات ودقات الأرجل.
- 12 حسن نجمي، غناء العيطة، مرجع سابق، ج 1، ص139.
- 13 -جرمان عياش، دراسات في تاريخ المغرب، مطبعة النجاح الجديدة، الدار البيضاء 1986، ص 206.
- Abdallah Laroui, Les origines sociales 14 et culturelles du nationalisme marocain (1830–1912), Centre Culturel Arabe, 3ème .édition– 2009, Casablanca. P 352
- 15 -محمد حجاج الطويل، معلمة المغرب، مادة "القايد"، ج 19، ص 6590 و 6591.
- 16 حسن نجمي، غناء العيطة، مرجع سابق، ج 2، ص 181.
- 17 كالسي أحمد بن عيسى بن عمر، الذي كان يقرب إليه الشيوخ، ويقيم سهرات عيطية داخل منزله.
- Allal Ragoug, Safi Histoire et mémoire, 18 .Rabat net, 2013. P101
- 19 -محمد حجاج الطويل، معلمة المغرب، مادة "القايد"، ج 19، ص 6590.
- 20-كريدية إبراهيم، عيسى بن عمر وحقيقة القائد المتسلط





أثر ثقافتي البادية والمدينة على حرفة ومنتجات السدو التقليدية في الكويت 164 مهارات ومعارف النجار التقليدي في صناعة الأبواب العتيقة بمنطقة نفزاوة 176



# أثر ثقافتي البادية والمدينة على حرفة ومنتجات السدو التقليدية في الكويت

#### د. على صالح النجاده – كاتب من الكويت

مما لا شـك فيه أن المنسوجات بمكوناتها المادية، وتركيباتها النسيجية، وتنوعاتها الفنيـة والتصميميـة يمكـن أن تعبرعن علـوم، وخـبرات، ومهارات صانعيها. كذلك يمكن إعتبار المنسـوجات على إختلاف أنواعها وإسـتخداماتها دلائل واقعية لمستويات التطـور والتحضر في مختلف الحضـارات والمجتمعات.

من هنايمكن القول بأن المنسوجات على اختلاف أنواعها، وأحجامها، وأشكالها، ووظائفها تعتبر مؤشرات عملية وبراهين حقيقية تدل على مستوى الإتقان الحرفي، والتقدم التقني، والإبداع الفني لمنتجيها. وبما أن «السدو» يدخل في طبيعته ضمن المنسوجات اليدوية التقليدية التي برعت في حياكتها نساء القبائل البدوية في الكويت، لذلك فإنه من المهم البحث بتعمق في طبيعة العوامل التي أسست لوجوده، وساهمت في بقائه على مرالسنين.

يعتبركل من صوف الأغنام، وشعر الماعز، ووبر الجمال المواد الأساسية لحياكة مختلف منسوجات السدو. وإذا ما رجعنا إلى الاستشهاد بما جاء في القرآن الكريم في الآية رقم (80) من سورة النحل حول الانتفاع الكريم في الآية رقم (80) من سورة النحل حول الانتفاع العملي بالأنعام (الإبل، والأغنام، والماعز، والأبقار)، خيد أن المولى جل وعلا قد أشار إلى ذلك بقوله في محكم التنزيل: ﴿وَاللهُ جَعَلَ لَكُم مِّن بُيُوتِكُمْ سَكَناً وَجَعَلَ لَكُم مَن بُيُوتِكُمْ سَكناً وَجَعَلَ لَكُم مَن بُيُوتِكُمْ سَكناً وَجَعَلَ لَكُم وَيَوْمَ مَن جُلُوهِ الأَنْعَامِ بُيُوتًا تَسْتَخفُونَهَا يَوْمَ ظَعْنِكُمْ وَيَوْمَ اللهَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

ونظرا لانتقال الإنسان من حياة البداوة والبادية إلى حياة التمدن والمدينة أو العكس بالعكس، نجد أن ثقافة منطقة سكناه يمكن أن تترك بصمات واضحة ومحددة على حياته، وسلوكياته، وممارساته، وعلومه، وخبراته الحياتية. من هنا نجد أنه من المهم أن يتم التوجه لدراسة آثار معيشة سكان بادية الكويت في البادية أولا، ثم انتقال معظمهم للعيش في مختلف مدن وضواحي الكويت على حرفة ومنتجات السدو التقليدية. إن حرفة السدو مرت بمراحل مختلفة أفرزت خلالها منتجات متنوعة ذات صفات ومميزات متنوعة ومتباينة. هذا بالطبع يدعو لإثارة العديد من الأسئلة والاستفسارات حول طبيعة ومدى تأثر حرفة ومنتجات السدو السيدو التقليدية بكل من ثقافتي البادية والمدينة.

#### 1 - أسئلة البحث:

من خلال التفكير في موضوع هذه الدراسة، تبرز أسئلة عديدة وهامة ذات إرتباط بماضي، وحاضر، ومستقبل حرفة ومنتجات السدو في الكويت، من أهم هذه الأسئلة ما يأتى:

- \* ما هي أسباب ظهور واستمرار ممارسة حرفة السدو عند سكان البادية من أهل الكويت؟
- \* ما علاقة ثقافة البادية بحرفة ومنتجات السدوفي الكويت ؟
- \* هل أثـرت ثقافة المدينة على حرفة ومنتجات السـدو؟ وكيف ذلك؟
- \* أي ثقافة يتوقع أن يكون لها التأثير الأكبر على حرفة ومنتجات السدو في السنوات القادمة ؟ ولماذا ؟
- \* هـل يمكن التوفيـق بي ثقافــتي الباديــة والمدينة لدعم وتطويــر حرفة ومنتجات الســدو؟

#### أهداف البحث

سوف يتم من خلال هذا الدراسة محاولة تحقيق الأهداف التالية:

- \* تعريف الثقافة والعوامل التي تؤثر فيها.
  - \* مقارنة ثقافة البادية بثقافة المدينة.
- \* دراسـة آثـار ثقافــي الباديــة والمدينــة علـى حرفــة ومنتجـات الســدو في دولــة الكويــت.

#### منهجية البحث

تعتمد هذه الدراسة في تحقيقها على المنهج الاستقرائي القائم على إستقاء الكثيرمن المعلومات من ناسجات السدو البدويات المتمرسات اللاتي تم مقابلتهن، وتدوين إجاباتهن المتعلقة بتحقيق أهداف هذه الدراسة. كذلك، تم مراجعة الأدبيات المتوفرة، وذات العلاقة بموضوع الدراسة، بالإضافة إلى الملاحظات الشخصية للباحث الذي عمل كمستشار للنسيج في الجمعية التعاونية الحرفية للسدو خلال الفترة ما بين عام 1998م وحتى أواخر عام 2015م.

#### مصطلحات البحث: معانيها اللغوية وتعاريفها

كتوطئة للدخول في موضوع البحث، من المهم جدا أن نتناول بالشرح والتوضيح للمعاني اللغوية العربية لمصطلحات هذا البحث وتعريف كل منها، بهدف فهم معانيها اللغوية، وأبعادها المعنوية.

#### 1 \_ الثقافة:

كلمة «الثقافة» في اللغة العربية تعني الحذاقة والفهم، فإذا قيل: زيد رجل «ثَقِفْ»، فهذا يعني أن زيد رجل حاذق وفطن، وإذا قيل: عمرو رجل «مُثَقَفْ»، فهذا يعني أن عمرو رجل معتدل في عقله وفهمه (ابن منظور، الطبعة 3، 1987م؛ القزويني الطبعة 4، 1987م؛ القزويني الطبعة 8، 2005م).

أما «الثقافة» (Culture) فقد عرفت لأول مرة من قبل عالم الإنثروبولوجي البريطاني إدوارد تيلور (1832م - 1917م) حيث قال: «الثقافة أو الحضارة بمعناها الإناسي (الإنساني) الأوسع، هي ذلك الكل المركب المعقد الذي يشمل المعرفة ، والعقيدة ، والفن ، والأخلاق، والقانون، والعادات، وكل ما يمكن أن يكتسبه الإنسان كعضو في المجتمع » (Tylor, 1871). أما بالنسبة لعلاقة الثقافة بالإنسان والمجتمعات الإنسانية، فإن يشوتى (2005) بعد قيامه بدراسة مقارنة بين الثقافة والحضارة والأيديولوجيا يرىأن الثقافة بمعناها الشامل: «تبدو كعالم أو ككون ذهني، أخلاقي، معنوي، رمزي، مشترك بين أناس متعددين يستطيعون التواصل عبره، وبفضله يعترفون بعلاقاتهم، وبمصالحهم المشتركة، بإختلافاتهم وتعارضاتهم، ويحسون منفردين أو مجتمعين أنهم أعضاء في كيان واحد يتجاوزهم جميعا، هذا الكيان يسمى ب(الفئة أو الجماعة أو الجتمع)». كذلك فإن ما يميزالثقافة أنها «تتصل بالواقع الآني للقوم، وإن كان هذا الواقع يستند إلى عمق تاريخي، ذلك أن تاريخية الثقافة هي من تاريخية الجماعة المتصلة بها. إن الثقافة بهذا المعنى تعبير عن الجماعة، حتى أن البعض ذهب إلى القول بأنها نمط معيشة الجماعة لا أقل ولا أكثر» (يشوقي، 2005). هذا يعني أن للثقافة وظيفة اجتماعية تهتم بالتقريب والتآلف، في إطار جماعة واحدة أو خاصة، بين العديد من الناس.

وبما أن الثقافة إنسانية المنشأ، فإنه يمكن القول بأنها شاركت بشكل أو آخر في التأثير على إنسانية الإنسان. ونظرا لجنوح الإنسان في أغلب الأحيان للاستعانة بالرموز المختلفة للدلالة على بعض مفاهيمه، ومعارفه، وسلوكياته تجاه النذات والآخرين، نجد أن العلاقة الرمزية قد توطدت مع الثقافة وأصبحت الرموز أحد أدوات التعبير عن نوعية ومستوى الثقافة المعالة. هذا ما سيتم تناوله لاحقا في هذه الدراسة حول علاقة كل من ثقافة البادية وثقافة المدينة بحرفة ومنتجات السدو التقليدية في الكويت.

#### 2 - الحضارة:

«الحِضَارة» في اللغة العربية تعني الإقامة في «الحَضَر»، والرجل الذي «الحَضَر» هو الـذي الرجل الذي يسكن في الحَضَر (ابن منظور، الطبعة 3، 1993; الجوهري، الطبعة 4، 1987م; القزويني الرازي، 1979م؛ الفيروزآبادي، الطبعة 8، 2005م)، وقد قالها الأصمعي بفتح الحاء «الحَضَارة» (القزويني الرازي، 1979م).

أما تعريف الحضارة (Civilization) فقد جاء عند عالم الإنثربولوجيا البريطاني إدوارد تيلور (1832م-1917م) متماثلا مع تعريف الثقافة. ولكن بعد فك التماثل بينهما، يمكن القول: أن «الحضارة تتولد من ثقافة معينة، ولكنها تتعدى هذه الثقافة، وتتجاوزها زمانيا ومكانيا، ولا ترتبط بمجتمع معين بل يمكن أن تتعداه لتشمل منطقة جغرافية بكاملها (قارة مثلا). والحضارة ذات طابع تاريخي، وتراكمي، بمعنى أنها قد لا تسلازم المجتمع. وهي تستمر عبرالتراكمات الثقافية والآثار على أنواعها بينما يكون المجتمع قد إندثر» ويشوقي، 2005).

#### 3 - البادية والبدو والبداوة:

كلمة «البادية» جاءت من البادي وهو الشيء الظاهر، وهي أيضا «اسم للأرض التي لا حَضَرَ فيها» (ابن منظور، الطبعة 3، 1987؛ الجوهري، الطبعة 4، 1987م; الفيروزآبادي، الطبعة 8، 2005م)، وفي مثل هذا يقال للأرض الصحراوية المنبسطة بد «البادية» لأنها أرض مكشوفة. من هنا جاء كلمة «البَدية»

وهم سكان البادية، ومنها اشتقت كلمة «البَداوَةُ»، وجميعها مشتقات في مجملها خلاف «الحَضَرْ». وإذا قيل: «تَبَادى» الرجل، فذلك يعني أنه تشبه بأهل البادية (الجوهري، الطبعة 4، 1987م). وفي «البدو» يقول ابن خلدون، مؤسس علم الاجتماع الأول: «العرب أبعد الناس عن الصنائع. إنهم أعرق في البدو وأبعد عن العمران الحضري» (ابن خلدون، 2004).

أما بالنسبة لتحديد طبيعة البادية وتعريف مفهومها عند الفوال (1983)، فقد جاء ذلك على الوجه التالي: «إعلم أن العرب منهم الأمة الناجعة، أهل الخيام لسكناهم، والخيل لركوبهم، والأنعام لكسبهم، يقومون عليها، ويقتاتون من ألبانها، ويتخذون الدفء والأثاث من أوبارها وأشعارها، ويحملون أثقالهم على ظهورها، يتنازلون حللا متفرقة، ويبتغون الرزق في أغلب أحوالهم من القنص، وتخطف الناس من السبل، ويتقلبون دائما في المجالات، فرارا من حرارة القيظ تارة، وصبارة البرد تارة أخرى، وانتجاعا لمراعي غنمهم، وارتيادا لمصالح إبلهم الكفيلة بمعاشهم وحمل أثقالهم ودفئهم ومنافعهم».

#### 4 - المدينة والمدنية:

كلمة «الْمَدِينَة» في اللغة العربية تعني «الْحِصْن» وكل أرض يبنى فيها حصن فهي مدينة، وجمعها «مُدُنْ». ويقال أن فلان «مَدَنَ» أي إنتقل وسكن المدينة، وينسب الشيء إلى المدينة فيقال عنه «مَدَنِ» (ابن منظور، الطبعة 3، 1993). كذلك يقال: «الْمَدِينَة هي الْمِصْر» (الفيروزآبادي، الطبعة 3، 2005م). بذلك فإن المدنية تعني التحضر والاستقرار، وهي بهذا المعني تكون النقيض من البداوة وكثرة التنقل والترحال.

# مقارنة ثقافة البادية مع ثقافة المدينة

من هنا يمكن القول بأن ثقافة البادية مختلفة الى حد كبيرعن ثقافة المدينة، فثقافة البادية متأثرة إلى حد كبيرة بالمعيشة في الأراضي الصحراوية القاحلة القائمة على التنقل وكثرة الترحال، وهذا لا يتيح للمجتمع البدوي نفس فرص النمو الثقافي المتاحة في

بيئة المدينة المبنية على أساس التحضر والاستقرار. لذلك فإن العديد من عناصر الثقافة البدوية تنتقل من جيل لأخر بالمشافهة كالشعر، والقصة، والأمثال الشعبية، وتاريخ القبيلة والعرب، ومعرفة الأنساب، وعلوم القبيلة والعرب، ومختلف أنواع الخبرات والمعارف الأخرى ذات العلاقة بحياة البادية. في المقابل، تحفظ وتنتقل مثيلاتها في ثقافة المجتمع المدنى من خلال التدوين الكتابي، والتسجيل الصوتي، والتصوير المرئى، وما إلى ذلك من تقنيات. كذلك فإن العديد من منتجات الثقافة البدوية مبنية على «الوقتية» في الاستعمال كبيت الشعر وعناصر تأثيثه ومختلف منتجات السدو الأخرى، على سبيل المثال لا الحصر، بينما تكون منتجات المدينة في أغلبها مبنية على «الاستدامة» مثل المنازل الطينية أو الخرسانية ومختلف عناصر تأثيثهما، وما إلى ذلك من منتجات ماديــة وأدبيــة.

#### علاقة بادية الكويت بحرفة ومنتجات السدو

نظرا للظروف البيئية والمعيشية والمادية الصعبة التي عاشها أهل بادية الكويت، فقد كانت حياتهم مفعمة بالتحديات والصعوبات المضنية. فقساوة الصحراء المعهودة على أرضها القاحلة، وجوها الجاف الملتهب، ومائها الشحيح، وخضرتها الموسمية المتناثرة قد أرغمت سكان البادية على حياة التنقل والتجوال المستمر طلبا للماء، والكلأ اللذين هما من أساسيات الحياة في الصحراء (Dickson, 1959). هذا النمط من الحياة الذي يعتمد على كثرة التنقل والترحال، أجبر سكان البادية على الاقتصاد في المأكل، والمشرب لمحدوية توفر هذين العنصرين الهامين في بيئة الصحراء. كذلك ذهب سكان البادية إلى الاختصار والاقتصاد في الملبس، والمسكن، والمتاع لقلة الخامات الأولية اللازمة لتوفير تلك المطالب، ومراعاة لضروريات سرعة وتكرار التنقل من مكان لآخر حسبما تفرضه عليهم الحاجة، وتقلبات الأحوال في الصحراء.



الشكل (1): نقوش متنوعة تستخدم في تزيين منسوجات السدو المختلفة.

من هنا جاءت حرفة السدو، وتطورت كحرفة نسائية بدائية لتوفير منسوجات السدو اللازمة لبناء بيت الشعر كمسكن للعائلة، وتجهيزه بمختلف عناصر التأثيث البسيطة في التصميم، والعملية في الاستعمال وإعادة الاستعمال. إن بيت الشعر البدوي بمختلف مواد بنائه، وأسلوب صناعته، وتنوع عناصر تأثيثه، إعتمد على البساطة، والاقتصاد، وتأثر إلى حد بعيد بما كان متوفرا من مواد، وخامات أولية، وظروف حياتية. فالخامة الأساسية المكونة لبيت البدوي هي شعرالماعزالأسود. يقوم رجال البادية بقص (جز) شعر الماعز في فصل الربيع ثم تغزله نساؤهم، وبعدها تنسجه على نول أرضى منصوب بشكل أفقي متواضع لتحيك منها شرائط سوداء اللون بسيطة التراكيب تسمى فلجان ومفردها فلجة. تتراوح عروض الفلجان بين 60 سم إلى 100سم، كما تمتد أطوال هذا النوع من منسوجات السدومن خمسة أمتاروهو الطول المعتاد لبيوت الشعر الشائعة لغالبية ذوى الأحوال الاقتصادية المتدنية من أهل البادية، ولكن ذلك الطول قد يصل إلى خمسة وعشرين مترا، وهو الطول المرغوب به لصناعة بيت الشعر للأثرياء من الأسر البدوية أولشيوخ العشائر والقبائل. أما عرض بيت الشعرفيكون بين ستة إلى ثمانية فلجان ولايزيد في أغلب الأحيان عرض القطعة الواحدة من الفلجان عن مائة سنتيمترا، وهو عرض منسوجة السدوالتي يمكن أن تسيطرعليها ناسجة واحدة.

#### أثر الثقافة البدوية على حرفة ومنتجات السدو

إن الثقافة البدوية كانت محصورة بحدود ضروريات المعيشة في الصحراء، إذ لم تكن هناك مدارس نظامية، ولامناهج تعليمية ، ولامكتبات كما هوالحال عندأهل المدينة لتبادل العلوم والخبرات. إلا إن ذلك لم يمنع معارف وخبرات الأجداد، والآباء من الإنتقال للأبناء، والأحفاد. تركزت الثقافة البدوية حول أنشطة الحياة اليومية، ومقومات البقاء، والتسلية في الصحراء. هذا، وقد إستعاض أهل البادية عن اللغة المكتوبة إلى حد كبير باللغة المنطوقة، فبرعوا في قرض الشعر وحفظه، وأتقنوا قول القصة وسرد الحكايات، وتفننوا في إستخدام بعض أدوات الموسيقي البسيطة كالربابة والناي. بالإضافة إلى ذلك فإن معظم نساء البادية احترفن حياكة منسوجات السدو المختلفة، وتم من خلال نقوشها المتنوعة الرمز للعديد من عناصر البيئة البدوية. كذلك فقد كانت رموز تلك المنسوجات أحد الوسائل الهامة للتعبير العملي عن مهارات، وخبرات، وثقافة سكان البادية، وعلى وجه الخصوص النساء منهم. كانت تلك المهارات المختلفة في مجملها هي أحد أدوات نشر وتناقل الثقافة البدوية، والمعبر عما كان يشعربه ويعايشه أو يتطلع إليه أهل البادية. ولقطع الرتابة والملل، ولتخفيف المشقة التي كثيرا ما تصيب ناسجات السدو إثناء عملية الحياكة فإن بعضهن كن ينشدن الشعر ويتغنين به. من أمثلة الشعرالذي كان يتغنى به عند ممارسة غزل الصوف، قول بعض الناسـجات:

# يامغيزلي يافرفارة

#### تسبق بنات الحارة

لعل أول مُوَّلَ ف يكتب في الكويت ويذكر فيه عن ثقافة البادية وعن حرفة ومنسوجات السدو هو كتاب «عرب الصحراء» أو (The Arab of the Desert) الذي نشره في عام لمؤلفه ديكسون (H.R.P. Dickson) الذي نشره في عام 1959م. ثم جاء بعده كتاب «السدو: الأساليب الفنية للحياكة البدوية» لرونا كرايتن (1989) بالتعاون من جمعية السدو (الجمعية التعاونية الحرفية للسدو لاحقا) حيث شرحت فيه من جديد حول نول ونقوش السدو، مع وصف كامل ودقيق لخطوات حياكة السدو. أما بالنسبة لزخارف، ونقوش السدو فقد كانت مستوحاة من بيئة الصحراء وما يوجد فيها من أحياء حيوانية ونباتية، وجمادات.

من أبسط زخارف السدوهي نقشة «الحباب» أو «الحبوب» (الشكل 1) حيث تعبر هذه النقشة عن الحبوب الجافة الممثلة بالأرز، أو الشعير، أو الحنطة التي يستعملها أهل البادية في طعامهم. هذه النقشة غالبا ما تظهر على جانب أو جانبي قطعة السدو على شكل خطوط أفقية قصيرة (بطول 4 خيوط سداة متراصة جنبا إلى جنب) على جانب، أو جانبي قطعة السدو، وبشكل متبادل يتكرر فيه لونين هما في الغالب الأبيض، والأسود وقد يكون بألوان أخرى أقل شيوعا مثل الأحمر، والأسود أو البرتقالي والأسود ونحوها. أيضا، نقشة «الضِّليعَة» أو «الضِّلع» (الشكل 1) فهي شبية بنقشة الحبوب، إلا أنها أكثر إستطاله وتنسج تبادليا وسط نسيج من لون مغاير للونين المستخدمين في هذه النقشة، ومسماها مأخوذ من شكل أضلاع الصدر. أما نقشة «ضروس الخيل» (الشكل 1) فهي من مسماها مأخوذة من ضروس أو أسنان الخيل وهي نقشة أكبرمن الحبوب ويستخدم فيها لونان أيضا كما في نقشة الحبوب. من النقوش السائدة، أيضا، في منسوجات السدو نقشة صغيرة تسمى «العين» أو «العيون» (الشكل 1) وهي عبارة ظه ورخيوط سداة بيضاء على شكل نقاط ضمن منسوجة سداة سوداء أو العكس بالعكس، وقد

سميت هذه النقشة بالعيون لأنها تشبه العيون الناظرة أو المحدقة من خلال النسيج الأسود.

أمانقشة «العويرجان» (الشكل 1) فقد اشتق إسمها من تعرجات كثبان رمال الصحراء، والبعض يرجعها لفكرة «التسبيح» وذكر الله جل وعلا، وهذه النقشة تبدو للعيان على شكل سلسلة هرمية طولية تكونها مثلثات ذات لونين أساسين هما في الغالب اللون الأبيض والأحمر المنسوجان على خلفية سوداء (العازمي، 2015). وتأتى بعد ذلك نقشة «المذخرة» (الشكل 1) أو النبات المزهر، وهي نقشة

متطورة من العويرجان. نقشة المذخر غالبا ما تكون خيوطها ضعف نقشة العويرجان ومن أشهر أشكال نقوشها الشكل المعين الذي يبدو لأول وهلة كمثلثي العويرجان وقد التصقا تارة من من ناحية ضلع القاعدة وتارة أخرى بالتبادل من ناحية رؤوس المثلثات.

وتعتبرنقشة «الشجرة» (الشكل 2) من أجمل نقوش السدو، وأكثرها تعقيدا وتنوعا. تقع نقشة الشجرة في قلب منسوجة السدو، وقد سميت هذه النقشة بالشجرة لتنوع وحدات التصميم فيها. فهي كأنها جذع شـجرة تتفرع منه أغصان وأوراق، أو نقوش متعددة، ومتنوعة. تختلف نقشة الشجرة عن المذحر والعويرجان في أنها تتكون خيوط سداتها في الغالب من لونين هما الأبيض والأسود. أما نقشة العويرجان والمذخر فيدخل معهما اللون الأحمر. كذلك فإن نقشة العويرجان تكرر فيها نفس الوحدة الهندسية وهي المثلث، والمذخريتكررفيه الشكل المعين أو بعض تفريعاته، إلا أن نقشة الشجرة يدخل فيها كل ما تحب الناسجة أن تضيف إلى منسوجتها من نقوش أو رموز إنسانية، أو حيوانية، أو نباتية، أو جمادية، وغير ذلك. فمن الأشكال التي وجدت تزين نقشة الشجرة المشط، والعقرب، والحية، واليامعة أو الحرز، والمرأة، والهودج، والجمل، والـتراجي أو حلق الأذن، والبراثن أو الوسم وهي إشارات لتحديد الهوية القبلية أوالملكية الشخصية للأفراد أو الهوية القبلية للناسجة، ثم أضيفت الطائرة، والصاروخ، وطلقات الرصاص، والقنابل بشكل متكرر بعد غزوالعراق للكويت في 2/8/890م.



الشكل (2): نقشتا الشجرة تتوسطان طوليا قطعتا نسيج سدو خيطتا مع بعض لعمل بساط.

نقشـة «الرقم» (الشـكل 3) هي أيضا من النقوش المشهورة في السدو إلا أن أسلوب تنفيذها مختلف عن النقوش سالفة الذكر، حيث تلف خيـوط اللحمة حول السداة، و تغطيها على شكل مثلثات أو مربعات متعددة الألوان متصلة من ناحية زواياها أو أضلاعها. ولعل كلمـة «الرقم» مأخوذة من السـترأى أن خيـوط اللحمة ترقم أو تسترخيوط السداة. تستخدم هذه النقشة بكثرة في البسط، والمساند أو الوسائد، وقواطع بيت الشعر. من أنواع هذه النقشة «الرقم» وهي عبارة عن 8-10 مثلثات متعددة الألوان تمتد على العرض الواحد للمنسوجة ولكن بدون نظام محدد. أما نقشة «الجنح الحنبلية» فهي شبيه بنقشة الرقم إلا أنه إذا استخدمت عدة ألوان في تصميم مثلثاتها، فإن تلك الألوان تستخدم وتكرر بنظام ثابت ومحدد (الشكل 3). يأتى بعد ذلك نقشـة «الشـنف الحنبلية» (الشكل 3) وهي 4-5 مثلثات تحاك في وسط منسوجة السدو، وقد تقطع نقشة الشجرة أو العويرجان أوالمذخر. توجد أيضا نقشـة «الحنبلية» (الشـكل 3) وهي على شـكل معين كبير كعنصر زخرفة يتوسط منسوجة السدو، ويتكون من خمسة ألوان مختلفة على الأقل يحيط بعضها بعضا، أي على شكل معين في قلب المعين الآخر. نظرا للوقت الطويل الذي تأخذه هذه النقشة

في تنفيذها فإنها غيردارجة كثيرا. كذلك اشتق من هذه النقشة نقشة أخرى يطلق عليها «نصف حنبلية» (الشكل 3) وهي نصف نقشة الحنبلية. أما نقشة «رقم حنبلية» (الشكل 3) فإنها تتكون بلف خيط اللحمة حول مجموعة من خيوط السداة.

بعد نسبج السدو، والمضي في تشكيله لعمل العدول، أو الخروج، أو المزاود فإن الحاجة تبرز لخياطة أطراف تلك الحقائب المختلفة الأحجام، والأغراض، ومن هنا ظهرت الحاجة «للدرز الزخرفي». من تلك النقوش المستخدمة في الدرز «ضراس» وهي شبيه بالأضراس أو الأسنان الطاحنة، و «إخشاب» المحكمة الصلبة كالخشب في حياكتها، و «الحبة» المشتقة من الحبوب المستعملة في البادية. أما الأهداب، أو الجدايل، أو الكراكيش فتزين بها أطراف الحقائب المعمولة من السدو كما تستخدم السفايف، والمراقيص لتزيين الإبل، والهوادج.

نظرا لإعتقاد أهل البادية بالعين، والسحر، والحسد فإن نساءهم جنحن لإستعمال الودع، أو الأصداف البحرية التي حصلت عليها من أهل المدينة القريبين من البحر، كما إستخدمن أيضا أنواعا من الخرز الأزرق أو الفيروزي لإبعاد العين، أو الحسد عنهن، وعن أبنائهن، وأفراد عائلاتهن.



الشكل (3): نقوش الرقم المختلفة منسوجة بالعرض وتظهر من بينها نقوش طولية للسدو من أهمها نقوش الشجرة. الصورة لمقدمة قاطع بيت شعر من المجموعة الدائمة للجمعية التعاونية الحرفية للسدو.

مماتقدم نرى أن ثقافة أهل البادية ، وعلومهم البسيطة التي نتجت عن التجربة والمشاهدة الشخصية المباشرة ، أو العلم المتوراث أبا عن جد ، أو أما عن جدة قد أثرت في حرفة السدو وبالذات في النقوش التي تزين منتجاتها المختلفة التي عبرت بشكل واضح ، وصادق عن تلك الثقافة التلقائية في نوعيتها ، العميقة في جذورها ، والغنية في تعبيراتها ، ويكفينا في هذا المقام ما نشرضمن مجموعة مصورات «السدو» التي نشرت للمرة الثانية في عام 1982م من قول الشاعرة البدوية التي عبرت عن سعادتها ، وأحاسيسها ، وعلاقتها المباشرة بسدوها فقالت:

يومرأن اقضيت شغلي قبل تقضني

مزاودي خلصت واليوم أخشمها

النقش بالمزودة من شغلي وفني

فيهايدي عالمه ماحد يعلمها

الرقم والشنف شغله ما يعوقني

والمفرشة عقب باكرنبي نولمها

باكر لشدالقطين وزملهم دنى

كل على نضوها شالت ولا يمها

#### أثر ثقافة المدينة على حرفة ومنتحات السدو

لقد كان اندماج بعض القبائل التي سكنت بادية الكويت متفاوتا مع سكان الحواضر أو المدن الكويتية منذ البدايات الأولى لنشأة دولة الكويت في بداية القرن السابع عشر (الهاجري، 2006). فأفراد قبيلة العتوب، على سبيل المثال، هم أول من تأقلموا مع حياة المدينة، وإندمجوا مع مكوناتها السكانية بسرعة، ثم اشتغل معظمهم في المهن البحرية المختلفة من غوص على اللؤلؤ، والتجارة، وصيد الأسماك. إلا أن معظم القبائل الأخرى قد ارتبطت بالمدينة بما يسد إحتياجاتها، فكان أفرادها يقدمون للمدينة لبيع بعض منتجاتهم الحيوانية كالصوف، والسمن الحيواني، والإقط وغيرها من المواد، ولشراء ما يحتاجون إليه من أرز، وحنطة، سكر، وملح، وللعلاج في بعض الأحيان. وبقيت قبائل أخرى أبعد عن المدينة من الفريقين السابقين، تسكن البادية وتعيش على رعى الإبل والأغنام والماعز.

مما لا شك فيه أن طبيعة المدينة والحياة فيها يختلفان إلى حد كبيرعن مثيلاتها في البادية. فطبيعة المدينة قائمة على الثبات والاستقرار، أما البادية فطبيعتها مبنية على التنقل والترحال. كذلك فإن حرف، ومهن، ومنتجات، وخدمات المدينة مرتبطة

بالثبات، والإستقرار اللذين هما من أهم سمات العيش في هذه البيئة الحضرية. في المقابل فإن حرف، ومهن، ومنتجات، وخدمات البادية مرتبطة ببيئة البادية ومتأشرة بحياة التنقل والترحال. من هنا نجد أن حرفة السدو التي كانت تمارس من خلال الناسجات المنتميات للقبائل التي انتقلت من العيش في البادية إلى السكن والإستقرار في المدينة قد تأثرت بشكل ملحوظ في كيفية وآلية ممارسة حرفة السدو، كما تأثرت طبيعة ونوعية منتجات السدو التقليدية لتظهر منتجات جديدة تتناسب في احتياجات التمدن والإستقرار في المبيئة الجديدة المسدو التمادة والإستقرار في المبيئة الجديدة.

#### أثر ثقافة المدينة على ممارسة حرفة حياكة السدو

نظرا لانتقال معظم أبناء وبنات القبائل البدوية من العيش في البادية إلى العيش في المدينة، فقد تدنت مع مرور الوقت الحاجة إلى ممارسة الناسجات المتمرسات لحرفة السدوبهدف إنتاج بيوت الشعر ومختلف منتجات السدو الأخرى التي كانت تستعمل إما لتأثيث بيت الشعر، أو لحفظ ونقل الأغذية والأمتعة الشخصية والعائلية المختلفة، أو لتزيين بيت الشعر، أو لتجهيز الهوادج لتنقلات النساء والأطفال، أو لتجهيز وتزيين الجمال والأحصنة. كذلك فإن هذه الحالة تعاظمت بعد توجه أغلبية بنات القبائل لتحصيل العلم والعمل في مختلف الوظائف المدنية، مما أدى وساهم مع مرور السنين إلى تنامى عزوف بنات القبائل اليافعات في السن والشابات على السواء عن تعلم أصول ومهارات ممارسة حرفة السدو، فإنحسرت بذلك أعداد الناسجات الممارسات لهذه الحرفة اليدوية التقليدية.

### أثر ثقافة المدينة على تصميم نول (آلة حياكة) السدو

عند إستقصاء آثار عيش البدو في مدن وضواحي الكويت المختلفة عوضاعن العيش في البادية، نجد أن معظم الناسجات من نساء القبائل التي هاجرت للمدن والضواحي قد واجهن عددا من الصعوبات في

نصب أنوالهن لمارسة حرفة السدوداخل منازلهن الحديثة ذات الأرضيات المبلطة بالكاشي الموزاييك أو السيراميك أو الرخام، بدلا من الأراضي الرملية السابقة التي عملن عليها في البادية. هذا التغيير في أرضية العمل وممارسة حرفة السدو، فرض عليهن واقعا جديدا كان السبب في تطوير تصميم نول السدو التقليدي إلى نول آخريعمل بنفس الطريقة ولكنه في وضعية رأسية (قائمة). حافظ نول السدو الجديد على نفس أجزاء وطريقة عمل النول التقليدي الأصلى ولكن إختلفت مواد بنائه فأصبح له هيكل خشبى ومرزود بكرسي لزيادة راحة الناسجة عند العمل عليه. كذلك فقد تم بعد الإنتقال من البادية إلى المدينة في معظم الأنوال الأرضية التقليدية تقنين الحد الأقصى لطول النول بما يتناسب من طول الفراغ المنزلي المتاح لنصب هذا النول. أما الجيل التالي من نول السدو فقد تم تصميمه ليتم النسج عليه في وضع رأسى. في التصميم الرأسي لنول السدو تم مراعاة الجوانب الأرجونومية (قياسات جسم الإنسان) وأصول الجلسة الصحية للناسجات، بهدف تشجيع البنات اليافعات والشابات على ممارسة حرفة السدو بأعلى مستوى من الراحة البدنية، والمهنية الحرفية، والجودة الإنتاجية.

# أثر ثقافة المدينة على إختيار مواد إنتاج السدو

أما بالنسبة للتغير الذي طرأ على المواد الأولية لنسبج مختلف منتجات السدو، فأولها تمثل في دخول خيوط القطن البيضاء لخط الإنتاج اليدوي للسدو جنبا إلى جنب مع الصوف الأبيض أو عوضا عنه في أغلب الأحيان. تم إستخدام خيوط القطن لعدة أسباب من أهمها:

\* نصوع بياض خيوط القطن مقارنة بخيوط الصوف المائلة للإصفرار.

\* جاهزية خيوط القطن للنسـج في مقابـل الحاجة لبذل الكثير من الجهـد في تنظيف وغـزل الصوف الأبيض وتجهيزه لعملية النسـج.

\* تـدني تكلفة خيـوط القطـن مقارنـة بتكلفـة خيوط الصوف.

\* توفير الوقت والجهد بإستخدام خيوط القطن الجاهزة للنسج في مقابل خيوط الصوف التي تحتاج للتجهيز (تنظيف وغزل وتلوين) لتلك العملية.

وفي العقديان الماضيان تم إستخدام خياوط الأكريلك (أو ما يطلق عليه محليا عند البعض بالصوف الصناعي) الملونة بدلامن خياوط الصوف الطبيعي التي تحتاج للتلويان والصباغة اليدوية. هذا الإستخدام قلل من قيمة وجودة منتجات السدوالتي كانت تعتمد على إستعمال المواد الطبيعية الصرفة. كذلك فإن الناسجات قمن بإستخدام الصبغات كذلك فإن الناسجات قمن بإستخدام الصبغات والألوان الكيميائية التي تباع في الأسواق المحلية والمستوردة من بعض الدول المجارة أو الصديقة بدلا عن الصبغات الطبيعية التي كانت تؤخذ من البيئة المحلية مثل الفوه، والعرجون، والحنة، والعصفر، بالإضافة للشب والخل لتثبيات الصبغات الطبيعية بيا بغرض تلويان خيوط الصوف المائلة للبياض.

# أثر ثقافة المدينة على رموز ونقوش السدو

أثرت ثقافة المدينة على نقوش وزخارف السدو بشكل ملحوظ، فقد ظهر ذلك واضحا على مرحلتين. بدأت المرحلة الأولى بظهور رموز مختلفة للإنسان على هيئة رجال الجيش أو الحرس الوطني، أزواج أو أبناء أو أقارب الناسجات، من خلال حياكة أشكالهم الرمزية أقارب الناسجات، من خلال حياكة أشكالهم الرمزية بالحري العكسري، وظهور أحد الرتب العسكرية كالرقيب المتمثلة في ثلاثة خطوط محاكة على شكل ثلاثة زوايا متراصة خلف بعضها البعض. كذلك ظهرت رموز لباصات المدارس، والسيارات، وبعض الكتابات البسيطة التي كانت تحاك إما على شكل الكتابات البسيطة التي كانت تحاك إما على شكل كلمات مثل كلمة «الكويت». ومع تعمق الثقافة الدينية عند أحرف أبجدية ذهاب بعضهن للصلاة في المساجد، أوسماع دروس وخطب رجال الدين في التلفزيون أو الإذاعة، أو التعلم في المدارس، فقد إختفت رموز ذوات

الأرواح مثل الإنسان ومختلف أنواع الحيوانات والطيور من نقوش السدوالتي كانت تظهر في نقشة الشجرة، التي تنسيج على طول منسوجة السدو، بسبب شيوع بعض الأحاديث النبوية الشريفة حول تحريم تصوير ورسم ذوات الأرواح. وبعد السكن في بيوت حديثة، ودخول بعض الأجهزة الإلكترونية للمدينة كالراديو والمسجلة، وبعد مشاهدة الطائرات المختلفة تطيرفي سماء الكويت، دخلت رموز هذه العناصر الجديدة لتضاف إلى قائمة نقوش ورموز السدوالتي تنسج في نقشة الشجرة. ثم بعد غزو الكويت من قبل جارتها العراق وبعد تحرير الكويت من الغزو، ظهرت نقوش الطائرات الحربية بتصاميم مختلفة، كما ظهرت بعض الأسلحة كالصواريخ والقنابل ضمن نقوش السدو. من هنا يمكن القول، أن معايشة ثقافة المدينة بمفهومها وتعريفها الشاملين، قد فتح أبواب المشاهدة والخيال عند ناسجات السدو المتمرسات والحديثات، فإنتجن قطع سدوجميلة كانت تعكس من خلال نقوشها وعناصر الرمز المختلفة فيها عمق ومدى تلك التغييرات.

#### أثر ثقافة المدينة على منتجات السدو

عندما كانت نساء وبنات القبائل يعشن في البادية، فقد ساد بشكل عام على مختلف منتجاتهن من أعمال السدو الجانبين الوظيفي والجمالي. فالجانب الوظيفي قد فرض نفسه على جميع تلك المنتجات المتمثلة بشكل رئيسي في بناء بيت الشعر وتجهيزه بمختلف عناصر التأثيث الضرورية من بسط، وزل، ومساند، وفرش، ومزاود، وعدول، وخروج. أما الجانب الجمالي فقط برز بشكل ملفت للنظر والإنتباه من خلال إختيارهن وإستخدامهن الألوان الجذابة كالأحمر، والأزرق، والأخضر، والبرتقالي، والعناي، بالإضافة إلى والأنرق، والأخضر، والبرتقالي، والعناي، بالإضافة إلى الأغنام عند نسج قطع السدو المختلفة ليضفين الأغنام عند نسج قطع السدو المختلفة ليضفين على مساكنهن في بيئة الصحراء الجرداء لمسات فنية ملونة غاية في الروعة والجمال. كذلك برعت ناسجات مله السدو في تصميم مختلف أن واع النقوش التي تم

ذكرها في متن هذه الدراسة، كما أظهرن ذلك ببراعة تامة من خلال تصميم وإنتاج السفايف والمراقيص لتزيين الجمال، والخيل، وهوادج النساء، ومقدمات بيوت الشعر، والأهداب أو الكراكيش التي كانت تزين المناود، والعدول، والخروج. إلا أنه بعد إنتقال معظم سكان البادية إلى المدن والضواحي المختلفة والإنبهار بطبيعة وتنوع وإزدها رالبيئة الحضرية الجديدة، فقد مالت بعض قطع السدو للبساطة في تكويناتها ونقوشها، مع الإحتفاظ إلى حد بعيد بهويتها البدوية. كذلك قل ظهور نقشة الشجرة التي طالما تباهت بها الناسجات المتميزات «الضفرات» من بعض منتجات السدو الحديثة لقلة عدد من يجدن إنتاجها، ولكون قطع السدو الي تحتوي على نقشة الشجرة تأخذ وقتا طويلا وجهدا كبيرا من الناسجات الحديثات اللاتي علن لإنتاج أغز وكسب مادي أسرع.

بالإضافة إلى ذلك، فقد ظهر نوع جديد من بيوت الشعر التي تتناسب مع حياة المدينة من خلال إستخدام نسيج السدو التقليدي لعمل بيوت الشعر التي تنصب على أعمدة وجمالونات حديدية لتبنى منها أماكن تجمع خاصة بالرجال خارج المساكن الحديثة تعرف بالديوانيات، بدلا من بناء بيوت الشعر التقليدية للسكن العائلي في البادية. وتدنت الحاجة لإنتاج المزاد والخروج والعدول بسبب توفر البدائل الحديثة لها، وبسبب زيادة إستقرار تلك القبائل البدوية في المدن والضواحي، وندرة الحاجة للتنقل والترحال في البادية.

بالإضافة إلى ماسبق ذكره، فقد قامت الجمعية التعاونية الحرفية للسدو من خلال بعض المصمين والمصمات المتعاونين معها بتصميم العديد من قطع الإكسسوارات المختلفة والحقائب، والفايلات، والمخاد أو الكوشيات, وبعض قطع الأثاث كالكراسي، والطاولات التي طعمت بمنسوجات السدو، فجمعت بذلك بين إبداع التصميم وأصالة الهوية. كذلك فقد إستعملت بعض نقوش السدو الشائعة كالعويرجان والمذخر والضليعة وضروس الخيل في تزيين بعض أباريق وأكواب الشاي، وعلب المحارم الورقية، وبعض

أنسجة الملبوسات النسائية، والأواني الزجاجية والمعدنية على السواء. من هنا نجد أن ثقافة المدينة تركت آثارا إيجابية ملحوظة على حرفة ومنتجات السدو. وفي نفس الوقت فقد كان لهذه الثقافة آثارا سابية على هذه الحرفة ومنتجاتها تمثلت في تدني الإقبال على منتجات السدو التقليدية المختلفة بسبب الإنتقال من البادية إلى المدينة للعيش، والعمل، والتعليم، مما أدي لتقلص الحاجات الأساسية التي ساهمت في إنتشار وشيوع إستعمال السدو في بيئة البادية.

# مستقبل حرفة ومنتجات السدو في ظل تنامي ثقافة المدينة وتراجع ثقافة البادية

خلصت نتائج هذه الدراسة في الإجابة على أسئلة البحث، إلى أن الثقافة البدوية السائدة كان لها في الأصل دور كبير، ومؤثر في صياغة كل من حرفة، ومنتجات السدو، إلا أن تلك الآثار أخذت في الإنحسار بسبب التغييرات التي أصابت الحياة الاجتماعية والثقافة البدوية بعد الإحتكاك بمثيلاتها في المجتمع المدني نتيجة العيش في مدن وضواحي الكويت المختلفة.

وفي ظل دخول حياكة منسوجات السدومجال التصنيع الآلي، وإنخفاض أسعار تلك المنتجات من بيوت شعرومختلف عناصرتأثيثها والإكسسوارات المستخدمة في سد الإحتياجات الفردية والأسرية التي سبق تناولها في متن هذه الدراسة، ولمواجهة الإنحسار المتنامي في ممارسة حرفة السدو، فقد بات من الضروري إعادة دراسة وتقييم الجهود المبذولة حاليا من قبل كافة الأفراد والجهات المعنية بالمحافظة على حرفة السدو وتطوير منتجاتها لتتناسب مع التغييرات والتطورات التي طرأت على «المجتمع البدوي» بشكل خاص خاص، ولكي تتناسب مع التوجهات المعاصرة في الإنفتاح على مستهلكين «غير تقليديين» من جهة أخرى. كذلك بات من الضروري إيجاد قنوات وأدوات للتقارب بشكل عملى أفضل بين ثقافتي البادية والمدينة بهدف المزج بين أثريهما بشكل إيجابي للتأثير على ممارسـة حرفة السـدو، وتنويع الإنتاج من خلالها.

#### الخاتمة والتوصيات

مما سبق تناوله، يمكن القول بأن استشراف مستقبل حرفة ومنتجات السدو في ظل تناقص تأثير ثقافة المدينة، وتنامي تأثيرات ثقافة المدينة ينذر بالخطورة التامة على استمرارية ممارسة هذه الحرفة التراثية الأصيلة، والمحافظة على أصالة ووجودة منتجاتها المختلفة ما لم يتم عمل ما يلى:

- \*إعادة النظر في مقومات استمرارية ممارسة حرفة السدو، والأسباب التي يمكن أن تشجع من جديد على زيادة ممارسة هذه الحرفة اليدوية التقليدية التراثية.
- \* فتح قنوات التقريب بين ثقافي البادية والمدينة ثم إدماجهما مع بعض من خلال برامج التعليم والتدريب المختلفة لكيلا تكون إحداهما غريبة على الأخرى بشكل كبير.

# المراجع العربية

- \* ابن خلدون، عبدالرحمن بن محمد (2004م). مقدمة ابن خلدون. تحقيق عبدالله محمد الدرويش، دار يعرب. دمشق: سوريا.
- \* إبن منظور، جمال الدين محمد بن مكرم. لسان العرب. (الطبعة 3، 1993م). دار صادر، بيروت: لينان.
- الجوهري، إسماعيل بن حماد. الصحاح: تاج اللغة وصحاح العربية. (الطبعة 4، 1987م)، دار العلم للملايين، جمهورية مصر العربية.
- \* الفيروزآبادي، محمد بن عمر الشيرازي. القاموس المحيط. (الطبعة 8، 2005م). مؤسسة الرسالة للطباعة وانشر والتوزيع. دمشق: الجمهورية السورية.
- \* القزويني الرازي، أحمد بن فارس بن زكريا. معجم مقاييس اللغة. (1979م)، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، دمشق: الجمهورية السورية.
- \* الهاجري، د.عبد الله والعنزي، محمد نايف مدخل إلى تاريخ الكويت الحديث والمعاصر, (الطبعة الأولي، 2006) مركز القرين للدراسات التاريخية، الكويت.
- \* يشوتي، محمد. الثقافة والحضارة والأيديولوجيا.
   علامات. (2005، العدد 24، ص58–51). مكناس:
   المغرب.

- \*دراسـة فكرة إعادة توظيف منتجات السـدو التقليدية بشـكل عصري يتناسـب مع احتياجات المستهلكين الجدد.
- \* تحديد شرائح جديدة من المستهلكين التقليديين وغير التقليديين التي يمكن أن تكون سوقا استهلاكية جيدة لمنتجات السدو التقليدية أو الحديثة.
- \*تكثيف برامج وورش التدريب على ممارسة حرفة السدو بشكلها ومحتواها ومنتجاتها المطورة.
- \*الإرتقاء بمستوى جودة منتجات السدو مع مراعاته عدم رفع أسعار تلك المنتجات إلى مستويات غير منافسة لمثيلاتها من المنتجات المستوردة.
- \*فتح أسواق جديدة محليا وإقليميا وعالميا لمنتجات السدو التقليدية والحديثة.
  - \* العازمي، حمد (2016). مقابلة شخصية حول مسمات نقوش السدو. الكويت.
  - \* الفوال، صلاح مصطفى (1983). البناء الاجتماعي للمجتمعات البدوية. دار الفكر العربي. القاهرة: جهمورية مصر العربية.
  - \* الجمعية التعاونية الحرفية للسدو (الطبعة الثانية، 1982). مجموعة مصورات «السدو». دولة الكويت.
  - \* كرايتن، رونا (1989). السدو: الأساليب الفنية وللحياكة البدوية. ترجمة عزة محمد كرارة. بيت السدو: الكويت.

# المراجع الأجنبية

- \* Dickson, H.R.P. (1959). The Arab of the desert. George Allen amd Unwin: London.
- \* Tylor, Edward B. (1971). Primitive Culture: Researches into the development of Mythology, Philosophy, Religion, Art, and Customs. Vol. 1. Bradbury, Evans, and CO., Printers. London: UK.

#### الصور

\* الصور من الكاتب.



باب خشبي من الخارج و الداخل

# مهارات ومعارف النجار التقليدي في صناعة الأبواب العتيقة بمنطقة نفزاوة

#### أ. محمد الحزيراوي – كاتب من تونس

تقع منطقة نفزاوة في الجنوب الغربي التونسي، وهي ما يعرف اليوم بولاية قبلي على المستوى الإداري، تنقسم جغرافيا إلى جزئين: الأول شمالي انتشرت به واحات النخيل تبعا لوفرة المياه الطبيعية التي تنبع في شكل عيون عديدة مما أدى إلى استقرار الإنسان منذ القديم وليس وجود أقدم أثر بالبلاد التونسية حول عين بريمبة بالمنطقة إلا دليلا على ذلك أ. والثاني جنوبي تمتد فيه الكثبان الرملية إلى حدود غدامس جنوبا وواد سوف غربا أي كانت تتنقل داخل هذا المجال مجموعة من القبائل ذات الأصل العربي وأخرى بربرية معتمدة على تربية الماشية في نشاطها الاقتصادي.

لقد انعكس هذا التباين في نمط العيش على طبيعة الحرف في كل جهة، فبينما ساد في الأولى حرف البناء وصناعة الخوص مثلا، انتشر في الثانية النسيج والأواني الجلدية... وقد ساهمت هذه العزلة الجغرافية للمنطقة في الحفاظ على التقنيات الحرفية، وهو ما نلاحظه أيضا في البلدان المغربية في المناطق الجبلية والصحراوية، وحتى في أكثر البلدان تقدما توجد الحرف التقليدية أكثر في الأرياف مما هو موجود بالمدن والقرى.

تتعلق هذه الدراسة بالأبواب العتيقة بمنطقة نفزاوة الشمالية خلال الفترة الممتدة من أواخر القرن التاسع عشر إلى أوائل القرن العشرين وهي ثمرة عمل ميداني ضمن موضوع عام يعنى بالمسكن التقليدي بقرى الواحات الصحراوية بالجنوب التونسي والتي امتدت من صائفة سنة 2006 إلى أوائل سنة 2011.

ستتناول هذه الورقة العلمية هذا الموضوع من خلال عنصرين يهتم أولهما بالوصف الاتنوغرافي للأبواب التقليدية للمنطقة موضوع الدرس بأصنافها المختلفة وأجزائها المتعددة، دون أن ننسى أن نلقي نظرة عن الصنعة والصانع، في حين سيعمل الجزء الثاني على إبراز مواهبه ومعارفه و تطور تقنياته بما تكون لديه من خبرة وتجربة ومهارة ... على اعتبار أن «اتفاقية صون التراث الثقافي غير المادي » لسنة المتصلة بالفنون الحرفية أكثر من المنتجات في حد ذاتها، إذ يقصد بالتراث الثقافي غير المادي تلك ذاتها، إذ يقصد بالتراث وأشكال التعبير والمعارف والمهارات وما يرتبط بها من آلات وقطع ومصنوعات وأماكن ثقافية التي تعتبرها الجماعات والمجموعات وأحيانا الأفراد: جزء من تراثهم الثقافي» ق.

# النِّجَارةُ و«النَّجَارهُ» 1 - لمحة تاريخية عن النّجارة:

ورد في لسان العرب بأن «النَّجَرُ: القطع، ومنه نجر النّجار، وقد نُجر العود نجرا، التهذيب، والنجر نحت

الخشبة، نجرها ينجرها نجرا: نحتها، ونُجارة العود ما انتحت منه عند النجر. والنجّار: صاحب النّجر وحرفته النّجارة » 4. ويضيف ابن خلدون في «فصل في صناعة النجارة بأن «هذه الصناعة من (ضرورات) العمران، ومادتها الخشب » 5.

أماعن تاريخ هذه المهنة يحدثنا ابن خلدون أن أقدم ذكر للنجارة ورد عند الحديث عن سفينة نوح 6، كما أكد على أن عدة فلاسفة حكماء من اليونان القديم كانوا يشتغلون هذه المهنة 7. أما في العصر الوسيط فتحدثنا المصادر عن استخدم المسلمين لنجارة الخشب في صنع المنابر و «المقاصير» ببعض الجوامع 8. ثم وفي العهد التركي عمت البلاد منتجات خشبية جديدة أهمها المبناديق والمحامل 9، ومع مطلع القرن العشرين غزت البلاد التونسية منتجات القارة الأوروبية من الخشب، خاصة الايطالية والفرنسية في إطار التغلغل الاقتصادي الاستعماري وإغراق الأسواق بالبضائع المنافسة للمنتجات الخشبية المحلية.

كانت الحرف في المدن الكبرى تنقسم الى طوائف مهنية تتمركز بحسب توزيع تفاضلي على كامل مساحة المدينة 10 ميث تكون صناعة الذهب مثلا بالقرب من المسجد ومقرّات الحكم، ثم تأتي فيما بعد البقية بتدرج يرتكز على إبعاد الصناعات الملوثة للبيئة الى «الأرباض» وحتى خارج الأسوار. كانت النجارة من بين الحرف التي تقع في أطراف المدينة مثلها مثل صناعة النحاس والبرادع والغرابيل 11.

يشرع الطفل في التعلم والتكوين المهني في النجارة منذ الصغر، عادة ما يكون في البداية اختياريا وعفويا، ثم يصبح إلزاميا، وتتطلب هذه الحرفة مهارة وممارسة طويلة لوصول مرحلة الخبرة لتوفير منتج ذي جودة عالية. كان التعليم يقتصر على الابن أو الطفل المتبنى، وقد كانت ظاهرة توارث المهن ظاهرة راسخة في المجتمعات التقليدية الريفية والحضرية على حد السواء ويعود ذلك بالأساس إلى سعي بعض العائلات الى تنمية رأس مالها الاجتماعي وتدعيم المكانة المادية الأمر الذي لا يتيسر إلا عبر الحفاظ على الإرث المهني.

# 2 - حرفة النَّجَارَة في نفزاوة:

تعود أصول «النّجارة» بنفزاوة إلى منطقة تطاوين من الجنوب الغري التونسي وبالتحديد من قصر أولاد دباب، وإذا ما عرفنا أنهم سود البشرة، فان ذلك يحيلنا على أنه ربما تكون أصولهم الأولى من افريقيا جنوب الصحراء، مما يدفعنا إلى التأكيد، من الآن، على التنوع الاثني للمرجعيات المتدخلة في هذه الحرفة. فبالإضافة للبربر السكان الأصليين والعرب الوافدين منذ القرن السابع ميلاي، ثم في القرن الحادي عشرمع قدوم بني هلال وبني سليم، تتجمع بالمنطقة عدّة عائلات ذات أصول افريقية تمتهن خدمة الأرض في إطار ما عرف بنظام «الخماسة» في الواحات (أي الحصول على نصيب الخمس من المحصول)، وخاصة مهن النجارة ولعرف هؤلاء محليا باسم «الشواشين».

هـذه الأصـول المختلفة لمكونات المجتمع المحلي بنفزاوة كان له تأثير كبير في تراثها الحرفي، لذلك نراها مشابهة لتلك التي توجد في أصقاع مختلفة من العالم سـواء في مادة الصنع ومراحله أو في الشـكل والتقنيات، توارثتها الأجيال في المـكان والزمان وتطـورت تبعا لحاجياتهم الـتي تلائم بيئتهم، مما يمنحها بعدين اثنين في الانتماء للخاص، المحلي وفي نفس الوقت العام، الكوني.

استقر نجارو الخشب في بداية الأمربقرية بوعبدالله على السفح الجنوبي لجبل حلّوص ثم انتقل عدد كبير منهم إلى القرى المجاورة ولاسيما الكبرى والبعيدة منها مثل قبلي القديمة والمنصورة ودوز في بداية القرن العشرين، بل هناك من هاجر نحو مدن أخرى أبعد مثل مدينة قفصة حيث شجعهم إقبال فلاحي هذه الجهة على المحاريث التي يصنعها على الاستقرار هناك. لكن غلي المحاريث التي يصنعها على الاستقرار هناك. لكن أغلبيتهم ظل في القرية الأولى والتصقت بهم المهنة إلى أن غدت لقباعا غائليا رسميا لمعظمهم، ولم تشهد هذه المهنة التقليدية تغيرا في مسارها نحو عائلات أخرى بل ظلت في نطاق نفس المجموعة القروية والعائلية.

كانت الطلبات على منتجاتهم قليلة لذلك كان الواحد منهم يعمل في توفير مختلف المصنوعات، لكن

مع تطور الطلب أصبح يوجد فيما بينهم ما يشبه الاختصاص حيث حذق بعضهم نجارة «الزبوسي» أو «نجارة العود» أو ما يسمى أيضا «نجارة الحطب»، أو النجارة العربي (مقابل النجارة المكننة المعاصرة). يوفر المختص في هذا المجال كل ما ينتج من خسب الأشجار المثمرة مثل الرمان والمشماش وخاصة شجر الزيتون من المهاريس والقصاع وأيادي الأدوات الفلاحية.

أما الزبوسي أو الزبوزي أو كما حرّفت بالمنطقة الى «نجارة الدبوس»، مشتقة من لفظة «الزبوسة» L'oléastre وهي شجرة الزيتون البرّية التي تتميز بالصلابة والقدرة على مقاومة التسوس 12.

في حين اكتسب البعض الآخر مهارة فائقة في نجارة خشب النخيل وبالتحديد في صنع الأبواب وألواح السقوف التي تسمى «رِبْعِي»، تسمى نجارة الخشب في الحواضر «نجارة البيوضي» وتختص في توفير الأثاث المنزلي مثل الأسرة والخزائن والكراسي والطاولات... تتخذ من الخشب الأبيض والأحمر مادة لها والمتأتي من أشجار الصنوب والفاين وغيرهما من الغابات الجبلية وحتى من خارج البلاد.

كان النّجار في ربوع واحات نفزاوة يمارس نشاطه في مسكنه، فتارة يجلس في ركن من أركان صحن «الحوش» أي المسكن وتارة في السقيفة، كما يمكن أن تشاهده في بعض الأحيان أمام بيته أو في إحدى الساحات العامة وخاصة في الأسواق الأسبوعية منتصبا مثل غيره من الباعة، يباشر مهنته ويبيع منتوجه.

لـم يكـن نجارهـذه القـرى مثـل نظـيره في الحواضر الكـبرى، فقـد كان هـذا الأخيريوفر لنفسـه ورشـة قارة ربما تكون ضمن سـوق خاص مثلمـا كان في مدينة تونس العتيقة أو في الأزقة الفرعية، بـل كان، في كثير من الأحيان، يفضـل العمل مباشـرة عند الحريـف خاصـة إذا ما وفر هـذا الأخير المـادة الأوليـة. لذلك فهـو يتجـول في أزقة وأنهـج القرى ومخلاتـه التي تحتـوي أدواته علـى ظهره، كان يتنقل عند الطلـب لصنع الأبـواب الكبيرة على عين المكان نظـرا لثقل وزنها وعـدم توفر الطرقـات التي تربط بين القـرى ووسـائل النقل القـادرة على حملهـا، كما أن

أغلب النجارين لم يكن باستطاعتهم توفير المواد الأولية لقلة ذات اليد لشراء المادة الأولية، ثم إن أغلبهم لا يملك غيللا في الواحة توفر له مادة الخشب الضرورية.

# 3 - أدوات النِّجارة في نفزاوة:

يعمل النجار بأدوات تقليدية بسيطة وحتى بدائية في كثيرمن الأحيان «وظلّت تقنياتها الحالية قريبة من تلك التي كانت سائدة في الأزمنة البعيدة» أم يصنعها بنفسه بعد أن يوفر له الحداد أجزائها الحديدية، ومن أهم ما يميز أدواته الوظائف، تساهم، كما سنرى، في تطوير التقنيات المعتمدة في نجارة الأبواب، أدوات محدودة العدد وصغيرة الحجم وخفيفة الوزن لكنها ذات قدرة إنتاجية كبيرة جدا، فلا توجد واحدة منها يقتصر استعمالها على مهمة واحدة. ومنها حسب تصنيف وظيفى:

أ - أدوات القص والثقب:

تسترة مستقيم الظهر \* - ،دوت ، سعى وانته. \* \* المنشار: بأنواعــه المختلفة

و منها منشار «بوزوز» الخاص بقص الألواح الخشبية، وسمي «بوزوز» لأن استعماله يتم عن طريق شخصين، ويستعمل في تجزئة جذع النخلة الى ألواح. أما المنشار الثاني فيعرف بدالتسترة» ويوجد منها صنفان: الأول محدب الظهر ويستعمل لقص العود والثاني مستقيم الظهر ويوظف في قص خشب النخيل.

\* المشعب: أداة الثقب، وتتكون من جزأين، ينقسم الأول بدوره إلى مقبض خشبي وقضيب حديدي صغير حاد الرأس وهو المشعب، أما الجزء الثاني فيتركب من قطعتين من الخشب في شكل زاوية قائما وتسمي «عصاة السير»، وخيط عادة ما

يكون من الجلد ويسمى «سير».

المشفرة: تتكون من مقبض خشبي
 وقطعة حديد حادة الرأس، تستعمل
 بالطرق على الجزء الخشبي باليد إن كان
 الخشب هشا وبالمطرقة إن كان صلبا.

ب - أدوات التنظيف:

- \*القادومة: وتتكون من مجموعة أصناف بحسب المهمة والحجم:
- \*\* قادومة " الخشب: وهي الخاصة بنجارة خشب النخيل، عادة ما تكون كبيرة الحجم نظرا لما يتطلبه قطع الأخشاب الكبيرة من أداة ذات فاعلية وجدوى في المساحات المهمة. تستعمل هذه القادومة لعمل الزوايا القائمة أي «تربيع» الألواح أي الزاوية القائمة.
- \* «قادومـة» العـود: وتسـمى «قادومـة اسـطمبولي»، تكـون صغيرة أو متوسطة الحجـم، إضافـة لنجارة العـود تقوم بـدور المطرقـة نظـرا لكـون قعرها بمثابـة كتلـة حديديـة مسـطحة وبدور الـكلاّب عندمـا يتعلق الأمر تسترة المـناع المسامير العالقة في الخشـب،

نظرا لوجود ثقب في وسطها.

تسترة محدبة الظهر

هـذا النـوع مـن الأدوات، انطلاقا من الاسـم، يحيل علـى صناعة السـفن في تركيا وفي عدّة دول أخـرى، مما يدل علـى عالميـة الأدوات والتقنيات وانعـدام الحدود والمركزيـة، فربما توجـد أداة معينـة لـدى شـعب من شعوب ساحل البحر كما يمكن أن تؤدي نفـس الدور في أعماق الصحراء. هذا الالتقاء في الثقافة المادية إنما يدل علـى أن تناقل الخـبرات والمعارف يتم بكل يسـرويدعم التوجه نحـوالاقتناع بالتثاقف والالتقاء الحضاري، ودور عامـل الاحتـكاك أو التواصل مـع الآخر في اختراق مسـار الصنائعـى أينما كان 14.

\* المخرطة: يدل اسمهاعن مهمتها، حيث تقوم



قادومة اسطمبولي

بالخراطة أي إزالة الشوائب التي تتركها القادومة على الخشب، وهناك المخرطة الصغيرة الخاصة بالعود والمخرطة الكبيرة الخاصة بخشب النخيل.

\* المبرد: يستعمل للـ «finition»، أي للمسات الأخيرة الفنيــة الأخـيرة. أي وضـع اللمسـات الأخيرة والقضـاء نهائيــا علـى الشــوائب، وهـو أداة من جزئـين: أول خشـبي وهو المقبـض، وثاني حديدي وهـو المـبرد، وهناك شـكلين للمبرد: مـبرد ذو حواشي مســتقيمة والذي يســتعمل في بـري الأشــكال المكعبــة والمـبرد المحــدب للمســاحات المجوفة والمحدبة والاسطوانية.

# ج - أدوات التقسيم والربط:

- \* « الصبنّار»: وهي مسامير غليظة من خشب الزيتون، تستعمل لشق الجذوع بعد إسقاط النخلة أرضا. لا يقل عددها عن ثلاثة: اثنان صغيران وواحد أكبرمنهما بقليل ويسمى «كِلُوفي» لأن استعماله يتم عندما يعجز الأولين عن شق الجذع فيضعه النجار بينهما، لذلك يسمى أيضا «داسُوس».
  - \* الفأس: آلة حادة تستعمل لقطع النخيل.
- \* المسامير: تستعمل المسامير الخشبية والحديدية
   للربط.
- \* الحبل: يقوم بدور «serre et joint»، أي شد وربط أجزاء الباب بعضها ببعض، حيث يلف الحبل على الباب في مرحلت النهائية ويربط بقوة ليبقى لمدة قد تتجاوز يومين، مما يساهم في تثبيت أماكن الربط أكثر.
  - د أدوات الطرق والقيس:
  - \* المطرقة: تستعمل لتثبيت المسامير في أماكنها.



مخرطة يدوية

- \* الخيط: يستعمل خيط مصنوع من الصوف لرسم الخطوط، فبعد أن يغطّس في الماء، يغمس في الرماد لكي تبقى آثاره مرسومة على الخشب، مما يساهم في التحديد الدقيق للأبعاد والزوايا والمقاسات.
- \* اليد: تستعمل اليد لقيس الأطوال ومنها: الذراع وهي المسافة الفاصلة بين المرفق والإصبع الأوسط، ثم العظمة وهي المسافة الفاصلة بين المرفق وآخر نقطة من قبضة اليد، ثم الشبروهو المسافة الفاصلة بين الإبهام والخنصر عندما تكون أصابع اليد مفتوحة على أقصى اتساعها، وأخيرا «فم كلب» وهي المسافة بين الإبهام والسبابة في انفتاح عادي.

كما تستعمل أصابع اليد في وضعية الضم فيقال: إصبع وإصبعان وثلاثة أو أربعة أو خمسة أصابع، وهنا نلاحظ القيمة المضافة ليد الحرفي التي تصبح أداة قيس إضافة لكونها الأداة الرئيسية في الحرف التقليدية، كما أن الأدوات في حد ذاتها لا تعدو أن تكون إلا امتدادا لليد<sup>15</sup>، التي تظل الأداة الأساسية في الإنتاج التقليدي 16، وربما من خلال هذه المعطيات نرى أن أغلب التصنيفات لهذه المهن تفضل مصطلح الصناعات أو الحرف اليدوية أكثر من تداول مصطلحات كالفنون الشعبية أو الصناعات التقليدي.

نلاحظ هنا مدى ارتبط هنه الحرفة، مثل عدّة حرف أخرى، باليد، فلا يكتفي هنا الجزء من جسم الإنسان بالقص والحفر والشق، إنما يوظفه الحرفي للقيام بعملية قيس الأطوال، مما يضاعف في منح الحرفة طابعه اليدوي بامتياز. كما أن اليد ستتمتع بقيمة مضافة عندما يكون صاحبها ذومهارة عالية

ومعرفة دقيقة لأنها لا تتحرك إراديا إنما تأتيها الأوامر من عند العقل المفكر، ولتصبح عندئذ اليد بدورها مجرد أداة، وبالتالي فان اليد ذات العضلات المفتولة غير ذي جدوى ما لم تصاحبها فطنة وذكاء. حذق الحداد أيضا توظيف الأدوات بحركات متنوعة، سريعة أو بطيئة بحسب ما تتطلبه مرحلة الصنع أولا وبحسب ما لدى الحرفي من مهارة ثانيا.

# المعارف والمهارات وتطوير التقنيات

يتكون الباب من جزأين: «الساوم» وألواح خشب النخيل. يصنع النجار، أولا، «الساوم» من أعواد شجر الزيتون بقياسات مختلفة ثم يلصق عليه الألواح الخشبية، ليثبت فيما بعد الأقفال والصفائح الحديدية. ثم يقوم بتركيب بنفسه في مكانه بمداخل المساكن والدور. تتعدد الأبواب بالمنطقة موضوع الدراسة، فهناك باب بمصراع واحد عادة ما يكون للدور في أحجام مختلفة، باب بمصراعين ويثبت في مداخل المساكن وفي أغلب الأحيان تبقى إحدى مصراعيه مفتوحة، وباب بمصراعين و «خوخة»، وهي باب صغير في إحدى بمصراعين و منتح لدخول الإنسان لتلافي تكرار فتح المصارع نظرا لثقل حجمه.

يُعتبر الباب نتاج طبيعي للظروف البيئية والاجتماعية والاقتصادية للمجتمع والفترة التي ظهر فيها فمن خلاله يمكن لنا اكتشاف الطابع المحلي للمعمار ولاسيما الحرف المساهمة في مجال البناء. أما الأبواب العتيقة فتعني تلك الأبواب القديمة، ف» العتيق: القديم من كل شيء حتى قالوا رجل عتيق أي قديم... والبيت العتيق بمكة لقدمه لأنه أول بيت وضع للناس 15.

هذا العنصر المعماري، المانع الكاشف كما يقال، تطور مع الزمن وغدا اليوم يصنع من مختلف المواد نظرا لتطور العلوم والتقنيات، وقد تمكننا هذه الدراسة ملاحظة التغيير والتبدل الذي طرأ فيه خلال فترة زمنية محددة، فلم يكن الجنوب التونسي بمعزل عن هذه التحولات التي تدعمت بتطور المستوى المعيشي للسكان

ورغبته م في «مواكبة العصر». كما كان دور النجارسببا من أسباب تدهور صناعة أبواب خشب النخيل بانسياقه خلف رغبات الحريف فترك ارث الأجداد وبدّل أدواته بآلات كهربائية أرهقته ماديا بسبب القروض ومعنويا بجهله لكيفية تشغيلها وجسديا ببترأصابعه. كان عليه عدم إهدار رأسماله الحرفي المتكون من المهارات والعارف والخبرات واستثمارها في النجارة العصرية.

لـم يـتراوح النجـار التقليـدي مكانـه فيمـا يتعلـق بالتقنيـات بل حـاول تطويرها بما اكتسـبه مـن خبرة وما لديـه من مهـارة وما وفـد عليه من خـارج المنطقـة أو بما طلبه المسـتهلك من إضافات رأى فيها ابتكارا تقنيا جديدا يمكـن أن يسـاهم في مزيـد مـن الجـودة علـى منتوجه. اسـتفاد النجار التقليدي في مسـتوى بعض الجزئيات التي لم تفقد الأبـواب طابعهـا المحلي ووظيفتهـا الأصلية بل دعمت جودتهـا وضاعفت مـن أناقتهـا وفاعليتها وطول عمرهـا. كما مكنت هـنه المعـارف التجريبيـة من تجنب عمرهـا. كما مكنت هـنه المعـارف التجريبيـة من تجنب الأخطـاء وعـدم تكرارهـا في حقل حذق المهـارة 18.

لسنا ندعي هنا بكون النجار النفزاوي قد خلق لوحده هذه التطورات التقنية، فالمعالم الأثرية المنتشرة في المجنوب التونسي وفي كل الصحراء تكثر بها الأبواب التي تحمل ملامح التحولات، كما تحدثنا المصادر عن توافد السوافة من الجزائر والغدامسية من ليبيا على المنطقة، لكننا سنتقدم نتائج لبحث ميداني تمّ مع نجارين من المنطقة وعلى أبواب لا تزال مثبتة في معمار المنطقة السكني والديني، فالتقنيات عندئذ طوعها النجار المحلي وأصبحت من مصادر مهنته وجزء من هويته. فالتراث وأصبحت من مصادر مهنته وجزء من هويته. فالتراث المتقافي غير المادي يتميز بكونه تراث جامع ليس له المتلاحقة فيما بينها بما يلاءم خصوصياتها ودون أن ينتزع منها صفة الانتماء.

استعمل النجار التقليدي في صناعة أبوابه مجموعة من التقنيات التي تطورت عبر الزمن، ويبدو ربط الخشب المكون للباب وحماية هذا الأخير كانت من أولويات الحرفي، كما لم يترك جانبا بعض العناصر الملة له مثل الأقضال والمطارق.



تقنية الربط عن طريق الحز

# تقنية الربط الدنثى والذكر

# 1 - الربط:

#### أ- المسامير:

كان الأوائل من النجارين يستعملون جلود الحيوانات لربط أجزاء الباب بعضها ببعض مثل جيرانهم في بلاد الجريد 19، ثم بمرور الزمن أصبحوا يعتمدون على المسامير الخشبية، فبعد ثقب الخشب بالمشعب يتم إدخال المسمار المصنوع من خشب الزيتون المقوى وطرقه بقوة، عندما يأخذ مكانه يتم قص الشوائب الزائدة بالمنشار.

شرع بعض النجارين فيما بعد في استعمال المسمار الحديدي اثر انتشار ورشات الحدادة التقليدية بالمنطقة ويسمى «مسمار حدّادي»، تصنع المساميرذات الرؤوس المسطحة، ثم بدأ عدد منهم يجلب المساميرذات الرؤوس المحدبة من حدادي مدينة صفاقس. كانت أحجام المسامير تختلف من حيث حجمها كلما تغير حجم الباب، كما أنها تختلف من موضع لآخر في الباب الواحد، فهي صغيرة عندما يتعلق الأمر بربط ألواح خشب النخيل بالسلوم العود مثلا، ويكبر حجمها ويتضاعف طولها عندما يتم ربط أنف الباب على ألواح النخيل والملطم وربما يكون بأعداد أكبر لمضاعفة متانة الربط.

تبدو المسامير من خارج الباب في شكل صفوف مستقيمة حينا ومقوسة حينا آخر تبعا لاستقامة أو اعوجاج العوارض الداخلية للباب. كما يمكن أن

يضيف النجار بعض المسامير للزينة في أشكال مختلفة كالمثلث والدائرة نظرا لتوفر الفراغات والمساحات التي يمكن استغلالها.

### ب- الأنثى والذكر:

وهي من أقدم وسائل الربط في النجارة، وتتمثل هذه التقنية في نحت تجويف في قطعة ويسمى «أنثى» وإفريز في الأخرى ويسمى «ذكر» ليتم وصلهما مع بعضهما، وقد ذكرابن خلدون هذه التقنية عند نجاري عصره «ومثل تهيئة القطع من الخشب بصناعة الخرط يحكم بريها وتشكيلها، ثم تؤلف على نسب مقدرة وتلحم الدساتير فتبدو لمرأى العين ملتحمة »20. تستعمل هذه التقنية في الأبواب العتيقة بنفزاوة في ربط الألواح الخشبية بعضها ببعض.

#### جـ الحزوالنقر:

يستعمل النجار هذه التقنية في ربط أجزاء «السلوم»، فقد كان النجار يحدث حزا في رجل الباب عن طريق المنشار بحسب عرض وسمك العارضة، تطورت التقنية فيما بعد عندما أصبح ينقرأي يحفر الرجل باستعمال المشفرة ليحدث ثقبا يدخل فيه «اللسان» الذي نحته في طرف العارضة. مما أضفى على الجزء الداخلي من الباب مسحة من الجمال كانت غائبة عند توظيف التقنية الأولى.

#### 2 - إجراءات حماية:

# أ- من التآكل:

وظّف النجار بعض المواد الأخرى لحماية الباب الخشبي من المخاطر الطبيعية والصعوبات التقنية، ومن أهمها القصدير والحديد. ففي الأماكن من الباب التي تتعرض أكثر من غيرها للتآكل بفعل احتكاكها بالجدران يتم وضع قطع من الحديد، هذه المادة الصلبة.

يستغل النجار نفس هذا الامتياز لمادة الحديد لمقاومة الرطوبة التي قد تتصاعد من الأرض، فيتمي الباب من الأسفل بقطع من الحديد.







ب- من التلف:

لم يكن النجاريدهن أبوابه من أجل الزينة إنما لأجل حمايتها من التلف وخاصة لكي لا تبرز ألياف الخشب من مكانها فتؤدي من يلمسها. كان النجار يوظف لأجل هذه المهمة في بادئ الأمر الشمع الذي يتم جلبه من مناطق مختلفة من البلاد ومن خارجها من قبل تجار متجولون بين القرى يسمون «شَيًادَةْ» ومفردها «شَيًاد».

بعد هذه المرحلة أصبح يستعمل الصابون الأخضر السني يصنع على عين المكان من طرف نساء اختصصن في هذه الحرفة باستعمال بقايا زيت الزيتون، ثم منذ حلول المستعمر الفرنسي بالمنطقة بدأ النجار والأهالي استخدام الدهن الاصطناعي الذي قطع كليا مع اللون الطبيعي للأبواب فأصبحت ترى ألوانا مختلفة للمساكن، تميزت من بينها أبواب الزوايا والمساجد باللون الأخضر.

#### 3 - الأقفال والمطارق:

هناك أقفال من الخشب وأخرى من الحديد، كما توجد أقفال تستعمل فيها مفاتيح وأخرى بدونها، وهذه الأخيرة أكثر عددا في الباب الواحد من الأولى وتتركز جميعها من الداخل.

#### أ - الأقفال:

تتعدد الأقفال في الباب الواحد من الأبواب العتيقة لدور ومساكن قرى واحات نفزاوة، ويعود ذلك أساسا

لانعدام الأمن في المنطقة خلال فترات طويلة ، بداية من حكم العثماني وصولا الى الاستعمار الفرنسي. لذلك عمل النجار على تنويعها والبحث عن الجديد القادم إليه من خارج المنطقة أو الذي عمل على تطويره بنفسه.

- \* القفل الخشبي: يتكون هذا القفل من: جزء مثبت بالباب يحتوي على مزلاج وثان بالجدار وجزء ثالث وهو المفتاح، ويحفر في المزلاج ثقوبا بقياس معلوم ثم يثبت في الباب من الداخل ويحمل المفتاح الخشبي أيضا مساميرناتئة تقابل تلك الثقوب، يدخل المفتاح من خلال كوّة بالجدار ولا يمكن لمفتاح أن يفتح باب
- \* القفل الحديدي: هناك نوعين من الأقفال الحديدية:
  «قفل أنثى » وعادة ما يستعمل للغرف داخل المسكن
  لأنه لا يمكن فتحه إلا من الخارج، و »قفل ذكر »
  يستعمل في الباب الرئيسي للمسكن لأنه يمكن من
  فتح الباب من الداخل والخارج. يتغير حجم المفتاح
  بتغير حجم الباب. ويُقد للفتحة التي يلج منها المفتاح
  للفقل المثبت من الداخل قطعة من القصدير تسمى
  وردة لتمنع تآكل الخشب أثناء استعمال المفتاح.
- \* الغِراب: وهو قفل من الخشب يتم وضعه عموديا من داخل الباب، يشد عند الغلق بطرق مختلفة:

عن طريق قطعة خشب صغير تثبت بجانب «الغراب» وتمرر تحته عندما يرفع مما يمنعه من النزول.

عن طريق لوحة صغيرة تلصق بالغراب وتكون متحركة عن طريق تمفصل يمكنها من تثبيته مرفوعا.

عن طريق مفتاح خشبي يعمل بنفس طريقة المفتاح الخشبي المذكور أعلاه، وتكون الثقوب الثلاثة في اللوحة الخشبية المقابلة مباشرة للغراب من الداخل.

\* اللهج: هوقفل من الخشب يتم وضعه أفقيا من داخل الباب، وفي أغلب الأحيان يكون هناك اثنتان واحدة في كل مصراع أو دفة بالتعبير المحلي، حيث يمرر عند الرغبة في إغلاقه نحوالدفة الأخرى عن طريق ثغرة أولى في الملطم الأول وثغرة ثانية في الملطم الثاني.







وردة باب غرفة



\* البلج: وهـ وقضيب حديدي يثبت عادة في المصراع الثابت من الباب عن طريق حلقتين، وتكون الحلقة الثالثة في الدفة المقابلة، ويكفى تحريكه عن طريق المقبض الحديدي فيه حتى يتحرك في اتجاهها ليغلق الباب من الداخل.



\* الغانجو: وهو من حديد ويربط بين الجدار ومصراع الباب، إذ يثبت في حلقة حديدية في الجدار الجانبي وعند الغلق يؤخذ جزأه الثاني وهو عبارة عن قضيب حديدي رأسه معقوف ويوضع في حلقة ثانية مثبتة بدفة الباب.



ب- المطارق:

رغم كون المطرقة من صنع الحداد الذي تضنن في إتقانها إلا أن النجارمن يقوم بتثبيتها، وتسمى في هذه المنطقة «دقاقة» أو «طبطابة». وقد تنوعت أشكالها وتعددت أحجامها بين باب مدخل المسكن الرئيسي وباب الغرف غيرأن دورها واحد، إذ هـى بمثابة الجـرس في أبـواب أيامنا هذه، وعادة ما يكون للباب مطرقتين، لكننا وجدنا أبوابا في منطقة نفزاوة تحمل ثلاثة مطارق، وهي:



حلقات باب مسكن

- \* مطرقة على الدفة اليسرى وهي المسماة «الشَنْدَلِي» ويستعملها حسب الاتفاق الرجال.
- \* مطرقة على الدفة اليمنى للباب وتسمى «الرَدَّاسَة» وتستعملها النساء.
- \* مطرقة أصغر منهما بقليل ومثبتة أسفل مطرقة النساء وهي تخصص للأطفال الصغار.



حلقة باب غرفة

تختلف حلقات هذه الأنواع الثلاث من المطارق عند طرقها لأن كل منها يحدث رنينا مختلفا ومميزا يعرّف بجنس الطارق وبسنّه سواء كان امرأة أو رجل أو طفلا. كما تختلف أحجامها وأشكالها وأشكال الزينة التي تحتويها.

لقد مس هذا التنوع في تطور التقنيات مختلف مكونات الباب ومراحل صنعه، إن دل على شيء فهو يدل على القيمة المهمة للصانع الذي هو جـزء من المجتمع المحلي، ولكونه فـرد منه فهويعبر عن ثقافته من خلال الأبواب العتيقة التي تصبح إرثا للمجموعة وليس فقط للمجموعة الحرفية المنتجة التي وضعت لفترات طويلة في مراتب دنيا اجتماعيا ووقع تهميشها معرفيا. قد تنصفها مثل هـذه الدراسـات في مسـتوى التدليل علـى قدراتها الذهنية التي ساهمت في التطور التقني ومدى تمثلها لعادات وتقاليد المجتمع من خلال تنويع دلالات الرموز والأشكال التي يحتويها الباب.

لم تكن الطبيعة بخيلة مع سكان الصحراء والفيافي فوفرت لهم مواد استفادوا منها قدر المستطاع لسد حاجياتهم الطبيعية، فلتوفير المسكن اللائق الذي يؤمن حرمة البيت عمل سكان قرى واحات نفزاوة ونجاريها خاصة على استغلال جذوع النخيل المتوفرة بكثرة فصنعوا منها ألواحا ومن الزياتين هياكل تشدها لتكون معا أبوابا.

كمالم يكدالنجار «يشرب صنعته » حتى سعى إلى تطوير ما أمكن تطويره مستفيدا بخبرة طويلة ومهارة عالية لأجل مزيد من الجودة وتماشيامع العصر، هذا العصر الذي أقفل أبوابه أما هـذا المنتوج التقليدي لما يزيد عن ثلاثين سنة بداعي العولمة، ليتم فتحها عنوة بفضل تضافر جهود العاملين في قطاع الصناعات التقليدية من سلطة رسمية بالتشريعات القانونية والتشجيعات المادية والباحثين بمزيد من التعمق في البحث وخاصة بعزيمة بعض النجارين الأوفياء لـتراث أسلافهم، مما مكن من العودة لخشب النخيل في صنع أبواب عصرية متجذرة في أصولها مستفيدة من «ذاكرة تقنية» تقليدية 12.



الشندلي والرداسة وحلقة الصغار

الاجتماعي، الكتاب السادس: المهن، إشراف الدكتور سالم الأبيض، منشورات اللجنة الثقافية المحلية بجرجيس، الطبعة الأولى 2009، ص 152.

- 13 Ginestous (P.), «Introduction à l'étude de l'industrie du bois en Tunisie», 70éme Congrès de l'Association française pour l'avancement des sciences, Tunis, Mai1951, p. 12.
- 14 أيـوب (عبد الرحمان)، «الحـرف التقليدية ومواترة حـنق المهارات»، مجلـة الحيـاة الثقافيـة، تونـس، 2008، ع 182، ص25.
- 15 البقلوطي (الناصر)، « العمارة السكنية والسكن التقليدي بالجنوب التونسي»، مجلة المأثورات الشعبية، قطر، جويلية 1994، عدد 35، ص23.
  - 16 أيوب، الحِرف، نفس المرجع، ص 24.
- 17 ابن منظور، لسان العرب، نفس الصدر، المجلد 10، ص27.
  - 18 أيوب، الحِرف، نفس المرجع، ص 26.
- 19 M'rabet (A.), L'art de bâtir au Jérid ; étude d'une architecture vernaculaire du sud tunisien, Contraste édition, Sousse, 2004, p. 50.
  - 20 ابن خلدون، المقدمة، نفس المصدر، ص 494. 21 - أيوب، الحِرف، نفس المرجع، ص 26.

#### الصور

\* الصور من الكاتب.

#### الهوامش

- 1 Gragueb (A.) et Mtimet (A.), La préhistoire en Tunisie et au Maghreb, Alif Edition, Tunis1989, p. 32.
  - 2-أنظر الخريطة المصاحبة.
- 3 المادة الثانية من اتفاقية بشأن صون التراث الثقافي غير المادي، منظمة الأمم المتحدة للتربية والعلم والثقافة، باريس، 2003.
- 4 ابن منظور (جمال الدين)، لسان العرب، دار صادر، دروت 2004، الطبعة03، المحلد 14، ص197.
- 5 ابن خلدون عبد الرحمان)، المقدمة، دار الفجر للتراث، الطبعة الأولى، القاهرة 2004، ص 493.
  - 6 نفس المصدر، ص 494.
  - 7 نفس المصدر، نفس الصفحة.
- 8 Marcais (G.), L'art musulman, Quadrige/ Presses universitaires de France, 1991,p. 6.
- 9 Bayram(A.), « L'artisanat du bois en Tunisie, Le mobilier traditionnel tunisien aux 19éme et 20éme siècles », Cahiers des Arts et Traditions populaires, N 10, 1990, p. 238.
- 10 Djait (H.), « La conquête arabe et l'émirat », In : l'histoire de la Tunisie : Le moyen Age, Collectif, Ed. STD, 1975, p55.
- 11 Revault (J.), Arts traditionnels en Tunisie, ONA, 1967, p. 09.
- 12 صولة (عماد)، «مهنة النجارة: الهوية والتغيّر»، أعمال منتدى نور الدين سريب للتاريخ









# سلطنة عُمان وحفظ تراثها الموسيقي "مركزُ عُمان للموسيقي التقليدية"

50 ألف وثيقية مؤرشفة لمختلف الفنون الموسيقية والأدائية العُمانية ومشروع لرقمنة ملايين البيانات وإتاحتها للباحثين

# أ. سيد أحمد رضا – كاتب من البحرين

سلطنة عُمان، عالم من الإنفرادات، فإلى جانب امتيازها بتضاريسها الجغرافية، وخصوصيتها الثقافية، تتموقع ألسلطة في موقع هام في شبه الجزيرة العربية، ومنطقة الخليج العربي، ما جعلها بلاداً تتعدد جغرافيتها وطبيعتها، بين الصحراء القاحلة، والبحر الغني، والمناطق الخضراء، والوديان والعيون، كما جعل من أناسها خليطاً عرقياً، ما وفر حوضاً جينياً متعدداً لانصها رالأجناس والأعراق، في بوتقة واحدة خليطاً عرقياً، ما وفر حوضاً جينياً متعدداً لانصها رائجناس والأعراق، في بوتقة واحدة

تحــت مســمى «الإنسـان العُماني»، الــذي وائــم كل هذا التعددُ ليخلـق منهُ وحــدةً ثقافية، وهوية لهـا انفراداتها ومشــتركاتها مـع المحيـط العــربي والعالــمي، ولهــذه الإنفــرادات والمشــتركات، تمثلاتها العديدة، ســواء على صعيد السوسـيولوجيا المجتمعيــة، أو في البنى الحضارية والثقافيــة؛ ومــن أبرز هــذه التمثلات والتمظهـرات التي تمحــورت حولها كل هــذه المشــارب، الثقافة الشــعبية العُمانية، وقســمها الهام: الموسـيقى التقليدية، موضوع تقريرنـا، الـذي أتبعناهُ بحــوارِعـام، مع الباحث مسـلم بـن أحمـد الكثـيري، رئيـس «مركــزعُمان للموسـيقى التقليدية تغيرات بـن أحمـد الكثـيري، رئيـس «مركــزعُمان للموسـيقى التقليدية تغيرات هــذا الإرث العُماني.

# عُمان.. موجزُ بانورامي

إن عُمان، من حيثُ تاريخها الممتدحي البدايات الأولى للحضارة الإنسانية، ضاربة في عمق التاريخ، نظراً لكونها كانت على اتصال وثيق بالحضارات القديمة: حضارات بلاد ما بين النهرين، والهند، والصين، وفارس، إلى جانب الحضارات التالية في الشرق الأفريقي، وقد أطلق عليها السومريون اسم «مجان»، وهذا يبين مدى عمق هذه الدولة القديمة، التي أضحت فيما بعد «قوة بحرية مؤثرة، امتدت علاقتها وصلاتها إلى الصين، والولايات المتحدة، وبريطانيا، وفرنسا، واستقبل سفراؤها في عواصم تلك الدول وغيرها قبل قرون من الزمن».

ويلفت كتاب «سلطنة عُمان في 20 عاماً؛ الوعد والوفاء»، بأن الحفريات الأثرية أظهرت بأن «تاريخ الحضارة الإنسانية في عُمان موغل في القدم إلا انه، انطلاقاً من المعطيات التاريخية الراهنة، يصعب الذهاب في متابعة هذا التاريخ إلى أبعد من الألف الثاني عشر قبل الميلاد، ففي تلك الحقبة كانت عُمان قد خرجت لتوها من العصر الجليدي الأخير وكانت بالتالي أكثر رطوبة وخضرة وسكاناً من أيامنا الراهنة »2.

ويعد تاريخ، عُمان السياسي والاجتماعي والاقتصادي غنياً بالتفاصيل، بيد أنا نكتفي بالإشارة

إلى أن عُمان تعدُ «أقدم دولة عربية مستقلة ذات سيادة موجودة اليوم»، كما يقول المؤرخ وندل فيليبس، الذي يوردُ بشان تسمية (عُمان)، العديد من الأخبار، «أن أصل اسم عُمان غيرواضح، إذ يعتقد البعض أنه يعنى (السلام) ويقول العالم الجغرافي (ياقوت) الذي عاش في القرن الثالث عشر الميلادي في كتابه (المعجم الجغرافي) -يقصد معجم البلدان- إن كلمة عُمان مشتقة من كلمات مثل أمانا وتعنى (البقاء في مكان ما) بيد أن هناك آراء أخرى، المؤرخ الكفيف الإمام نور الدين عبد الله بن حميد بن سلوم السالمي، يقول نقلاً عن ابن خلدون في كتابه (تحفة الأعيان بسيرة أهل عُمان) إن البلاد سميت باسم شخص يدعى عُمان بن قحطان، لأنه كان أول عربي يستقر هناك بعد السيل المدمر الذي حطم سد مأرب، غيرأن هذا المؤلف يقول بعد ذلك في الكتاب ذاته: إن البلاد أطلق عليها اسم واد، يسمى عُمان»4.

وانتقالاً للعصر الحاضر، تبلغُ مساحة سلطنة عُمان الإجمالية، حوالي (309) ألف كيلومـترمربع، وتقع «في الجنوب الشرقي لشبه الجزيرة العربية ويحدها البحر من جانبين، بحر عمان من الجانب الشمالي الشرقي والمحيط الهندي من الجانب الجنوبي الشرقي، بينما ترتبط السلطنة في حدودها البرية مع المملكة العربية السعودية من الغرب والجمهورية اليمنية من الجنوب وتحدها من الشمال دولة الإمارات العربية »5، فيما تسود معظم أراضيها «طبيعة صحراوية تشمل سهول حصوية ومناطق كثبان رملية تشكل أكبرها رمال آل وهيبة في الشرق ورمال الربع الخالي في الغرب، كما وتطل على ساحل يمتد أكثر من 3165 كليومــتر تقريباً، يبدأ من أقصى الجنوب الشرقي حيثُ بحر العرب ومدخل المحيط الهندي، حتى ينتهى عند مسندم شمالاً ليطل على مضيق هرمزالاستراتيجي حيثُ مدخل الخليج العربي »6.

هذه الجغرافيا والتاريخ، منحت عُمان أهمية خاصة امتازت بها عن جاراتها في شبه الجزيرة العربية، إذ «كانت عُمان، المحاطة ببحر العرب من جانب والمحيط الهندي من جانب آخر، تحتل الجانب الأكبر من شرقى الجزيرة



جانب يعكس البيئة والجغرافيا العُمانية في منطقة مسقط القديمة

العربية، الممتد من حضرموت إلى قطر. وقد استفاد الغمانيون من موقع بلادهم الفريد بين بلاد الرافدين وسواحل شبه الجزيرة الهندية وشرق أفريقيا؛ فلعبوا دوراً رئيساً في علم الملاحة منذ أكثر من خمسة آلاف سنة، فركبوا البحرحتي عرفوا به، وأمسوا مهرة في نقل البضائع الهندية إلى الغرب، فأبحروا بسفنهم بين الهند والفرات، بل استأثروا بالتجارة، وأحكموا سيطرتهم عليها دون الشعوب الأخرى على المحيط الهندي».

أما على الصعيد السياسي، والذي أكده وندل فيليبس في كون عُمان أقدم الدول العربية ذات السيادة، فإن المؤرخين والباحثين يبينون بأن ذلك يعود إلى فجرالإسلام، كما يرتبطُ بجزء عقائدي، يتفرد به أهل عُمان، «ففي القرن الثالث الميلادي، يتفرد به أهل عُمان، «ففي القرن الثالث الميلادي، وبعد وفاة ثالث الخلفاء الراشدين، عثمان بن عفان، شهدت عُمان حدثاً تاريخياً شديد الأهمية تمثل في قراءة جديدة للإسلام كانت تعرف بالإباضية، التي كان قراءة جديدة للإسلام كانت تعرف الإباضية فكرة أن الإمامة يجب أن تقتصر على قريش دون سواها، ورأوا بدل ذلك أنها إنما لأعلمهم بعلوم الدين وفنون القتال، بدل ذلك أنها إنما لأعلمهم بعلوم الدين وفنون القتال، عن سلطة الخلافة في بغداد.

# أبعاد ثقافية وموسيقية

لعبت كل هذه العوامل، التي بيناها بشكل مقتضب، دورها في تشكيل ثقافة الإنسان العُماني، وإعطاءه هويته على مرالتاريخ. وكان للموقع الجغرافي أهميته البارزة فى تشكيل هذه الثقافة، كونه عامل مهم ينعكس على الإنسان، إلى جانب كون الجغرافيا الساحلية، تسهمُ في تصدير واستبراد مختلف الثقافات والفنون، فكما أشار الباحثون، لعبت التجارة دورها في التاريخ العُماني، وهذا بالطبع انعكس على التكوينات الداخلية، التي خلقت تنويعاً ثقافياً، كما أثرت من ناحيتها على الثقافات الأخرى، «كان ساحل عُمان فيما مضى من زمان أرضاً تتصف بصفتين قل أن تجتمعا لأرض واحدة تعبيراً عن حيوية متجددة عرفت هذه الأرض: فهي أرض جاذبة، وهى أيضاً مُرسلة » ، إذ جذب ساحلُ عُمان العديد من الأعراق البشرية من آسيا كالبلوش، والفرس، واللواتيا، وكان هـذا الساحل مرسلاً، «حين نرح عنها عُمانيون استوطنوا الساحل الشرقي لأفريقيا والجزر الممتدة بطوله، وأقاموا هناك امتداداً للأرض الأم، ونشروا الإسلام، وأسسوا في شرق أفريقيا أمبراطورية عظيمة »10.

ومن هؤلاء المستوطنين في شرق أفريقيا وفدت العديد من التأثيرات الحضارية والفنون، التي انصهرت

فيما بعد مع هذا المزيج، الذي سيجعلُ من الثقافة والفنون في عُمان مزيجاً من: فنون الأرض العُمانية، والفنون الإفرو عُمانية. وهذا والفنون الإفرو عُمانية، والآسيوعُمانية. وهذا ينطبقُ على العنصر البشري القاطن لهذه الأرض، متعددة الأعراق، والتي صهرتهم حيوية أرض عُمان، «في بوتقة حضارية قوية صنعت منهم جميعاً شعباً واحداً دون تفرقة بين عرق أوجنس أو لون»11.

ويهمنا من كل ذلك، ما يرتبطُ بموضوعنا حول الموسيقى العُمانية التقليدية، التي تشكلُ ركيزة أساسية من ركائز الثقافة الشعبية العُمانية، ومن هويتها، والتي اعتنت السلطنة بجمعها وتوثيقها، بأمرمن حضرة السلطان قابوس بن سعيد آل بو سعيدي، عبر «مشروع جمع وتوثيق موسيقى عُمان التقليدية»، الذي نتج عنهُ «مركزُ عُمان للموسيقى التقليدية»، المؤسس عام (1983)، والذي انضم إلى عضوية «المجلس الدولي للموسيقى التقليدية» المنبثق عن «منظمة اليونسكو»، ليكون بذلك المركز الأول في عن «منظمة اليونسكو»، ليكون بذلك المركز الأول في المنطقة الخليجية والعربية، الذي يتمتع بالعضوية التضامنية لهذا المجلس الدولي.

وقب ل الشروع في تفاصيل هذا المشروع الضخم، والذي استمرعلى مدى عقود، نودُ بادئُ ذي بدء، أن نعرف الموسيقى الشعبية، مستعيرين تعريف الباحث سيمون جارجي، رئيس قسم الدراسات العربية والإسلامية، بجامعة جنيف، في سويسرا، والذي يرى بأن الموسيقى الشعبية هي «التعبير الخارجي بالأصوات والكلمات والإيقاعات، لكل ما ينبع من أعماق ضمير والحركات والإيقاعات، لكل ما ينبع من أعماق ضمير الشعب، ويخدمه في حياته اليومية »<sup>12</sup>، ويمتاز بجملة من الخصائص أهمها التركيب العروضي (الشعري)، والنغمي، والإيقاعي، والموضوعي أو الوظائفي، والحركات الرقصية، التي ترتكز عليها في مختلف أنواعها 13.

وهذا ما تؤكده الخلاصة بعد دراسة الموسيقى التقليدية العُمانية، التي بينت بأن «فنون عُمان التقليدية سجل كامل لحياة أهل عُمان، ففي كل شلة من شلات غناء العُمانيين في كل مناسبة قصة حدث: سواء كان حدثاً يومياً، أو حدثاً قبلياً، أو حدثاً شخصياً» 14. فالموسيقى التقليدية العُمانية «تمثل جزءاً من التراث

التقليدي العُماني، فهذه الرقصات والإيقاعات والأشعار والأغاني الشعبية لا تمارس هكذا بدون دوافع أوحافز بل ترتكز على الأصالة العُمانية العريقة، فكل شلة غنائية تمثل قصة الإنسان العُماني واعتزازه بأرضه مدفوعاً بعاداته وتقاليده العريقة، فهي توضح التفاعل المستمر بين الإنسان وبيئته، وتوضح ارتباطه الوثيق بتاريخه وعروبته، كما توضح صلته بالعالم الخارجي المحيط به وذلك من خلال امتزاج الفنون العُمانية بفنون الأرض الخليجية وبفنون البيئات الأفريقية والآسيوية، وكذلك من خلال التجارة عبرالبحار منذُ آلاف السنين، بالإضافة إلى هجرات أبناء عُمان إلى سواحل أفريقيا منذ عشرات السنين،

# "مركز عُمان للموسيقي التقليدية"

تأسـس «مركزُ عُمـان للموسـيقى التقليديـة»، في أغسطس (1983)، باعتبارهِ «مؤسسة علمية إعلامية تعنى بجمع وتوثيق فنون عُمان التقليدية، والمحافظة عليها من أثار الزمن، ومتابعة هذه الفنون ميدانياً، وذلك للتعرف على التغييرات التي تحدث لها »16، وليكون مرتكزاً له «مشروع جمع وتوثيق الموسيقى التقليدية العُمانية ». ومنذُ تأسيسة حتى يومنا هذا، امتلك المركز تجربة مهمة في اشتغاله على الجمع والتوثيق والدراسة لأنماط الموسيقي التقليدية، مؤسساً واحداً من أكبر الأرشيفات في منطقة الخليج العربي، والذي يضم أكثر من خمسين ألف وثيقة، بين سمعية، ومرئية، ومدونة، وصور فوتوغرافية، توثق لمعظم أنماط الغناء التقليدي، والفنون الأدائية العُمانية، وأعلامها وممارسيها، ومناسباتها، إلى جانب جمع وتوثيق جميع الآلات الموسيقية التقليدية، والأشعار والألحان ومختلف أنواع الإيقاعات، في معظم ولايات السلطنة، ومحافظاتها.

وجزاء هـذا الاشـتغال الـدؤوب، حصـل المركز على العديـد مـن الجوائـز، أهمهـا «جائـزة المجلـس الدولي للموسـيقى»، من منظمة الأمم المتحـدة للتربية والعلوم والثقافة (اليونسـكو)، عـام (2002)، و«جائزة المجتمع



إحدى الحفلات الموسيقية التي ينظمها (مركز عُمان للموسيقى التقليدية)

العربي للموسيقى »، عام (2005). كما أصدر المركز العديد من الإصدارات التوثيقية والتحليلية للموسيقى الغمانية و والعربية، وأقام العشرات من الفعاليات، إلى جانب الندوات والمحاضرات، أهمها «الندوة الدولية لموسيقى عُمان التقليدية »، التي عقدت عام (1985)، بمشاركة عدد من المشتغلين بالفنون التقليدية من مختلف أنحاء العالم.

وكما أسلفنا، فإن «مشروع جمع وتوثيق الموسيقى التقليدية العُمانية»، ارتكز أساساً على «مركز عُمان للموسيقى التقليدية»، وقد قام بتنفيذ هذا المشروع فريق برئاسة الدكتور يوسف شوقي مصطفى، وحسين مصطفى شوقي، بصفته موثقاً عاماً، وحمدوح السيد محمد الزيني، محرراً فنياً، وصالح بن ثويني العلوي، المساعد الفني المتضرغ، وعيد بن حربان الشيفري، المساعد الفني، بالإضافة لجمعة بن خميس الشيدي، وخلفان البرواني، المساعدان الفنيان خميس اللذان انضما للتدريب على أصول وفنيات جمع وتوثيق الموسيقى التقليدية، وقاما بتنفيذ العمل الميداني، توثيقاً وتصويراً وتدويناً لنصوص الغناء التقليدي العُمان في مرحلة الجمع النوعي الشامل الميذه الفنون 1.

وقد حتمت سرعة البدء في هذا المشروع العديد من العوامل التي أوردها «التقرير الختامي» الذي أعدهُ الدكتور يوسف شوقي مصطفى، إلى جانب العديد من المصادر التي تتحدث عن هذا المشروع، وهذه العوامل تتصل في مجملها بطبيعة الفنون التقليدية، التي لايتم تدوينها، ولا تحفظ وتتداول إلا بالطرق الأولية كالتداول من جيل لآخر مشافهة، وعليه فإن ما حتم ضرورة حفظ هذه الفنون التقليدية العمانية، رحيل العديد من رواة الأغاني التقليدية والعارفين بها، وبقاء قلة من الرواة الذين يمكن الاعماد عليهم في الحفاظ على الغناء والرقص التقليدي العُماني في صورة تنتمي انتماءً حقيقاً إلى أصوله التاريخية.

كما شكل زحف الفنون الحديثة من غناء دارج محلياً واقليمياً وعربياً وأجنبياً، ووصول هذا الأغاني للمجتمع العُماني المعاصر، عبر مختلف الوسائط، تهديداً للأغنية التقليدية، وقد زاد هذا التهديد لهذا الإرث، اتساع مدى الإرسال الإذاعي والبث التلفزيوني العُماني، ليصل لمختلف المناطق والمحافظات «ما جعل من الممكن أن يشاعد العُمانيون في مسندم مثلاً فنون المنطقة الجنوبية أويسمعوها». كل تلك العوامل جعلت من الملح الانطلاق في مشروع يوثق ويجمع الفنون التقليدية الخاصة بكل منطقة وبيئة من بيئات السلطة المتنوعة.

وانطلق المشروع بقيادة الدكتوريوسف شوقي مصطفى، وإشراف وزير الإعلام آنذاك، عبد العزيز بن محمد الرواس، على مرحلتين، الأولى: المرحلة الاستطلاعية، والثانية: مرحلة الجمع النوعي الشامل، إذ تهدف المرحلة الاستطلاعية للتعرف على مختلف نوعيات وأنماط الفنون التقليدية العُمانية، ومواقع تمركزها، وأهم رواتها والعارفين بها من المعاصرين والسالفين، إلى جانب جمع أكبر قدر من المعلومات والمعطيات الفنية والتاريخية والاجتماعية والبيئية والديموغرافية عن هذه الفنون، وذلك لتذليل الطريق للمرحلة التالية.

واستغرقت المرحلة الاستطلاعية، (95) يوماً من الفريق المستغل، جرى العمل خلالها في (26) موقعاً مختاراً على رقعة السلطنة، شملت المحافظات والولايات والمناطق التالية: مسندم، صحار، البريمي، عبرى، الرستاق، صور، سيق، جعلان، بني بوحسن، جعلان بن بو علي، محضة، نزوى، هيما، ثمريت، مدينة الحق، طوى اعتير، قيرون حيرتي، غدو، رواية، سمحة، مسحيلة، صلالة، طاقة، مرباط، ضلكوت، رخيوت.

تلاذلك الشروع في مرحلة الجمع والتوثيق الشامل للموسيقى والفنون التقليدية التقليدية، إذ حققت هذه المرحلة هدفها في تسجيل جميع انواع وأنماط الغناء والرقص التقليدي العُماني دون استثناء لأي منها، في كل موقع من مواقع التجمعات السكانية ذات الأهمية الفولكلورية حثيما كانت ومهما بعدت، أو كان الطريق إليها شاقاً وخطراً النائمانية، وقد شمل ذلك كل ولاية، وكل محافظة، وكل منطقة على رقعة أرض السلطنة.

وحققت هذه الطلعات وجولات الجمع والتوثيق أهدافها من خلال مراجعة قوائم أنماط الموسيقى التقليدية التي سبق التعرف عليها في الجولة الاستطلاعية، ومراجعة حصر الآلات الموسيقية التقليدية، إلى جانب مراجعة قائمة المناسبات التي تؤدى فيها فنون عُمان التقليدية، واستكمال تصوير عروض جميع أنماط الموسيقى التي يصاحبها آداء حركي 16.

# الموسيقى التقليدية في عُمان

إن الحديث عن موسيقى الشعوبُ يتطلبُ من الدراسين العارفين بها، إعداد الدراسات التي تفي مختلف جوانب هذه الموسيقى وأصولها حقها، غيرأنا نعاولُ في هذا التقرير، تسليط الضوء على الموسيقى التقليدية العُمانية، باستعراضها بانورامياً، وبشكل ملخص، لمختلف جوانبها التي بدت واضحة، بفضل العناية في الجمع والتوثيق، وتخصيص «مركز عُمان للموسيقى التقليدية» للحفاظ عليها، وملاحظة التغييرات الطارئة، وهذا ما استوضحناه في حوارنا مع رئيس المركز، الباحث مسلم بن أحمد الكثيري، في حوار تابع لهذا التقرير، حول المركز، والموسيقى العُمانية تابع لهذا التقرير، حول المركز، والموسيقى العُمانية التقليدية بصورة عامة.

يؤكد الباحثون والانثروبولوجيون بأن الإنسان العُماني، من خلال بيئته وتاريخه الطويل، يتلخصُ في أحد عشر عنصراً، مشتركاً أو منفرداً مع محيطهِ في شبه الجزيرة العربية، هذه العناصر الإحدى عشرهي: الدين الإسلامي، السيف، الجمل، السفر عبر البحر، الصيد والغوص، الزراعة، الأعمال الحرفية واليدوية، الرعى، والاحتفال بالمناسبات الاجتماعية، والسمر والترويح والترفيه، وألعاب الصغار وألعاب الكبار 20. ويطبيعة الحال فإن هذه العناصر، عناصر مشتركة لدى مختلف المجتمعات الإنسانية، بيد أن ما يميزها جملة من العوامل التفصيلية التي تعطي لشعبٍ ما هويتهُ الخاصة المختلفة عن الآخر، «ولذلك فإن تصنيف الفنون التقليدية لأي شعب من الشعوب لابد وأن ينبثق من ملامح حياة هذا الشعب، وأن يتطابق معها في كل مرحلة من مراحل تلك الحياة، ليكون في النهاية صورة حية مركبة متكاملة للخصائص المميزة لهذا الشعب، يرى فيها نفسه مميزاً محدداً بين الشعوب»<sup>21</sup>.

وبالعودة للعناصر الإحدى عشر للشعب العُماني، فإن الباحثين في الفنون التقليدية العُمانية يؤكدون بأن «هناك تداخلاً عضوياً حيوياً مستمراً فيما بينها» 22، هذا التداخل يتبين في العديد من المناسبات وأنواع الفنون، التي قد تمارس بصفتها خاصة بالبادية، وتمارس من جهة أخرى لأسباب وظيفية مختلفة،

فمثلاً «هناك من فنون التسلية والترويح والترفيه ما قد يقام لغيرهذا من أغراض، وعلى الأخص في فنون الطنبورة والمكوارة والشرح (في صور) عندما تقام لتخليص مريض من روح جان تسلطت عليه فأمرضته »23.

ويخلص الباحثون إلى أن التصنيف لأنماط الغناء والرقص التقليدي الأقرب إلى واقع أهل عُمان، هو التصنيف، إلى الفصائل التالية: الفنون الدينية، فنون السيف، فنون البادية، فنون البحر، فنون الصيد، فنون الزراعة، فنون الرعي، فنون الحرف والصناعات البيئية، فنون الماسبات الاجتماعية، فنون السمر والترويح، والألعاب. وسندرجُ تفصيلاً بالأنماط الموسيقية التقليدية العُمانية التي يضمها كل فصيل من المسروع جمع وتوثيق الموسيقى التقليدية العُمانية، وفي الدليل المصور كتاب «من فنون عُمان التقليدية العُمانية وأناط الموسيقى التقليدية وألاتها ومناسبات أدائها»، وهي كالتالي:

#### 1 - الموسيقي الدينية، وتضم:

- \*المولد (المولود): ويقرأ في الاحتفال بمولد الرسول المساول المسافة لليالي الأثنين والخميس من كل أسبوع في بعض ولايات السلطنة، ويقام أيضاً في الاحتفال بعيد الفطر، وعيد الأضعى، وفي حفلات الزواج، وعند الانتقال إلى دار جديدة.
- \* المالد: يقام في المناسبات التي تقرأ فيها السيرة النبوية.
- \*الحضرة: تقتصرُ إقامتها على مساجد «صلالة»، ومساجد «مرباط».
- \* التيمينة: تقام في مناسبة إتمام الطفل حفظ القرآن الكريم كاملاً.
- \*التهلولة: موكب يسيرفي الأيام التسعة الأولى من شهر «ذي الحجة».
- «قرنقحوة، أو طوق طـوق، أو العقبة): تقام
   في ليلة النصف من شـهر رمضان.

- \*الشعبانية: تقام احتفالاً بليلة النصف من شهر شعبان.
- \*أحمد الكبير: موكب يسير في اليوم الثاني من أيام عيد الأضحى.

#### 2 - فنون السيف، وتضم:

القصافية، ولالا العود، والهمبل (الهبوت)، بالإضافة لـ:

- \*الرزحـة (الرزفة): تقام في الماضي استعداداً لغزوة تقوم بها القبيلـة، أو احتفالاً بنصر تحقق، أو عندما تتوسط قبيلة بين قبيلتين متنازعتين، أو استعداداً لسفر البحر، والعودة من هذا السفر، وبعد إطفاء الحرائق، وعند بناء دار جديدة، وبعد حصاد الحنطة، وبعد جني التمر وعمل البسر، واحتفالاً بالأعراس والختان وللتسلية والترويح. أما في الوقت الحاضر، فتقام للسمر والترفيه، واحتفالاً بالأعياد الوطنية، والأعياد الدينية، والأعراس، وللترحيب بالضيوف الرسميون.
- \* العازي: يـؤدى هذا الفن متممـاً لفن الرزحـة وتالياً لها في معظم الأحيان.
- \*العيالة والوهابية: تودى في ذات المناسبات التي تقام فيها الرزحة قديماً وحديثاً.

# 3 - فنون البادية، وتضم:

همبل البوش، والوهابية البدوية، والحداء، بالإضافة 1:

- \*الرزحة البدوية (الرزفة) والعازي البدوي: تؤدى في الأعراس والختان والأعياد قديماً، بالإضافة لتأديتها عند ذهاب الرجال إلى الحرب على ظهور الهجن، وعودتهم منتصرين.
- \*التغرود: تـؤدى من قبل مجموعة من راكبي الجمال وهم متجهون إلى غروة أو عائدين منها منتصرين، أو عند السفر في رحلة تجارية، كما تؤدى للسمر والترويح.
  - \*الطارق: تؤدى من قبل اثنين من راكبي الجمال.
- \* الونة: تؤدى في وقت راحلة البدو ليلاً حيثُ يغني برد لنفسه أو لمجموعة من أقرانه.



فن (العازي) يؤدى في الأعراس والاحتفالات الوطنية أو في المهرجانات الثقافية والسياحية

\*الـروح (الهوى): ينقسـم هـذا الفن إلى أربعة أقسـام، حسـب أقسـام النهار، وتؤدى للتسـلية والترويح.

#### 4 - فنون البحر:

تـؤدى على سـطح السـفن التجاريـة، مواكبـة لما يقـوم بـه البحـارة مـن أعمـال يوميـة، وتضـم: شـلة المسـبوك، وجرة الماشـوه، وصبة الدقل (الدجل) وحرزة الدقـل، بالإضافة لـ:

- \* الشوبانية: تؤدى على ظهر السفينة للتسلية والترويح، أما أثناء العمل أو أثناء الراحلة، كما تؤدى على أرض الساحل، حيثُ يقيمها البحارة للسمر والتسلية، وقد تشترك صغار بنات البحارة في الشوبانية، وخاصة في مناطق الجنوب.
- \* المديمة: تؤدى على ظهر السفينة أو على الساحل للتسلية والترويح عن النفس، سواء أثناء العمل أو الراحة.
  - \* شلة الباورة: الغناء أثناء رفع الباورة (المرساة).
  - \* شلة الفتيني: الغناء عند رفع شراع السفينة الصغير.
- \*رزحة البحر (شلة الغلمي): الغناء عند رفع الشراع الخلفي للسفينة.
- \* شــلة الوسـطى والعــود: الغنــاء عنــد رفـع الشــراع الأوسـط للسـفينة.

- \* شـلة البراعي: الغناء بعد رفع الشـراع الكبـير (العود) والرياح هادئة.
- \* شـلة الحمـول: يغنيها البحـارة أثناء رفـع البضائع إلى السـفينة أو إنزالها.
- \*شلة العمار: الغناء اثناء العمل على إصلاح حبال السفينة، أو عند أول نوبة عمل مسائية.
- \* شـلة المخطف: الغناء عند إنـزال سـفينة جديدة إلى البحر.
- \*غناء المسوبل (المهوبل): الغناء أثناء تنظيف جسد السفينة من العوالق والقواقع والأصداف، بعد إخراجها من الماء.

#### 5 - فنون الصيد:

وتؤدى عند خروج الصيادين، أو عند عودتهم بالرزق، وتضم: النهمة، طيحة البحر (دقة البحر)، شلة السنبوك، الشوبانية، هيريابو، وشلة العمار، التي تعدُ الوحيدة التي تؤدى أثناء إصلاح الصيادين لشباكهم التي تلفت أثناء الصيد.

#### 6 - فنون الزراعة، وتضم:

غناء الحرث بالبوش (بالجمل)، وغناء الحرث بالثور، والنساوة (الجازرة)، بالإضافة لـ:

\* التصييف: الغناء أثناء جمع سيقان القمح وبرطها في حزم.

- \*الدواسة: الغناء أثناء فصل حبات القمح من السنابل في آخر موسم الحصاد.
  - \*السناوة: الغناء أثناء رفع المياه من الأفلاج والآبار.
- \*البسر: الغناء أثناء طبخ نوع معين من التمر، ليتحول إلى حلوى.

# 7 - فنون الرعى وتضم:

رزحة الجبل، نداء سقاء الإبل، نداء سقاء الغنم، نداء رعي الغنم، نداء رعي البقر، نداء حلب البقر، بوبه (لرضاعة الإبل)، باي، التوبنان (لتسلية رعاة الإبل وإبلهم)، نانا، نداء ولادة الناقة.

#### 8 - فنون الحرف والصناعات البيئية، وتضم:

غناء الطحان، غناء التحطيب، غناء الصباغة، بالإضافة ل:

- \*الدبريرت: غناء يؤديه صانع الفخار أثناء عمله.
- \*غناء سيكولوكو: غناء يؤدى أثناء حصاد اللبان في المناطق الجبيلة، ويتم باللغة الجبالية.
  - 9 فنون المناسبات الاجتماعية:

#### تنقسم إلى ثلاث مجموعات:

- \* فنون النساء، التي تؤدى في مناسبات كالأعراس، والخطبة، ومواليد الأطفال، والختان، وتضم: تشـح تشـح، أم بوم، بن عبادي، مغايض، بساير (الحمبورة)، الزفة، المناني، سالوم يا روية، يا غزيلة، باركوا له، المنجاح، طبل النساء (دان دان)، قبل قول.
- \*الفنون الأفرو عُمانية، وتؤدى في الأعياد الوطنية، والأعياد الدينية، والأعراس، وولادة الأطفال، والختان، والوفاء بالنذور، وللتسلية والترفيه، وتضم: الليوا، السباتا، البوم، الكتميري، الميدان، الربوبة، فن الزنوج، المدار، الطنبورة، المكوارة.
- \*الفنون الآسيو-عُمانية، وتؤدى في ذات المناسبات، وتضم: السروان، الكوزاك الواقف، الكوزاك الجالس، لي لا رو، الزمر، النيروز، بستكي، السكاري، زفة البلوش.



#### 10 - فنون السمر والترويح، وتضم:

الكواسة (الويلية)، والميزيفينة (التقليبة)، والسومة، وهذه الأنواع تودى بولايات الشمال، أما البرعة، والقصبة، والشرح، فتودى في مناطق الجنوب للسمر والتسلية، وتؤدي البرعة، والقصبة، الشرح، فحرق محترفة. كما تضم فنون السمر والترويح، غناء (سامعين سامعين)، الذي يؤدى في بعض مواقع المنطقة الجنوية، وخاصة البدوية، للترويح عن النفس. أما (الربوبة)، و(طبل النساء)، فهي من فنون التسلية التي تؤديها النساء بمشاركة الرجال في المناطق الجنوبية. ويقتصر أداء (المكبور)، و(نانا)، و(النعيش)، على أهل بادية المنطقة الجنوبية، للتسلية.

# 11 - الألعاب تنقسم إلى قسمين:

- \*الألعاب الجماعية للرجال، وتضم: ركض البوش (سباق الجمال)، ركض الخيل، سباق القوارب، الزمط (الجازرة والمنجور)، زمبط الطبول، الألعاب الخاصة (الرماية)، مناطحة الثران، صراع الديوك، القفز بالخيل.
- \* ألعاب الشباب والصغار، وتضم: السومة، اللكد، التقاء، التوفة (التبّة)، الصولة، المقبة، الرم، السرى، أم حبيل، الشخط، الطويلة.



يعدُ الطبل (الرحماني) واحداً من أهم الآلات الإيقاعية العُمانية

#### الآلات الموسيقي التقليدية العُمانية

تتعدد ألات الموسيقى التقليدية العُمانية ، بتعدد أصنافها وفصائلها ، والرقصات الأدائية المصاحبة لها ، إلا أن هذه الفنون «تعتمدُ بصفة أساسية على أداء الصوت البشري للألحان التي توارثها العُمانيون جيلاً بعد جيل » 24 ، فيما القسط الأكبرمن الغناء التقليدي العُماني «لا يصحبه سوى قرع الطبول » 25 . إلا أن الإرث العُماني ، يضم العديد من الآلات الموسيقية التقليدية ، التي اعتُمد في تصنيفها على تقسيمها إلى قسمين : الآلات اللحنية ، والآلات الإيقاعية ، بيد أن هذا التقسيم توسع في وقت لاحق ليكون على الشكل التالي : الوتريات ، الهوائيات ، الآلات الإيقاعية 62 .

وتتميز الموسيقى التقليدية العُمانية «بتنوع آلاتها الإيقاعية، ذات المنابت المتعددة: العربية، والأفريقية، والأسيوية »<sup>27</sup>، وبتنوع المواد الأولية التي تصنعُ منها، والتي يحصرها الباحث العُماني مسلم الكثيري في الأخشاب المستخرجة من النباتات المحلية، مثل: أشجار السدر، والشريش، والغاف، والنارجيل (جوز الهند)، إلى جانب جلود

الحيوانات، التي تستخدم ككساء للطبول بأنواعها المختلفة، بالإضافة لتصنيع بعض الآلات من المواد المعدنية، والأصداف البحرية 28. ولبعض هذه الآلات جذور طقوسية، مرتبطة بالسحر، إذ «ترتبط بعض الآلات الإيقاعية بممارسات سحرية تضفي عليها نوعا من الطقوسية، ويحرص أصحابها على إبعادها عن أنظار العامة، كما يعتقد أن لبعض الأصوات الإيقاعية تأثير على شخصيات غيبية وسحرية، ومثل هذه المعتقدت شائعة في الممارسات الموسيقية ذات المنشأ الأفريقي» 29.

وسنستندُ في استعراض أهم الآلات الموسيقية الغمانية، على ما جاء في الدليل المصورك «أنماط الموسيقية التوسيقية وآلاتها ومناسباتها»، للباحث مسلم الكثيري، فيما يمكن للقارئ التوسع، بمراجعة «معجم موسيقى عُمان التقليدية» للدكتور شوق مصطفى:

# 1 - الوتريات:

وهي «الآلات التي بها أوتار مشدودة، ترن عندما تنقر (بالأصابع أو المضارب) أو تجر أو تطرق أو تحرك عن طريق الهواء »30، وتضم:

- \*العود: تعدُ هذه الآلة الوترية من الآلات الرئيسة في الموسيقى العُمانية التقليدية، وقد استخدمها العُمانيون تزامناً مع اتصالهم الحضاري بمختلف المحيط، ولهذا يصعب التحقق من تاريخ بدء استعمالها، إلا أن الباحث الكثيري يؤكد أن أقدم رواية لاستخدام هذه الآلة تعودُ للقرن التاسع عشر الميلادي.
- \* القبوس: لهذه الآلة عدة أسماء، كالمزهر، والبربط، وعود الجزيرة العربية، وتعدُ أقدم الآلات الوترية التي استعملها العُمانيون، وتعود جذورها التاريخية إلى جنوب الجزيرة العربية.
- \*الربابة: يعود تاريخ استخدام الربابة إلى جذور شروقية قديمة، يبدأن البيانات المتوافرة لا تفيد بميعاد وصولها إلى عُمان، وتاريخ استخدامها في الموسيقي التقليدية العُمانية، إلا أن الكثيري

يشير إلى ملاحظة استعمالها منذُ اواخر القرن العشرين «عند بعض المغنين المختصين بغناء البدو متأثرين بإخوانهم في وسط وشمال الجزيرة العربية والشام والعراق»31.

- \*الكمان: آلة وترية أخذها العربُ عن الأوروبيين، ولا يوجد تاريخ محدد لبدء استخدامها في عُمان، بيد أنها ظهرت منذُ منتصف القرن العشرين، في الموسيقى العُمانية.
- \* الطنبرة: هي آلة وترية تعرفُ بـ (الكنار)، ويعتقد بأن جذورها التاريخية تعودُ إلى الحضارات القديمة في بلاد ما بين النهرين ومصر.

#### 2 - الهوائيات:

- وهي الآلات التي تعتمدُ بشكلٍ أساسي على نفخ الهواء فيها، وتضم:
- \*القصبة: تصنع هذه الآلة من أنبوب معدني، يحتوي على سبع فتحات مستديرة ومتساوية، وفتحة ثامنة في الطرف الخلفي من الآلة.
- \*المزمار (بومقرون): آلة نضخ تصنع من قصبتين مزدوجتين ومتساويتين في الطول والعرض، تحملُ كلُّ منهما بين خمس إلى سبع فتحات مستديرة.
- \*الهبان: هي آلة مصنوعة من جلد الغنم أو الماعز، في طرفها أنبوبين من القصب ينظمان خروج الهواء والصوت.
- \* النغار (صرناي): تصنع هذه الآلة من الخسب أو المعدن، وبها ست فتحات مستديرة بالتساوي.
- \* البرغ وم: تصنع هذه الآلة من قرون الغزال العربي (المها)، وهي من الآلات الأصيلة في التراث الموسيقي العُماني.
- \*الجـم (اليـم): صدفة بحريـة تفتح من جانبها أوعند نهايتها العليا، وينفخُ فيها.

#### 3 - الآلات الإيقاعية:

وهي أكثر الآلات تنوعاً في الموسيقى التقليدية العُمانية، والتي تصدر أصواتاً من خلال طرقها أو

- ضربها، أو من خلال الاحتكاك أو النفخ، وتضم:
- \*الـدف: آلـة إيقاعية صغيرة ذات رقمة جلديـة واحدة مشـدودة على إطار خشــي مستدير.
- \* سـماع (طار): آلة ذات غشاء جلدي كبير مصنوع من جلد الغنم أو الماعز أو الغزلان، ويشد هذا الغشاء على إطار خشبي مستدير.
- \* مسندو وقافي: طبل كبير الحجم، يرتكزُ على ثلاثة أرجل، ويصنعُ من جنوع الأشجار، ويكسى بجلد البقر أو الجمل.
- \* مسندو الليوا: طبل على شكل برميل يقف على ثلاثة أرجل، أو على قاعدة، ويصنعُ من جذوع الأشجار، ويكسى بجلد الثور.
- \* مسندو صوت الزنوج: طبل بذات حجم طبل (مسندو الليوا)، يضرب عليه بالكف.
- \* ميقعه: هي أصغر أنواع طبول عائلة المسندوذات الأشكال المخروطية، وله أحجام مختلفة.
- \* مسندو أبو سحة: طبل مخروطي طويل، يكسى برقمة من جلد البقر.
- \*الـرأس (كاسـرمفلطـح):طبـل صغـير، يكـسى من الجهتـين بالجلد.
- \*رحماني: يشكل هذا الطبل مع طبل (الكاسر) ثنائي الطبول العُمانية الأساسية، ويكسى بالجلد من الجهتين.
- \* كاسر: طبل بشكل الساعة الرملية أو البرميل، يكسى برقمتين من جلد الغنم أو الماعز.
- \*رنة: طبل يشبه (الرحماني) و(الكاسر)، وله صوت رنان.
- \*مرواس: طبل صغيرالحجم، وحاد الصوت، يكسى بالجلد من الجهتين.
- \*مهجر: يصنع هذا الطبل من خشب أشجار جوز الهند، ويكسى برقمتين من جلد الغنم أو الماعز.
- \*طاسات (الصنوج): آلة مصنوعة من النحاس، تطرق ببعضها فتصدر صوت معدني رنان.



يُقام فن (المالد) في المناسبات التي تقرأُ فيها السيرة النبوية

- \*كوشا (قرحاف): آلة تصنع من الخشب على شكل (القبقاب)، وتطرق ببعضها لإصدار صوت خشبي.
- \* رعبوب: أصداف بحرية، يستعملها الأطفال في مواكب الاحتفال، من خلال طرقها ببعضها.
- \* باتو (تنـك): صفيحة معدنيـة فارغة، يضربُ عليها بالخشب.
  - \*ميقعة (قيام): هاون خشبي، يستخدم كآلة إيقاعية.
- \*ماسيوا (خرخاش أو منجور الطنبرة): قماشة مثبت عليها مجموعة من الأشياء الجافة، كحوافر الأنعام، أو بندرة المنجاء أو ورق شجرة الغضف، وتلف هذه القماشة حول خصر الإنسان أو ساقيه، لإصدار صوت إيقاعي.
- \*هونجو (قرع):آلة تتكون من ثلاثة أجزاء: وتد، وقوس من الخشب، بالإضافة للصندوق المصنوع من نبتة القرع، وقد استبدلت نبتة القرع باللدائن المدعمة بالألياف الزجاجية (الفيبرجلاس)، وتصدرهذه الآلة الصوت من خلال كشطها بأداة خشبية.
- \* شبوره أو مجبورا: أنبوب من الخيزران، يحزز بالحفر، ويكشط بأداة خشبية صلبة لإصدار الأصوات.
- \*منجـورة الجازرة: عجلة خشـبية لرفع الماء من الآبار، تصدرُ صوتاً منغماً عندما تدار بواسـطة الحبل.

- \* خشـخاش: آلة معدنية شـبه مكـورة، بداخلها حصى صغـرة تصدرُ صوتـاً بتحريكها.
- \*عضد: حلية فضية دائرية تلبسها النساء حول معاصمها، تصدرُ صوتاً من خلال الحصي الصغيرة بداخلها المجوف.

# حوار مع رئيس «مركز عُمان للموسيقي التقليدية»

في حوارنا مع الباحث الموسيقي، ورئيس مركز عمان للموسيقى التقليدية، مسلم بن أحمد الكثيري، نستوضحُ العديد من النقاط المتعلقة بالمركز، وبالموسيقى العُمانية التقليدية، كما نبحثُ في أسباب اهتمام سلطنة عمان بثقافتها الشعبية، وإرثها الموسيقي بشكلِ خاص، ونطوي الزمن عائدين لبدايات انطلاق مشروعها الرائد «مشروع جمع وتوثيق الموسيقى التقليدية العُمانية»، ودور الدكتوريوسف شوقي في هذا المشروع، وما حققهُ هذا المشروع من إنجاز، تمثل في آلاف الوثائق الأرشيفية التي يحفظها ويصونها المركز.

كما نعبرُ في حوارنا إلى بحور الموسيقى العُمانية التقليدية، وما آلت إليه بعد اشتباكها بثقافات الشعوب، وبالفنون الحديثة، ثم نتساءل عن دور «مركز عُمان للموسيقى التقليدية»، في إحياء بعض الفنون الموسيقية، وما هي برامجة العملية في حفظ هذا الإرث اللامادي،



ريِّيس مركز "عُمان للموسيقى التقليدية" الباحث مسلم بن أحمد الكثيري

لنختم بإعلان المشروع الرقمي الضخم الذي يعملُ عليه المركز، عبر إتاحة خمسين ألف وثقة، وملايين البيانات حول الموسيقى العُمانية، لتكون في متناول يد الباحثين العُمانيين والعرب. وهذا نص الحوار:

\* منذُ تأسيس «مركز عُمان للموسيقى التقليدية»، وسلطنة عُمان رائدةُ في جمع وتوثيق تراثها الثقافي الشعبي، خاصة الموسيقي منه.. فما هي أبعاد هذا الحرص على توثيق التراث الموسيقي التقليدي، وما الذي حتم ضرورة هذا الأمر، حتى أنهُ جاء بتوجيه من أعلى المستويات؟

«مركزُ عُمان للموسيقى التقليدية »، تأسس بناءً على «مشروع جمع وتوثيق موسيقى عُمان التقليدية »، السندي أمر به صاحب الجلالة السلطان قابوس بن سعيد، حفظهُ الله، إذ أننا، ومنذُ خمسة عقود، نحيا في ظل تحقيق توجهات وتوجيهات صاحب الجلالة، التي ظل تحقيق توجهات وتوجيهات صاحب الجلالة، التي انعكست على الحراك الموسيقي الكبير في السلطنة، والذي شمل مختلف أنواع الموسيقى، الحديثة منها والتقليدية. هذا الحراك أفضى إلى ضرورة العناية بجمع والتقليدية العُمانية، نظراً لكون هذه الموسيقى، الطلق المسروع، ليبين أن كل الموسيقى في سلطنة عُمان، انطلق المشروع، ليبين أن كل الموسيقى في سلطنة عُمان، هي موسيقى تتصفُ بالتقليدية، من حيث الألحان، والقوالب الفنية، ولغة النصوص الشعرية، والطابع والقوالب الفنية، ولغة النصوص الشعرية، والطابع

العام.. حتى وإن وظفت الآلات الموسيقية الحديثة، فإن ذلك لا يغير طابع الموسيقى العُمانية التقليدي.

إن توجهات الدولة، وتوجيهات أعلى سلطة فيها، بالعناية الكاملة بالموروث والتراث والهوية الثقافية الموسيقية، حتمت علينا، منذُ (1983) بالبدء في مشروع الجمع، وقامت به آنذاك، «وزارة الإعلام»، بإشراف معالي المستشار عبد العزيز بن محمد الرواس، الذي تولى بنفسه عملية الإشراف الكامل على جمع وتوثيق التراث الموسيقي العُماني، وأوكل بشكل مباشر للدكت وريوسف شوقي مصطفى، والذي يعد واحداً من أهم علماء الموسيقى العربية في القرن العشرين، من أهم علماء الموسيقى الموسيقى في كل نواجي عُمان.

وقد حصد المركز، منذُ ذلك الحين، إلى الوقت الحاضر، أكثرمن (50) ألف وثيقة، وما نزال نقصدُ في كل عام المناطق المختلفة لمراقبة التغيرات الناتجة عن تأثير التعليم، والإنشغال بالعمل، وتغير الحياة الاجتماعية والاقتصادية للناس، وانعكاسات كل ذلك على ممارسة الفنون الأدائية والموسيقية التقليدية، إذ أن هناك العديد من التغيرات التي أحدثتها حركة المجتمع المحلي والعالمي نحو الحداثة، فالإنسان الذي يسافر على ظهر السفينة سابقاً، ويؤدي «فن الشوباني»، على ظهر السفينة والمؤافية، ويسافرب أضحى اليوم يسافرب الطائرة»، ويستمتع بالأفلام الترفيهية أو الوثائقية،

وكذلك البدوي الذي كان يسافر لأشهر في الصحاري، صاريسافر اليوم بسيارته الـ(Jeep)، ويستمع لموسيقاه المفضلة، دون حاجة لغناء «التغرود»، أو غيرها من الأغاني التي كانت تمارس.

كل هذه التغيرات، لابد من ملاحظتها ورصدها ودراستها، خاصة على صعيد الفنون التقليدية المرتبطة بأداء المهن والحرف المختلفة، والتي لا يمكن ضمان استمراريتها نظراً لتطور الحياة، واندثار الكثير من هذه المهن، أو لكون بعضها مهدد بالإندثار، لهذا استنبطنا مصطلح «الاستبدال الوظيفي»، والذي يمثل حالة ثقافية أنقذت العديد من أنماط الموسيقي التقليدية، من خلال الحفاظ عليها عبر ممارستها في المناسبات غير التقليدية، التقليدية، كالمهرجانات السياحية والثقافية، إلى جانب إعادة أدائها في الاستعراضات الموسيقية الحديثة.

كل ذلك الاهتمام بالموسيقى العُمانية التقليدية، يتجلى في «مركز عُمان»، الذي يعملُ على العديد من المسارات؛ الجمع والتوثيق، البحث والدراسة، عقد المؤتمرات والندوات العلمية، وإنشاء فرقة موسيقية تقليدية، ونحنُ بصدد تكوين مجموعة من الفرق الموسيقية الإضافية، واستقطاب أفضل الكفاءات، إلى جانب إنتاج الأفلام الوثائقية، وإقامة الفعاليات، وورش العمل والتدريب، فالمعارف التي يرتكزُ عليها المركز، من خلال المادة الوثائقية للجموعة ميدانية، مادة غنية يمكنُ توظيفها في المحديد من الاتجاهات، وقد أنجزنا بالفعل العديد من الاتجاهات، وقد أنجزنا بالفعل العديد المنادرات النقدية والتحليلية، بالإضافة لضمان المستمرارية هذه الفنون المجموعة، من خلال الفرق الموسيقية التي تمارس مختلف الفنون، برؤى فنية تمرخُ بين الأصالة والمعاصرة.

وهذا يبين مدى أهمية المشروع الذي انطلق لجمع الموسيقى التقليدية، ونقول «التقليدية»، نظراً للإشكالية التي أُثير، فهناك العديد من الأنواع الموسيقية، كالغناء الشعبي، وهو غناء مجهول المؤلف ومشاع، ولا يقيد بحقوق الملكية الفكرية، وعلى الجانب الآخر هنالك الفن الجماهيري، الذي عادةً ما يُعرف مؤلفه وملحنه، وبالتالي تبين لنا بأن مصطلح

«الموسيقى الشعبية»، مصطلح غيرواضح، ولهذا اعتمدنا «التقليدية»، كونها أكثر ارتباطاً بمختلف الفنون، وبالتقاليد الاجتماعية، وتشمل ما تم تعريفه قانونياً باللحن الشعبي، وغير الشعبي.

# \* من هي الجهة الراعية لـ «مركز عُمان للموسيقى التقليدية » ليتابع اشتغاله بكل هذه الكفاءة؟

نحن نتبع «مركز الساطان قابوس العالمي للثقافة والعلوم»، وهذا المركز مؤسسة من مؤسسات الديوان السلطاني، وقبل ذلك كنا تابعين لد «وزارة الإعلام»، وهي من أسست المركز، بإشراف عبد العزيز الرواس، وأول من ترأس المركز هو الدكتوريوسف شوقي مصطفى، من عام (1984 إلى 1987)، ثم تلاهُ الأستاذ خلفان البرواني، الذي تولى الرئاسة من عام (1987 إلى 2006)، ثم تبعته من (2006 حتى الآن).

\*الدكتوريوسف شوقي، من الجيولوجيا والعلوم، الى الموسيقى العربية، الى الموسيقى العربية، ليختم مسيرة حياته بهذا المشروع الضخم الذي حققه في سلطنة عُمان. فما الدور الذي لعبه في النهوض بحمركز عُمان للموسيقى التقليدية »؟

الدكتوريوسف شوقي، أشرف على مشروع الجمع والتوثيق للموسيقى التقليدية العُمانية، من عام (1983 إلى 1987)، كما أشرف، تحت رعاية وزارة الإعلام، على «الندوة الدولية لموسيقى عُمان التقليدية»، وهي أول ندوة عن الموسيقى في تاريخ عُمان، عقدت عام (1985)، كما ألف وأشرف على عُمان، عقدت عام (1985)، كما ألف وأشرف على أداء أول استعراض سيمفوني، بتوظيف من الموسيقى العُمانية عام (1985)، وقد ترك لنا الدكتور شوقي أول مؤلف وأهم مؤلف مختص بالموسيقى العمانية هو «معجم موسيقى عُمان التقليدية»، وترك لنا التقرير النهائي عن مشروع الجمع والتوثيق، وهو التقرير الذي قدم لصاحب الجلالة...

كل هذه الإنجازات المهمة، أنجزها الدكتور شوقي، بيد أن أهم ما أنجز، وله ارتباطُ وثيق بالمركز، هو نواة الأرشيف، الذي يضم الآن (50) ألف وثيقة، والكثير من الوثائق السمعية والمرئية، ونحن نواصل هذا

التوثيق، والإضافة لهذا الأرشيف، من خلال الزيارات الميدانية السنوية.

\*خمسون ألف وثيقة بين مكتوبة ومسموعة ومرئية ومصورة، كيف جمعت هذه المادة الضخمة؟ وما المنهجية التي استخدمت في الجمع؟

عندما كان المركز تابعا لـ «وزارة الإعلام»، كنا نخرج بصحبة فريق تلفزيوني وآخرإذاعي، بالإضافة للمصورين الفوتوغرافيين، وكنا نعتمد في توثيقنا على التسجيلات الصوتية، وتصوير الفيديو، والفوتوغراف، إلى جانب التدوينات الكتابية التقليدية، فكل ذلك شكل الأدوات التي نوث في بها الحدث الموسيقي في بيئته الاجتماعية والثقافية الحقيقية، والتي كنا نقصدها في الوديان، والمناطق الجبيلة، وغيرها من مناطق السلطنة التي يتم فيها تأدية هذه الفنون، سواء بإيعاز منا، أو من خلال المناسبات التي يصادف وجودها أثناء الزيارة الميدانية.

وإلى جانب توثيق الممارسات الغنائية وما يصاحبها من أداء حركي، نوث قُ الحوارات المتعلقة بكيفية أداء هذ هالفنون، وأسماء مشاهيرها، وأسماء متوارثيها، بالإضافة لتوثيق النصوص الشعرية، والعادات والمناسبات التي تؤدى فيها، وأسماء الممارسين باختلاف وظائفهم، وأسماء الفرق، والآلات الموسيقية، وصناعها، وعمرالآلات... والكثيرمن البيانات التي يتم تسجيلها وتوثيقها، لهذا فالأرشيف الذي يضم (50) ألف وثيقة، يشتملُ على ملايين البيانات الموثقة، التي هي بحاجة إلى بحث موسيقي عميق.

\* في حديثك عن الموسيقى التقليدية، قلت بأن الموسيقى الغمانية لم تتغير، عدا تلك المرتبطة بحدث محدد، والتي تغيرت بتغير الحدث نفسه، كوسائل المواصلات البديلة، واندثار بعض الحرف والصناعات... وهذا في الحقيقة أحدث تغيرا ولابد على أشكال كثيرة من الموسيقى الغمانية، فما شكل هذا التغيير؟

الموسيقى العُمانية تغيرت ولابد... غيرأن ما أعنيه ؛ هو أن أصالتها ورؤاها ما تزال منغمسة في التقاليد الموسيقية

المتوارثة، فقد تأثرت الموسيقى المحلية بالموسيقى في المحيط الخليجي، كما تأثرت بالغناء المصري، والعراقي، بالإضافة لمختلف أنماط الغناء الأجنبي، إلا أن هذا التأثر، للم يتبلور في رؤى فنية غير تقليدية.

فمنان سبعينيات القرن الماضي، أصبح لدينا توجه نحو الموسيقى العربية، وشاركنا العديد من الموسيقيين العرب، وخاصة المصريين منهم، في الأعمال الموسيقية، إلا أن هؤلاء، وطنوا أساليب توزيع الأغنية، برغبة من الموسيقيين العُمانيين، الذين كان أكثرهم تقليديين، يعزفون دون اهتمام بالمقدمات، والفواصل الموسيقية، التي جاءت مع الموسيقى العربية إلى عُمان. كذلك.. كان بناء الألحان إيقاعياً، ولكن عندما جاءت التأثيرات العربية، صرنا نتحدث عندا المقامي للحن، وأوجدنا أجناسا مقامية لم عن البناء المقامي للحن، وأوجدنا أجناسا مقامية لم نكن معتادين عليها في الألحان الاعتيادية بالسلطنة.

كل هذه التغيرات الحديثة، لم تغير جوهر القالب الفني واللحني والإيقاعي العُماني، ف «صوت البرعة»، على سبيل المثال، بقي كما هو، ولكن أدخلت عليه تحديثات في أساليب الأداء، ولو أخذنا تجربة واحد من أبرز فناني الأغنية العُمانية، وهو سفيرها الفنان سالم بن علي سعيد، لرأينا بأنه أشتغل على إعادة تشكيل القوالب الفنية، خاصة قالب «التسبيح»، بتأثير من الغناء المصري، وعمل له (قفلة موسيقية).. هذا التطوير إبداع حقيقي، بيد أنه يرتكزُ في جوهره على الصيغة الإيقاعية واللحنية للفنون التقليدية، وكذلك كل أنواع الغناء العُماني التي بقيت محتفظة بجوهرها، عدا أنها تطورت من حيثُ اساليب الأداء.

\* بحكم انفتاح العصر الراهن، لابد وأن العديد من الآلات الموسيقية الحديثة وصلت إلى السلطنة، فهل همش وصولها دور الآلات التقليدية العُمانية؟

ما تزال الآلات الموسيقية التقليدية مستخدمة، وتعدُ أساسية في مختلف أشكال الموسيقى العُمانية، بل أنه حتى بعض الآلات الحديثة كالكمنجة (الكمان)، استخدمت منذُ مطلع أربعينيات القرن الماضي، وهناك العديد من التسجيلات الموسيقية للفنان

سالم الصوري، تبين استخدامه لهذه الآلة. كما توجد العديد من اللقاءات المسجلة مع هذا الفنان، يتحدث فيها عن استخدام الكمنجة، وأسماء العازفين.. أما الآلات التقليدية الأخرى فإن وجودها متجذر في التراث الموسيقي العُماني، وكذلك استخداماتها المعاصرة، فآلة العود مثلاً، آلة تقليدية، ولها بصمة في صناعة الألحان والأنماط الغنائية، حتى الوقت الراهن، كما أن هناك العديد من الآلات التقليدية، كالوتريات، والهوائيات، والآلات الإيقاعية، التي ما تزال تستخدم.

\* بالعودة إلى الماضي.. فإن لسلطنة عُمان خصوصيتها التي تمايزها عن المحيط، سواء على الصعيد الجغرافي، أو الثقافي، أو الاجتماعي، فبماذا تأثرت الموسيقى العُمانية، وهل تم بحث جذور تأثرها وأبعاد هذا التأثير عليها؟

مؤكد...فعُمان ركن أساسي من أركان الجزيرة العربية، والموسيقى في هذه المنطقة الجغرافية، ترتكن على أركان أساسية، هي: الموسيقى العُمانية، واليمنية، والحجازية، لهذا فإن مفهوم «الأغنية الخليجية»، مفهومٌ حديث، وهو مفهوم سياسي أكثر منه فني أو ثقافي، نظراً لكون هذا المفهوم يرتكن على الغناء في الجزيرة العربية، والمناطق المستوطنة فيها منذ القدم، وبالتالي فإن تاريخ الموسيقى في هذه المنطقة، يعود في جذوره لهذه الأمكنة أو الأركان.

كما أن عُمان، تطلُ على «المحيط الهندي»، نظراً لكونها في جنوب الجزيرة العربية، ويطلقُ على سكانها الأوائل «عرب الجنوب»، وقد أثرنا تأثيراً بليغاً في منطقة المحيط الهندي، بجانبيه الأفريقي، والآسيوي، وصولاً إلى إندونيسيا... إذ أن هذه الأمم دخلت الإسلام بفضل جماعات الحضارم واليمنيين والعُمانيين، الذين حملوا راية الإسلام سلماً وفناً، وكان للموسيقى دور هام وأساسى في نشر الإسلام هناك!

ويمكن أن نلتمس التأثير الموسيقي والحضاري لعرب الجنوب حتى اليوم لدى عدد من تلك الشعوب، فضي إندونيسيا، يبث عبرمكبرات الصوت، غناء باسم «قبوس سونغ»، والتى تعنى «أغاني القبوس»،

وهي أغاني عربية حضرمية، تعتبر لديهم أغاني عربية ذات طابع إسلامي. بهذه الصورة وبهذه الفنون نشر الجنوبيون الإسلام، نشروه بالموسيقى، والفنون وبأجمل ما تحمل الحضارة العربية، في كل بقاع المحيط الهندي، بيد أن ذلك لم يسلط عليه الضوء حتى الآن.

لهذا تجدالآلات الموسيقية المستخدمة في الجزيرة العربية، موجودة في مدغشقر، وشرق أفريقيا، وماليزيا، والهند... إذ أننا نتحدثُ عن دور ثقافي واجتماعي وسياسي، متبادل، فلم يكن دورنا التأثر فقط، بل والتأثير. فأينما رحل الإنسان العُماني، وأينما حل، حلت معه ثقافته، وفنونه الموسيقية، وآلاته الطربية. إلى جانب ذلك تأثر الإنسان العُماني بالعديد من الحضارات المحيطة. لهذا لابد من النظر إلى تراثنا، فمنذُ عشرة آلاف عام، ونحنُ نشتغل في منطقة المحيط الهندي، وتأثيرنا على غيرنا من الشعوب، يزيد في بعض الجوانب من أثرهم علينا.

\*عودةً لـ «مركز عُمان للموسيقى التقليدية»، كيف استفاد هذا المركزمن «مركز التراث الشعبي لدول الخليج العربي»، الذي انطلق بهدف جمع التراث الشعبي في دول الخليج العربي، وحمايته والبحث في منابعه وأصوله ؟

في الحقيقة، لـم يكن لدينا اتصال وطيد مع «مركز الـتراث الشعبي لـدول الخليج العربي»، بيد أن للمركز، صلاته مع «وزارة الـتراث والثقافة»، وكان الشتغالة على كافة أشكال صون الـتراث الشعبي، وقد أسفت كثيراً لإلغاء هذا المركز، إذ أن قرار الإلغاء، قرار خاطئ، فقد كان هذا المركز جامعاً للـتراث، وقد أنجز جمع الكثير منه، إلا أن السؤال: ما مصير هذا الجمع؟ وأين ذهبت كل تلك المادة المجموعة؟

وأنوه هنا إلا أن هناك اسمان أسهما إسهاماً كبيراً في مشروع «جمع وتوثيق الموسيقى العُمانية التقليدية»، وهما الأستاذ جمعة بن خميس الشيدي، والأستاذ خلفان بن أحمد البرواني، الذان عملا مع الدكتور يوسف شوقي، وكان لهما إسهامهما في تأسيس «مركز عُمان للموسيقى التقليدية».

وبوصفي مختصاً بالموسيقى التقليدية، أتمنى من الأشتاء في دول الخليج العربي، أن يوجهوا عنايتهم للموسيقى التقليدية في بلدانهم، كما آمل أن تؤسس دور للموسيقى المحلية، وتولى اهتماماً، بذات الاهتمام الذي يولى لتأسيس دور الأوبرا. وباستطاعتهم الاقتداء بالتجربة العُمانية في هذا المجال، التي وازنت بين الأصيل والمعاصر، من خلال إنشاء «دار الأوبرا السلطانية»، وتأسيس «مركز عُمان للموسيقى التقليدية»، إلى جانب «الجمعية العُمانية لهواة العود».

\*ما الدور الذي يلعبه «مركز عُمان للموسيقى التقليدية » اليوم؟ وهل يمارسُ أنشطة تُسهمُ في حفظ الموسيقى العُمانية، ودراستها؟

مر «مركز عُمان للموسيقي التقليدية »، بمرحلتين أساسيتين، المرحلة الأولى، مرحلة التأسيس، أما الثانية، فمرحلة إعادة التأسيس، إذ تبدأ الأولى من (1983) وتمتدحتي (2013)، وفيها كان الهم الأساسي هو الجمع والتوثيق، وعقد الندوات والمحاضرات، وعمل البحوث والدراسات. وكان عددُ المستغلين في المركز وقتها، قليل جداً. ولكن في العام (2013) صدر المرسوم السلطاني، بنقل المركزمن وزارة الإعلام، إلى ديوان البلاط السلطاني، فأصبح للمركز موازنة خاصة به، وأصبحت لديه أدواته، وخُصص له مبنى مستقل، لهذا بدأنا بإعادة تأسيس المركز هيكلياً، والتوسع في الاختصاصات، بحيثُ أصبحنا نندمج في البيئة الموسيقية أكثرمن خلال نشاطنا مع كل الموسيقيين العُمانيين، والانغماس أكثرفي البيئة الموسيقية، والتأثير فيها وتوجيهها، وذلك من خلال مجموعة من البرامج، مثل رعاية الأنشطة الشبابية الموسيقية، وبرامج بناء القدرات، والمسابقات، والأفلام الوثائقية، وجلسات بيت الموسيقي العُمانية ، الذي ينتسب لهُ مجموعة من الأعضاء الموسيقيين، إلى جانب تأسيس فرقة تضم أكثر من (40) فناناً، يمارسون كل ألوان الغناء العُماني.

لهـذا بدأنا ننشـط على مسـتوى فعلي، كمـا أطلقنا مجموعة من الورش والبرامج الموسيقية، التي تستهدفُ مختلف الفئـات المجتمعيـة، بـدءاً من طلبـة المدارس، وذلـك من خـلال برنامـج «رعايـة المواهب الموسيقية الصغـيرة»، بالتعـاون مـع «وزارة التربيـة والتعليـم».

كما نعملُ على بناء القدرات الموسيقية لدى الشباب، بالإضافة لورش العمل حول الآلات الموسيقية المختلفة، وتلك التي تسلط الضوء على مختلف ألوان الموسيقى العُمانية، والخليجية، إلى جانب برنامج الفعاليات الموسيقية والحفلات.

بهذا التوجه الفعال، نحافظ على الموسيقى العُمانية، عبر استراتيجيات متكاملة، فالحفاظ لا يقتصر على الجمع والتوثيق والدراسة، إنما باستمرار عملية الإبداع، إذ أنها تمثل أفضل وسيلة لحماية التراث الموسيقي والهوية الثقافية الموسيقية، وهذه هي الإستراتيجية التي نطبقها في مرحلة ما بعد (2013).

كما قمنا بإعداد العديد من الأفلام الوثائقية حول الموسيقى التقليدية، ولدينا هذا العام (2018)، خمس مشاريع قيد التصوير، كما نقوم بين الحين والآخر بإنتاج اسطوانات لأنواع موسيقية ذات السمة الموسيقية الثقافية الخاصة.

\* إذاً أنتم تمارسون اشتغالاً مكثفاً لاستمرار العملية الإبداعية والتطبيقية للموسيقى التقليدية الغمانية الإبداعية والتطبيقية للموسيقى التقليدية مختلف أنواع الموسيقى.. لكن ماذا عن المادة الخام التي جمعتموها، والتي كونت لديكم أرشيفاً يضم 50 ألف وثقية ، هل تمت دراستها؟ كما أن حجم هذه المادة ضخم جداً ، بحيث يحتاج لوصول العديد من المشتغلين والدارسين، فهل يتيخ المركز حرية وصول الباحثين الغمانيين والخليجيين والعرب، للاستفادة من هذه المادة ودراستها؟

بادرالمركز لإصدارالعديد من الكتب، إذ وصل مجموع إصدارت حتى الآن (13) إصداراً بين دراسة وتوثيق، إلا أنه، ونظراً لحجم الوثائق المجموعة، فإن كل فن من الفنون، بحاجة لدراسة معمقة، وهذه وظيفة الباحثين. أما بشأن إمكانية وصولهم للمادة، فنحن نعمل على رقمنة هذا الأرشيف الضخم، وقد تم الشروع في تصميم نظام لإدارة هذه البيانات، وسيكون هناك موقع أرشيفي على الشبكة العنكبوتية، يتيح لختلف الباحثين والدارسين وطلبة الجامعات، الوصول لكافة المواد الأرشيفية، والتنقل بين مختلف مواده بسهولة ويسر.

# الهوامش

- 1 موقع وزارة الخارجية العمانية:
- www.mofa.gov.om/?page\_id=9296
- 2 سلطنة عُمان في 20 عاماً؛ الوعد والوفاء، وزارة الإعلام، سلطنة عُمان، صفحة (53)
  - 3 تاريخ عُمان، وندل فيليبس صفحة (3)
  - 4 تاريخ عُمان، وندل فيليبس صفحة (8)
- https://www.mofa.gov. 5 موقع وزارة الخارجية om/?page id=9296
- https://www.mofa.gov. 6 موقع وزارة الخارجية 6 om/?page\_id=9296
- 7 عُمان في عيون الرحالة البريطانيين؛ قراءة جديدة للاستشراق، للدكتور هلال الحجري، ترجمة خالد البلوشي صفحة (17)
- 8 عُمانُ في عيون الرحالة البريطانيين؛ قراءة جديدة للاستشراق، للدكتور هلال الحجري، ترجمة خالد البلوشي صفحة (19)
- 9 التقرير النهائي، مشروع جمع وتوثيق الموسيقى التقليدية العُمانية، صفحة (41 - 42)
- 10 التقريس النهائي، مشروع جمع وتوثيق الموسيقى التقليدية العُمانية، صفحة (42)
- 11 التقرير النهائي، مشروع جمع وتوثيق الموسيقى التقليدية العُمانية، صفحة (42)
- 12 كتاب «جمع ودراسة الثقافة المادية والموسيقى الشعبية»، مجموعة مؤلفين. صفحة (85)
- 13 كتاب «جمع ودراسة الثقافة المادية والموسيقى الشعبية»، مجموعة مؤلفين. صفحة (88)
- 14 التقرير النهائي، مشروع جمع وتوثيق الموسيقى التقليدية العُمانية، صفحة (4)
  - 15 كتاب «من فنون عُمان التقلدية» صحفة (7 8)
    - 16 كتاب «من فنون عُمان التقلدية» صحفة (15)
- 17 التقريس النهائي، مشروع جمع وتوثيق الموسيقى التقليدية العُمانية، صفحة (3)
  - 18 كتاب «من فنون عُمان التقلدية» صحفة (20)
- 19 كتـاب «من فنـون عُمان التقلدية» صحفـة ( 20 21 )
- 20 التقرير النهائي، مشروع جمع وتوثيق الموسيقى التقليدية العُمانية، صفحة (39)

- 21 التقرير النهائي، مشروع جمع وتوثيق الموسيقى التقليدية العُمانية، صفحة (39)
- 22 التقرير النهائي، مشروع جمع وتوثيق الموسيقى التقليدية العُمانية، صفحة (40)
- 23 التقرير النهائي، مشروع جمع وتوثيق الموسيقى التقليدية العُمانية، صفحة (40)
- 24 التقرير النهائي، مشروع جمع وتوثيق الموسيقى التقليدية العُمانية، صفحة (60)
- 25 التقريس النهائي، مشروع جمع وتوثيق الموسيقى التقليدسة العُمانية، صفحة (60)
- 26 راجع كتاب «الدليل المصور؛ أنماط الموسيقى التقليدية العُمانية وآلاتها ومناسبات أدائها» لمسلم بن عبد الله الكثيري
- 27 الدليل المصور؛ أنماط الموسيقى التقليدية العُمانية وآلاتها ومناسبات أدائها، لمسلم بن أحمد بن عبد الله الكثيري، صفحة (134)
- 28 الدليل المصور؛ أنماط الموسيقى التقليدية العُمانية وآلاتها ومناسبات أدائها، لمسلم بن أحمد بن عبد الله الكثيري، صفحة (129، 130)
- 29 الدليل المصور؛ أنماط الموسيقى التقليدية العُمانية وآلاتها ومناسبات أدائها، لمسلم بن أحمد بن عبد الله الكثيري، صفحة (134)
- 30 الدليل المصور؛ أنماط الموسيقى التقليدية العُمانية وآلاتها ومناسبات أدائها، لمسلم بن أحمد بن عبد الله الكثيري، صفحة (137)
- 31 الدليل المصور؛ أنماط الموسيقى التقليدية العُمانية وآلاتها ومناسبات أدائها، لمسلم بن أحمد بن عبد الله الكثيرى، صفحة (140)

# الصور

- \*الصور من الكاتب.
- \*أرشيف مركز عُمان للموسيقى التقليدية
- 4 5 6 7 من موقع "صوت عُمان":
- http://www.omvo.org/o/s.php?s=119





ستة كتب جديدة في الثقافة الشعبية 208



# ستة كتب جديدة في الثقافة الشعبية

# أ. أشرف سعد نخلة – كاتب من مصر

صدر حديثا خلال شهري يونيو ويوليو 2013م ستة كتب جديدة في الدراسات الشعبية وأطلس المأثورات الشعبية بالهيئة العامة وذلك بسلسلي الدراسات الشعبية وأطلس المأثورات الشعبية بالهيئة العامة لقصور الثقافة المصرية وقد تنوعت رؤى موضوعات تلك الكتب بين فنون الفرجة الشعبية وثقافة الطفل ودراسات في الأدب الشعبي وقاموس مصطلحات الموسيقا الشعبية والحرف الشعبية في مثلث حلايب بالإضافة إلى احتفالات الزواج بالفيوم وآخر تلك الكتب كان عن العلاج بالحجامة والكي.



# فنون الفرحة الشعبية وثقافة الطفل

تأليف / أماني الجندي

الناشر/سلسلة الدراسات الشعبية

بالهيئة العامة لقصور الثقافة المصرية

سنة النشر/شهريوليو 2013م

عرض / أشرف سعد - مصر

الفرجة هي مشاهدة كل ما هو غريب ومثير للفرجة أيب المتلقى ويشغله عما عداه وقدمت الأستاذة أماني الجندي كتابها (فنون الفرجة الشعبية وثقافة الطفل) مائتين صفحة من القطع المتوسط مكوناً من ثلاثة فصول اشتمل الفصل الأول منها على خصائص ثقافة الأطفال والفصل الثاني على الوسائط الثقافية للطفل والفصل الثالث والأخير خصته للدراسة الميدانية ونتائجها مصحوباً بملحق للصور الخاصة بعرض لعرائس الأراجوز.

وثقافة الطفل هي جزء من ثقافة المجتمع تختص بالقيم والأعراف والتقاليد التي تساعد على تنشئة الأطفال في إطار من الرؤى الثقافية، وهناك وسائط رسمية تقوم بتثقيف الطفل مثل أجهزة الإعلام من إذاعة وتليفون ودور النشر التابعة للدولة وإنتاجها الثقافي، أما الوسائط غير الرسمية فيقصد بها ذلك الإنتاج الثقافي البعيد عن ساطة الدولة ويتمثل في

الأسرة والمسجد والنادي والروضة والمكتبة وجماعة الأقران وهذه الوسائط سواء رسمية أو غير رسمية تتخذ محموعة من الوسائل لتثقيف الطفل منها:

أدب الأطفال بشقيه الشفاهي والمدون الذي بتضمن:

- \*الحكايات الشعبية.
  - \*أغاني الأطفال.
  - \*قصص الأطفال.
- \*رواية القصة الشفهية.

وذلك من مصادرها (كتاب الطفل - جريدة الطفل - مجلة الطفل - التليفزيون - مجلة الطفل - الإذاعة - التليفزيون - المسرح - الحاسب الآلي)

وفنون الفرجة الشعبية هي فنون شاملة تتضافر في أدائها أشكال مختلفة من فنون الأداء من موسيقى ورقص وغناء وإنشاد أوسرد أوحكي لتجذب إليها عدداً كبيراً وتشبع حاجاتهم المختلفة كما تفرج عن همومهم ومتاعبهم 8.

ومن فنون الفرجة الشعبية:

# 1 - خيال الظل:

وهومن أقدم مظاهر الفرجة الشعبية التي عرفتها مصر ويعتمد على التقليد والتحاوريين عدد من

الشخوص بالحركة والإيماءة للتعبيرعن معنى ما يقصد إيصاله للمتلقى 4.

وأول من انتبه لهذا الفن (احمد تيمور باشا) ونصوص خيال الظل تسمى (بابات) وتشمل شخصيات ثابتة مثل شخصية المقدم والراوي وأنتشر خيال الظل في معظم الأقطار العربية في القرون الوسطى.

# 2 - الأراجوز

فن من الفنون الشعبية المصرية الترفيهية انتشر هـذاالفن في الريف والمناطق الشعبية وكلمة أراجوز تعود إلى اللغة الفرعونية القديمة التى تطورت وأصبحت اللغة القبطية فيما بعد وكلمة إروجوس Erougos كلمة قبطية تعنى حرفيا من يصنع كلاماً معيناً ومنها اشتقت كلمة أراجوز العامية المصرية 5.

وهناك رأي آخر يقول إن أصل الكلمة تركي للمناك رأي آخر يقول إن أصل الكلمة تركي Karagoz - Hacivat (القره قوز أو الأرا أوز) ولكن هذا الفن موجود قبل الغزو العثماني لمصر (عام 1517). حيث ازدهر في أو اخر العصر المملوكي (1250-1517).

ويبدأ عرض الأراجوز بالغناء لجذب الجمهوريليه حوار فكاهى بين الأراجوز والملاغي وباقي شخصيات العرض وعروض الأراجوز مادة جاذبة للأطفال عن طريقها يمكن تقديم القيم والحكايات والفكاهات في آن واحد.

# 3 - صندوق الدنيا:

لاأحديعرف تاريخ نشاته ولكن الثابت تاريخيا أن صندوق الدنيا ظهر قبل خيال الظل في الموالد الشعبية ويعتمد صندوق الدنيا على الصور المتحركة السي نراها خلف العدسات المتعددة ويقوم الراوي صاحب الصندوق بالشرح والتعليق على الصور ويتكون صندوق الدنيا من صندوق مفرغ من الخشب به عدد خمس عدسات وبكرة تلف عليها الصور وتدار باليد فتتحرك الصور خلال العدسات من عدسة إلى أخرى، والعدسة مكبرة وموضحة للصورة وعادة ما تكون الصور لشخصيات شعبية من أبطال السيرالشعبية مثل أبطال السيرة الهلالية وسيف بن ذي يزن .

#### دراسات في الأدب الشعبي

تأليف د / إبراهيم عبد الحافظ الناشر / سلسلة الدراسات الشعبية بالهيئة العامة لقصور الثقافة المصرية سنة النشر / يونيو 2013م

الأدب الشعبي هو ذلك الإبداع الذى يحتوي مضامين فكرية تنطلق مما تكتنزه الجماعة من مفاهيم ورؤى وتصورات وقدم لنا الدكتور إبراهيم عبد الحافظ كتابه (دراسات في الأدب الشعبي) في (554 صفحة) من القطع المتوسط مقسماً كتابه إلى قسمين رئيسين:

\* أولهما الدراسات النظرية التى أثيرت حول الأدب الشعبي وحدود ميدانه متناولاً مفهوم الأدب الشعبي والشعر الشفاهي ودراسات حول السيرة الهلالية في مصر في القرن العشرين ومناهج دراسة الحكاية الشعبية والأمثال الشعبية المرتبطة بالمهن والحرف التقليدية والتشبه بالطير في الأمثال الشعبية.

\*وثانيهما: الصياغة الشعبية للقصص الديني المنظوم وقصص السيرة الهلالية بين الرواية التقليدية والمستحدثة في دلتا مصر وأغاني السامر السيناوي في عصر العولمة ودراسة للحكاية الشعبية بواحة سيوة وختم دراساته الممتعة في القسم الثاني بدراسته عن إعادة إنتاج المأثورات الأدبية الشعبية .

الأمثال الشعبية من أبرز أنواع الأدب الشعبى السي تعبر عن طبائع الناس وعاداتهم ومعتقداتهم وذلك لتغلغها في معظم جوانب حياتهم أ. وهناك عدد كبيرمن الأمثال الشعبية الخاصة ببعض الحرف والمهن التقليدية .

والمثل هو القول الذي لكثرة جريانه على ألسنة الناس اكتسب قيمة تعبيرية خاصة ولا يجدون أبلغ منه ولا أوجز منه لوصف ما بأنفسهم والتعبير عن مرادهم.

ومن الأمثال الشعبية ما تضرزه حكاية أو نكته شعبية وهو عصارة تجارب وممارسات عديدة لجأت إليها بعض فئات الشعب، مثل:



#### 1 - الخياط:

- \*الشاطرة تغزل برجل حمار والخايبة تغلب النجار.
  - \*أجرة الخياط تحت إيده.
  - \*اللي ما يعرفش يقيس ما يعرفش يفصل.
    - \* قالوا للدبه طرزى قالت خفة أيادى.
      - \*اللى تعطيه وش يطلب بطانه .

# 2 - الطباخ:

- \* لا كل من نفخ طبخ ولا كل من طبخ نفخ .
  - \*الطهايه تكفى الفرح بوزه8.
  - \*اللى تطبخه العمشى لجوزها يتعشى.
    - \*أطبخي يا جارية كلف يا سيد.
      - \*مفيش حلاوة من غيرنار.

#### 3 - الخباز:

- \*إدى العيش لخبازه ولويأكل نصه .
- \* فاتت عجينها في الماجور وراحت تضرب في الطنبور
  - \*الخبارشريك المحتسب<sup>9</sup>.

#### 4 - النجار:

- \*باب النجار مخلع.
- \*خرطة الخراط واد قلج مات

# \* لولا النقر والنشارة كانت النسوان أتعلمت النجارة 10.

# 5 - أمثال مرتبطة بالطير:

هناك مجموعة كبيرة جداً من الأمثال الشعبية تدور حول الطير مثل:

- \* أتبع البوم يوديك الخراب.
- \*الغراب ما يخلفش صقر.
- \*إذا كان فيه خيرماكانش رماه الطير.
  - \*الفرخ العريان يقابل السكين.
  - \*أركب الديك وأنظر فين يوديك.
- \*ألف كركى في الجوما تعوض عصفور في الكف.
  - \*اللى ما يعرف الصقريشويه.
  - \*اللى يحاسب الطيرما يقنيهش.
  - \*الكتكوت الفصيح من البيضة يصيح.
    - \*اللى يزرع ما يخافش من العصفور.
      - \*ابن الوزعوام.
      - \*تموت الحداى وعينها في الصيد.
        - \*الحداية ما ترميش كتاكيت.
  - \* زى ولاد الحدايه لا يتاكلوا ولا يتلعب بيهم .
    - \*عصفور في الأيد ولا عشر على الشجرة.



# قاموس مصطلحات الموسيقا الشعبية المصرية

تأليف دكتور / محمد عمران

الناشر/سلسلة الدراسات الشعبية

بالهيئة العامة لقصور الثقافة المصرية

سنة النشر/يوليو 2013م

الموسيقى الشعبية المصرية بوصفها صنفاً من صنوف الإبداع الشعبي المصري تعبربدقة عن طبيعة الفكروقدم لنا الدكت ورمحمد عمران (قاموسه) في مصطلحات الموسيقى الشعبية أأ شارحاً كل مصطلح على حدة ليكشف لنامن خلاله عن فهمه للأشياء ورؤيته لها من خلال تأمل الفعل الموسيقي من زواياه المختلفة وهذا القاموس أكد من خلال مادته – أن الإبداع الموسيقي فعل تكاملي تفاعلي متنوع الألوان والصور حيث أن المعزوفات تكاملي تفاعلي متنوع الألوان والصور حيث أن المعزوفات الموسيقية الشعبية عبارة عن خليط متضافر بين الآلات وأساليب الغناء الموجودة بحيث أنصهر في بوتقة واحدة في ظرف أحتفالي (مولد طفل جديد – زفة عروس – عودة حاج من الحج – مولد شعبي) وهذا الظرف الأحتفالي له ملامحه وقواعده السلوكية الممزة له.

وقدم لنا الدكتور محمد عمران كتابه هذا في (333 صفحة ) من القطع المتوسط.

وقد احتوى القاموس على عدد (697) مصطلح من المصطلحات والتعابير الخاصة بالنشاط الموسيقي

الشعبي وهي ليست فقط التي تجري على ألسنة المبدعين المحترفين في تسييرأمور حرفتهم أوالتي تصور خصوصية حياتهم المتصلة بعالم الموسيقى وأدواتها وإنما شمل مصطلحات متصلة بالآلات والأدوات وقواعد السلوك.

تمثل المصطلحات والتعابير الواردة في القاموس شلاث مراحل في تاريخ الاستخدام والتداول أولهما مرحلة المصطلحات القديمة التي ندر استخدامها في الحياة الموسيقية المعاصرة وثانيهما المصطلحات التي ما تزال ماثلة في الوجود والاستخدام وثالثهما المصطلحات المستحدثة من ظروف النشاط الموسيقي المعاصر وذلك ساهم في فهم التغير في التقاليد والأعراف المتصلة بالنشاط الموسيقي فيما يصوره المصطلح.

لوحظ أن الترتيب الأبجدي للمصطلحات لم يرد به حرف (الثاء) و(الظاء) لعدم وجود مصطلحات تبدأ بهذين الحرفين سوى ثلاثة مصطلحات بدأت بحرف الثاء وتم إدراجها تحت حرف الثاء وذلك لنطق العامة حرف الثاء مثل التاء.

#### 1 - الألف:

\* أبا: آلة موسيقية من فصيلة آلات النفخ الموسيقية المعروفة باسم المزمار البلدي أو الصعيدي وهي اكبر آلات هذه الفصيلة وتتميز بصوت أقل حدة قياساً إلى حدة صوت باقى الآت المزمار الأصغر حجما.

- \*ابن كار: تعبيردارج يعنى ابن مهنة ويستخدمه الموسيقيون المحترفون للإشارة إلى المحترفين من زملائهم سواء كانوا مغنين أو عازفين وجمعها (أبناء كار).
- \*أبوعاجة: تسمية منتشرة في منطقة أسوان جنوب مصر تطلق على صنف من الغناء موضوعاته المدح والحب والغزل وألحان (أبوعاجة) تأتي في تكوينات بسيطة تتحرك في نطاق أجناس الجزع لمقام البياتي والرست ويكون الغناء فيه فردياً يعقبه ترديد جماعي للمقاطع اللحنية الرئيسية.
- \* آجـوج: تسـمية يطلقها عازفو آلة الطنبورة القدامى في منطقة أسـوان علـى الوتر الأول المشـدود على آلة الطنبورة، وهو أحد الأوتـار صوتا.
- \* أرغول: آلة نفخ موسيقية مجهزة من قصب الغاب تتكون من قصبتين متساويتين في الأتساع، ملتصقتين ومتوازيتين إحداهما أطول من الأخرى وتسمى زنان ويمكن تزويدها بوصلات إضافية أما القصبة القصيرة فقد فتح على صدرها ستة ثقوب في خطمستقيم وتعرف باسم البدال وفي مقدمة كل من القصبتين (الزنان والبدال) من أعلى ركبت ريشه مفردة من الغاب تحدثان الصوت إذا وضعهما العازف في فمه ونفخ.
- \* أرغولجى: عازف الأرغول وخاصة العازف الماهر وتستخدم كلمة أرغولجى بهذا المعنى في دلتا مصر ولدى الموسيقيين الذين يعزفون على آلات النفخ الموسيقية المجهزة من قصب الغاب.

#### 2 - الباء:

- \* بحر: مصطلح شائع الاستخدام لدى عازفي الربابة في صعيد مصرويعنى طول مطلق الوترفي آلة الربابة ويحدد البحر بدءاً من موضع إرتكاز الوتر على القنطرة إلى موضع الربطة أعلى محيط عامود الربابة.
- \* بحه: خاصية توجد في بعض الأصوات البشرية وتأتي كحدبين عيب الصوت وجماله والبحة ليست معياراً لجمال الصوت البشري ولكنها خاصية توجد في بعض الأصوات الجميلة فتزيدها جمالاً.

- \*برمـة:اسـم شـائع في واحة سـيوة على رقصـة محلية يؤديها الشـباب في الأعراس والسـمر وأهـم ما يميزها أنها تقـوم علـى تكوين دائـرة (حلقة) مـن مجموعة مـن الراقصـين تتحرك اتجـاه عقـارب السـاعة أثناء الدوران ينحـني كل راقص بجزعه إلى الأمـام ويعيده إلى وضعه الطبيعي في حـركات منتظمة مع تحريك اليدين إلى الأمـام وإلى الخلف وتجرى رقصـة البرمة على إيقاع سـريع وشـيق تصاحبه إحدى الأغنيـات المحلية.
- \* بـ وق (1): هو الجزء الأسـطواني المتسـع الـذى ينتهى عليه أنبـوب المزمار.
- \* بوق (2): هـو القمع المعدنى المثبت فى الطرف السـفلى لآلـة الطورماى (التورماى) وتسـمى آلـة المقرونة أحياناً وهذا البـوق ينفخ فيـه العازف.

#### 3 - التاء:

- \*تانى: مصطلح ذائع لدى المنشدين الدينيين ومغني الموال في دلتا مصر ويستخدمه المغني لتنبيه العازفين برغبته في إعادة (اللزمة) الموسيقية أو إعادة المقطع الغنائى بأكمله.
- \*تبريزة: هى الزفة التى تقام للحجاج فى الليلة التى تسبق يوم السفر إلى الحج وفيها يستقبل الحاج مودعيه وينشد المنشدون الأغانى المرتبطة بمناسبة الحج ولا تزال التبريزة تعرف بهذا المعنى فى صعيد مصر.
- \* ترتيل: تلاوة النصوص الدينية بقليل من التنغيم مع الميل بالأداء إلى إكساب التلاوة بعض صفات الوزن الإيقاعي ولا يستخدم مع الترتيل أية أدوات أو آلات موسيقية وخاصة في ترتيل القرآن الكريم.
- \*ترومبيتا: هـوالطبـل المعـروف في دلتـا مصر باسـم (النقـرزان) ويوجـد بإطـار مـن النحـاس أو الصاح بقطر 35 سـم تقريباً وفيد يُشـد الرفان الجلديان بواسـطة سـدادات معدنيـة ويُضـرب علـى رق الترومبيتا بزوج مـن العـصي المـبروم المجهزين من الزان وينتشـر اسـتخدام الترومبيتا في فرق الموسـيقا النحاسـية (فرقـة حسـب الله) المشـهورة وجوقـة القراقـوز وأرجع البعض أسـمها إلى الأصـل ترمبوتو الحريسة (المحرية المحرية المحرية والمحرية المحرية والمحرية المحرية المحرية المحرية والمحرية المحرية والمحرية والمحرية المحرية والمحرية والمح



# الحرف الشعبية في مثلث حلايب

تأليف / مجموعة من الباحثين الناشر / أطلس المأثورات الشعبية بالهيئة العامة لقصور الثقافة المصرية تاريخ النشر / شهريونيو 2013م

حلايب جـزء عزيز على جمهورية مصـر العربية يقوم أغلب سـكانه برعي الحيوانات وقدم لنـا الباحثون رصدا لحرفـة الرعـي في هذا المـكان المتميز عن طريـق التعريف بطبيعتها والعاملين بها وتقاليدهـم والحيوانات التي يتم رعيها والنباتات والأعشـاب التي يهتـم الراعي بأن تكون ضمن كلأ ماشيته.

ورصد الكتاب مهارتين من أكثر المهارات الموجودة بهذه المنطقة ويرتبطان أرتباطاً وثيقا بها وهما الوسم وقص الأثر بما يحملان من خبرة حياتية ثرية ونادرة الوجود في أماكن أخرى وقدم لكتاب «الحرف الشعبية في مثلث حلايب »1 الأستاذ / هشام عبد العزيز المدير العام لسلسلة أطلس المأثورات الشعبية.

الفصل الأول تناول السمات الجغرافية لمنطقة حلايب حيث يسمى الثلاث مناطق (حلايب وشلاتين وأبو رماد) المثلث وتقدر مساحة المثلث بحوالي (18000كم2) بكثافة سكانية أقل من فرد / 2كم،

والمساحة المنزرعة فيه 82 فدان ويوجد عدة أخوار فى مثلث حلايب منها خور القلاوه ، وخور حلايب، وخور الصومعة ، وخور شاب الشلاتين ، وخور أبو مدفع ، وخور أبو حطب ، وخور الجرفات .

الفصل الثاني خصه الباحثون عن سكان مثلث حلايب وشملت قبائل البجاه التي تشمل العبابده والبشارية.

أما الفصل الثالث عن حرفة الرعي وتكثر النباتات في المنطقة لتساقط الأمطار الغزيرة ابتداء من أواخر شهر أكتوبرحتى شهر فبراير وتخضر الأشجار وتنبت الأرض الكلأ.

# 1 - وأهم النباتات التي تظهر بعد موسم الأمطار:

البسلاء، العمايبين، الحماض، العتر، الفجاعايه، وتكثر أشجار الأراك الذي يستخرج منه السواك وأشجار الهيجليج.

# 2 - أنواع الأبل:

هناك سلالات كثيرة من الأبل تختلف وتتباين بإختلاف مواطنها الأصلية من جهة اللون فمنها الأبيض ويطلق عليها الجمال الحرة أو مولده ومنها الأحمر ويطلق عليها الجمال البدوية وأهم أنواع الأبل:

\*الأتمن: جمل بشارى طيب يتواجد في وادى أرادو ويتحمل الجوع والعطش.

- \*هيبت: جمل هيبت يعرف من وقفته وهو متوسط الحجم وهادئ.
  - \*عريرى: جمل لا يتحمل الجوع ولا العطش.
- \* أبل الرشايده: تأتي من دارفور بالسودان ومنها البناقير والعناقي والكلايواب وهو جمل سريع جداً حتى أنهم يطلقون عليه الأكسبريس تشبيها بسرعة القطار.
  - 3 مهارات مرتبطة بالرعى
- \*الوسم: تجري العادة لـدى القبائل البدوية بأن تتخذ كل قبيلة علامة معينة تسم بها حيواناتها وبخاصة الأبل والهدف من ذلك هو سهولة التعرف على الأبل المملوكة للقبيلة في حالة اختلاطها بعضها مع بعض في المراعي.
- \*أهمية الوسم: وسيلة متعارف عليها لتمييزما تملكه كل قبيلة عن غبرها.
- \*تقوم بوظيفة اجتماعية حيث يتخذ شعاراً للقبيلة ودليلاً على وحدة النسب والقرابة فأفراد القبيلة أو العشيرة الواحدة يمكنهم التعرف على بعضهم في دروب الصحراء من خلال هذه الوسوم دون معرفة سابقة .
- \*تقوم عملية الوسم بوظيفة قانونية حيث جرت أعرافهم على اعتباره وسيلة من وسائل إثبات الملكية فهو يعرفهم على السارقين والمهربين.
- \* ويتم الوسم في أحد الفخدين أو على الرقبة ويفضل أفخاذ الأبل لأنه موقع صلب قليل الألم.

# 4 - قص الأثر:

هو التعرف على صفات البشر أو الحيوانات من الأثر الذي تركته على الرمال وقد برع البدو براعة تامة في هذا الفن لدرجة أذهلت كل من اتصل بهم عن قرب استطاع أن يتعرف على مدى مهارتهم في هذا المجال، وقد ذُكر في ذلك المجال ما يُعد من المستحيلات مثل قدرتهم على تميزقدم الرجل عن قدم المرأة والبكر، عن الثيب، والشيخ والشاب، والأعمى والبصير، وتفرد العرب بشكل عام والبدو بشكل خاص بهذا العلم دون غيرهم من الأمم، وقد حظيت مهارة قص الأثر وقا

باهتمام المؤرخين مثل ما أورده المسعودي في كتابه «مروج النهسب» حيث يقول «والقيافة لبنى مدلج وأحياء مربن نزارين معد، كما كان من فعل بني نزار الأربعة في مسيرهم نحو الأفعى الجرهمي ووصفهم للجمل الشارد حين قال أحدهم أنه أعور وقال آخر أنه أزور وهكذا وصفوه دون أن يروه وهكذا كان أهل القيافة »14.

# قصاص الأثر

تتوفر في القائم بمزاولة قص الأثر بعض المهارات والإمكانات الشخصية التي تؤهله للقيام بمهمته فهو يعتمد على الفطنة ودقة الملاحظة والذكاء الفطري والموهبة المكتسبة والخبرة والمتابعة المستمرة التي تبدأ منذ الصغر وحدس لا يخطئ، وقصاصو الأثر يحتلون مكانة عالية في البادية لما يقدمونه من دور كبير في استقرار المجتمع البدوى من خلال الكشف عن أي عمل تخريبي قد يلطخ فاعلة سمعه العشيرة.

وختم الباحثون مؤلفهم القيم بالفصل الرابع والأخير وأعقبوه بملحق من الصور لبعض النباتات والحيوانات الموجودة بالمنطقة .

# المظاهر الثقافية لاحتفالية الزواج بالفيوم

تأليف / أحمد فاروق السيد عثمان الناشر / سلسلة أطلس المأثورات الشعبية بالهيئة العامة لقصور الثقافة المصرية سنة النشر / يوليو 2013

ينطوي موضوع الزواج على العديد من المظاهر المرتبطة بالعادات والتقاليد والمعتقدات وما يمارس به من طقوس تعرف بالملامح الثقافية للمجتمع الموجودة فيه، والوقوف على المادة الفولكلورية الخاصة بعادات الزواج في الفيوم كان هدف بحث الأستاذ أحمد فاروق السيد، مقدما لنا أطروحته التى نال عنها درجة الماجستيربعنوان (المظاهر الثقافية لاحتفالية الزواج بالفيوم) 15 وذلك في (152 صفحة) من القطع المتوسط وذلك في ثلاثة فصول الأول شمل مجتمع الدراسة والفصل الثاني خصصه للعادات والتقاليد الخاصة والفصل الثاني خصصه المعادات والتقاليد الخاصة



بالزواج فى الفيوم فهناك أشكال متعددة للزواج فى مجتمع الدراسة منها.

\* زواج أبناء العمومة.

\*الـزواج التبادلي فعندما يـتزوج رجـل مـن عائلة غير عائلتـه يـزوج أخته لأحـد أقـارب زوجته.

\* زواج أبناء الخنوله ففي حالة عدم وجود ابنة العم المناسبة يمكن للشاب أن يرتبط بابنة خاله .

الـزواج مـن غيرالأقـارب حيث شـهدت السـنوات الأخـيرة زواج أبناء القبيلة مـن قبائل أخرى والسـبب في ذلك:

\*انتشارالتعليم

\*الاستقلال المالي للشباب

\*الهجرة والسفر للخارج

\* انتشار وسائل الاتصال الجماهيرى - إذاعة -تليفزيون - فضائيات.

وهناك نصوص إبداعية كثيرة تعتبرمن الفنون القولية المرتبطة بعادات الزواج في الفيوم منها:

قالوحبيبك عبى <sup>16</sup> قلت هاتوه عندي

یا مقعدوریش نعام یا مسندوقلبی لوحمام البلد والسمن من عندی

دخل عيان طلع جندي 17.

علشان يقولو

وأغنية أخرى من أغاني الزواج:

قولوا معانا مبروك قولوا معانا مبروك هنو عريس الليلت إحناجينا نحيوك خيال وحاذق كحيلة

قولوا معانا مبروك

هنوالعريسالليلة

أحناجينا نحيوك

وأغنية أخرى تقول:

ياقمر

يا قمريادى العروسة

هيا هلال يا أهل العريس يا قمريا أهل العروسة يا هلال يا أهل العريس شوفو العروسة لابسالها بدلم والعريس لابس لمجبم أشهدوا يا أهل المحبة على العروسة ويا العريس

وبعد الفصل الثانى الخاص بعادات الزواج وتقاليده بمحافظة الفيوم قدم الأستاذ أحمد فاروق ملاحق الدراسة وهى عبارة عن الأغاني الشعبية الخاصة بالحنة ومراسم الزواج وكذلك ملحق عن الأمثال الشعبية التي تقال حول الزواج والخطوبة وختم كتابه بذلك.

العلاج بالحجامة والكى دراسة ميدانية فى بعض مجتمعات محافظة الإسماعيلية تأليف / سامح محمد شوقى صالح الناشر / أطلس المأثورات الشعبية بالهيئة العامة لقصور الثقافة المصرية سنة النشر / شهريونيه 2013

تحفل الممارسات العلاجية الشعبية على العديد من الممارسات التي تمثل جزءاً عزيزاً من ثقافة المصريين وتعتبر الحجامة والكي إحدى طرق العلاج التي يلجأ إليها الأفراد لمداواة مرضاهم وهاتيان الطريقتيان من طرق العلاج هما جزء من المعارف الشعبية. ومازال كثيرمن أفراد المجتمع المصرى يتعاملون مع هذا النوع من العلاج حتى الآن لمواجهة مشاكلهم الصحية وقدم لنا الأستاذ (سامح محمد شوق صالح) كتابه (العلاج بالحجامة والكي) الفولة في (254 صفحة) من القطع المتوسط متناولاً عبر فصوله الأربعة، تعريف الحجامة وتاريخها وعلاقتها بالمعتقدات الشعبية في الفصل الأول، ثم العلاج بالعجامة العلاج

بالحجامة فى الفصل الثاني، والفصل الثالث العلاج بالكى، ثم ختم كتابه القيم بالفصل الرابع والأخيرعن العوامل المؤثرة فى العلاج تلاه بقائمة المراجع العربية والأجنبية التى استعان بها فى دراسته.

### 1 - الحجامة:

يشير التراث النظري حول الحجامة من مصادرها التاريخية أن القدماء المصريين هم أول من استعملوا العلاج الطبي بالحجامة وتؤكد ذلك بردية أيبرس Eberes الشهيرة وتوجد رسوم للعلاج بالحجامة في معبد كوم أمبو بأسوان جنوب القاهرة.

أهم القواعد التي يجب أن يلتزم بها الحجامون:

- \*لا يحجم المريض وهو واقف أو على كرسي ليس له جوانب لكى يحمى المريض من السقوط على الأرض لأنه قد يغمى عليه وقت الحجامة.
- \* لا يحجــم الجلــد الذي يحتــوى علــى دمامــل وأمراض جلديــة معديــة أو إلتهـاب جلدي.
  - \* لا يحجم الموضع الذي لا يكون فيه عضلات مرنة .
- \* لا يحجم الموضع الذى تكثرفيه الأوردة والشرايين البارزة مثل ظهر اليدين والقدمين مع الأشخاص ضعيفى البنية.
- \* لا تحجم المرأة الحامل فى أسفل البطن وعلى الثديين ومنطقة الصدر خصوصاً فى الأشهر الثلاثة الأولى ويمكن استخدامها للحائض بجرعة صغيرة.
- \* ينبغى أن تكون الحجامة دائما مزدوجة قدر الإمكان كلا القدمين وكلا اليدين وعلى جانبي العمود الفقري حسب الحالة من الأمام والخلف في بعض الحالات . \* تجنب الحجامة في الأيام الشديدة البرودة.
- \* تجنب الحجامة للإنسان المصاب بالرشح أو البرد ودرجة حرارته عالية .
  - \* تجنب الحجامة على أربطة المفاصل الممزقة.
- \* تجنب الحجامة على الركبة المصابة بالماء ولتكن الحجامة بجوارها وكذلك الدوالي .



- \* تجنب الحجامة بعد الأكل مباشرة ولكن على الأقل ساعتين .
- \* تجنب الحجامة بأكثرمن كأس واحد ولمن يعاني من إنخفاض ضغط الدم وعدم الحجامة على الفقرات القطنية لأنها تتسبب في انخفاض ضغط الدم بسرعة.
- \* تجنب الحجامة لمن بدأ في الغسيل الكلوي وتجنب الحجامة لمريض السكر بشتى أنواع ولا تستخدم مع الشخص المصاب بأنيميا حادة .
- \* تجنب الحجامة للمريض بأورام خبيثة في المراحل الأخبرة منها .
  - \* تجنب الحجامة لمن تبرع بالدم إلا بعد يومين أو ثلاثة .
- \* تجنب الحجامة لكبار السن والأطفال دون سن البلوغ إلا أن يكون الشفط قليلاً.
- \* لا تستخدم طرق الحجامة للمريض المصاب بالحروق والجروح كذلك المصاب بالزائدة الدودية .
- \* لا تستخدم طرق الحجامة للمريض بمشاكل عضوية فى القلب مثل أمراض الصمامات وذلك لتغيير الحجامة لدرجة تدفق الدم.
- \* لا تستخدم الحجامة لمريض الأوعية الدموية مثل التخثرات.

\*عدم إجراء الحجامة فوق العظام مباشرة أو عروق الدم الكبيرة .

## 2 - السكسى:

أما الكي فهوإحراق الجلد بحديدة والكية هي موضع الكي وقد عرف الكي كممارسة علاجية من قديم الزمان وقد استخدمه الإغريق على نطاق واسع طبياً لتطبيق نظريتهم في الأخلاط والأمزجة وجاء العرب فطوروا أدواته، والكي من الأساليب العلاجية التي لا غنى عنها في الطب الحديث في كافة التخصصات الجراحية وإن كانت تستخدم الآت معقدة لتحقيق ذلك 19 واستخدم الكي عند البدو لعلاج أوجاع المفاصل المزمن وبعد البتركانوا يستخدمون الكي لأن النار تقاوم عوامل الفساد.

أدوات الكى الشعبى وكيفية أجزائه؟

أدوات العلاج بالكى يصنعها المعالج بنفسه وهى عبارة عن:

- \* مسـمار من الحديد بمقاسات مختلفة ويوضع عازل في نهايتـه ليعزلـه عـن الحـرارة بتركيـب قطعة من الخشـب في نهايـة المسـمار ويكـون المسـمار بطول 50سـم تقريباً.
  - \*يوضع على النارحتي يحمر لونه.

- \* يوضع المسمار الساخن للاحمرار على الجلد مع ضغطة خفيفة على الجلد للدة ثانية واحدة .
- \*يمكن وضع مرهم حروق على موضع الكي أو زيت خروع .

والممارسات العلاجية الشعبية تحفل بالعديد من الممارسات وهى جزء لا يتجزأ من الثقافة الشعبية التي لن تنتهي أبداً.

## الهوامش

- 1 د / احمد أبو زيد فنون الفرجة الشعبية مجلة غير دورية صادرة عن المركز القومى للمسرح والموسيقى العدد الأول صــــ8 القاهرة 2002 م.
- 2 امانى الجندى فنون الفرجة الشعبية وثقافة الطفل سلسلة الدراسات الشعبية الهيئة العامة لقصور الثقافة المصرية القاهرة يوليو 2013م.
- 3 عــلى الراعى فنون الفرجة الشـعبية مجلة الهلال إصــدار دار الهــلال صـــ82 عــدد (248) القاهرة 1971م .
- 4 إبراهيم حماده خيال الظل وتمثيليات ابن دانيال المؤسسة المصرية للتأليف والترجمة والطباعة والنشر الطبعة الولى صــــ8 ب.ت.
- 5 امانى الجندى فنون الفرجة الشعبية وثقافة الطفل – سلسلة الدراسات الشعبية – مرجع سابق.
- 6 د / إبراهيم عبد الحافظ دراسات في الأدب الشعبي سلسلة الدراسات الشعبية الهيئة العامة لقصور الثقافة المصرية عدد (156) القاهرة يوليو 2013م
- 7 د / إبراهيم عبد الحافظ دراســات فى الأدب الشعبى صـــ 153 مرجع سابق .
- 8 المقصود بمثل (الطهاية تكفى الفرح بوزة): أن السيدة المتمرسة فى الطهى تستطيع بمهارتها آن تقوم بتوفير الطعام اللازم للأشخاص الموجودون بالفرح من وزه واحدة لديها.
- 9 المقصود بمثل (الخباز شريك المحتسب): المحتسب هنا هو شخص كان يقوم بجمع الجباية من الناس (الضرائب) لذلك وصف الخبار لأهمية مهنته بأنه شريك المحتسب نفسه.
- 10 إبراهيم أحمد شعلان موسوعة الأمثال الشعبية المصرية دار الأفاق العربية الطبعة الأولى صـــ15 الجزء الرابع القاهرة 1999م
- 11 د / محمد عمران قاموس مصطلحات

- الموسيقى الشعبية المصرية سلسلة الدراسات الشعبية إصدار الهيئة العامة لقصور الثقافة المصرية عدد (155) القاهرة يوليو 2013م.
- 12 مجموعة باحثين الحرف الشعبية في مثلث حلايب إصدار أطلس المأثورات الشعبية بالهيئة العامة لقصور الثقافة المصرية القاهرة يوليو 2013 م.
- 13 جاء فى لسان العرب لابن منظور: الأثر بقية الشئ والجمع آثار وأثور وخرجت فى أثره، والأثر سمة فى باطن خف البعير يقتفى بها أثره.
- 14 على بن حسين المسعودي مروج الذهب ومعادن الجوهر تحقيق محمد محيى الدين عبد الحميد المكتبة العصرية بيروت لبنان 1997م
- 15 أحمد فاروق السيد عثمان المظاهر الثقافية لاحتفالية النزواج بالفيوم إصدار أطلس المأثورات الشعبية بالهيئة العامة لقصور الثقافة المصرية القاهرة يوليو 2013م.
- 16 عيى: كلمة عامية مصرية بمعنى حبيبي أصابه المرض .
- 17 تم الجمع من قرية المحمودية مركز أطسا بمحافظة الفيوم تاريخ الجمع 2009/17/10 بواسطة الأخياري على الشيمي الجامع أحمد فاروق
- 18 سامح محمد شوقى صالح العلاج بالحجامة والكى دراسة ميدانية فى بعض مجتمعات محافظة الإسماعيلية إصدار أطلس المأثورات الشعبية بالهيئة العامة لقصور الثقافة المصرية القاهرة يونيه 2013م.
- 19 أبو القاسم خلف بن عباس الزهاوى التصريف عن من عجز عن التأليف جزء أول طبعة مصورة ن مطبعة بولاق ب.ت.

## الصور

\* الصور من الكاتب.

## COMPETENCES ET SAVOIRS DU MENUISIER TRA-DITIONNEL

## DANS LA FABRICATION DES ANCIENNES PORTES DANS LA REGION DE NEFZAOUA

La région de Nefzaoua se trouve dans le sud-ouest de la Tunisie. Elle est connue aujourd'hui, sur le plan administratif, sous le nom de Gouvernorat de Kébili. Elle se divise en deux parties : le nord où sont disséminées les palmeraies qui ont pu se développer grâce aux sources nombreuses et abondantes qui ont

amené les hommes à s'établir dans cette région depuis les temps les plus reculés, comme l'atteste la présence, autour de la source d'Ain Bremba, du plus ancien vestige du pays. Quant à la partie sud des Nefzaoua, elle est couverte de dunes de sable qui s'étendent, vers le sud, jusqu'aux confins de Ghadamès, et, vers l'ouest, jusqu'à Oued Souf, un vaste espace où se déplaçaient des tribus d'origine arabe et d'autres d'origine berbère qui vivaient de l'élevage des moutons.

Les modes de vie qui différent d'une partie à l'autre de cette région ont influé sur

la nature des activités artisanales qui prédominent dans chacune. Si les métiers du bâtiment jouent, par exemple, un rôle central au nord, le sud a vu se développer le tissage et la fabrication des ustensiles en cuir. L'isolement géographique de la région a contribué à la pérennité des techniques artisanales, chose que l'on peut également noter dans les zones montagneuses ou désertiques des autres régions du Maghreb, voire dans des pays bien plus développés où l'artisanat a mieux résisté dans les zones rurales que dans les villes et les villages.

La présente étude porte sur les portes anciennes du nord des Nefzaoua qui remontent à la période allant des dernières années du XIXe siècle au début du XXe. Elle est en fait l'aboutissement d'un travail sur le terrain qui s'est poursuivi de l'été 2006 au commencement de l'année 2011. Deux éléments ont servi de fils conducteurs à cette recherche. Le premier consiste en la description ethnographique des portes traditionnelles de la région : éléments constitutifs, différentes catégories de portes, etc., sans oublier les techniques de fabrication et le rôle de l'artisan. La deuxième partie est axée sur les compétences, les savoirs et l'évolution des techniques en fonction de l'expérience et de l'adresse du menuisier.

La Convention sur la préservation du patrimoine immatériel (2003) a mis l'accent sur le savoir-faire et les connaissances liées aux arts et techniques artisanales plus que sur les produits en tant que tels. La notion de « patrimoine culturel immatériel » désigne en effet les pratiques, les visions, les formes d'expression, les savoirs, les compétences ainsi que les instruments, les artefacts et les lieux culturels que les groupes, les communautés et, parfois, les individus considèrent comme partie de leur patrimoine culturel.

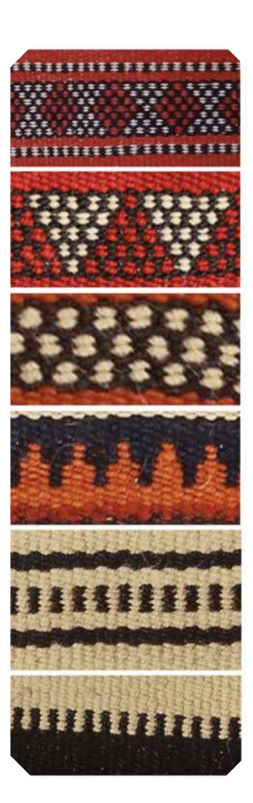
Mohamed Jaziraoui Tunisie 5) Est-il possible de concilier culture citadine et culture du désert pour soutenir et faire avancer ce type d'artisanat?

## Cette étude a pour but de :

- Faire connaître une forme de culture et de mettre en évidence les facteurs qui influent sur son développement.
- 2) Comparer la culture du désert avec celle de la ville :
- 3) Etudier l'impact de ces deux cultures sur les métiers et les productions du sadw.

L'auteur s'est fondé sur la méthode interprétative dans la collecte des informations. Il a, en outre, vécu de près l'évolution du tissage artisanal, en tant que consultant pour l'association coopérative des artisans du sadw, au cours de la période allant de 1998 à la fin de l'année 2015. Il aboutit, au terme de son enquête, à la conclusion que les deux cultures, celle de la ville et celle du désert, ont grandement influé sur le graphisme et le dessin des produits du sadw, mais aussi sur le développement du métier à tisser lui-même, ainsi que sur le matériau et les matières premières utilisées par les artisans pour mener à bien leurs projets.

L'exode des habitants du désert vers la ville de Koweït et ses différentes banlieues s'est traduite par un net recul de la pratique du sadw et une forte baisse, en quantité comme en qualité, des différents types de tissage. Il est plus que jamais nécessaire d'intensifier les efforts, tant officiels que privés, pour assurer la sauvegarde de cet artisanat traditionnel qui est menacé de disparition, comme ce fut le cas pour d'autres métiers manuels au Koweït.



Ali Salah Al Najjada KOWEIT

# L'INFLUENCE DES CULTURES DU DESERT ET DE LA VILLE SUR LE TISSAGE AU MOYEN DU SADW AU KOWEIT



Les produits tissés, avec leurs diverses composantes matérielles et techniques et leurs modulations artistiques et géométriques, témoignent, sans aucun doute, des multiples savoirs, expertises et compétences dont disposent leurs fabricants. Ces produits constituent également, par-delà leur typologie et les usages qui en sont faits, autant d'indications concrètes sur le niveau de développement et de raffinement culturel de telle ou telle société ou civilisation. On peut donc considérer les tissages, quels qu'en soient la forme, le dessin ou la fonction, comme des indices matériels fiables quant aux avancées réalisées par leurs fabricants, tant au plan artisanal que technique ou artistique. Le sadw (métier à tisser traditionnel : le mot désigne aussi par métonymie le tissage artisanal) relevant naturellement des métiers traditionnels de tissage manuel où excellent les femmes des tribus bédouines, en particulier celles du Koweït, et plus généralement celles des autres tribus et nations, il importe d'examiner de façon approfondie les

facteurs qui ont été à l'origine de l'essor de ce type d'artisanat et qui ont contribué à la pérennité qu'il a connue des siècles durant.

## Des questions importantes étroitement liées au métier et aux produits du sadw se posent, ici :

- Quels sont les facteurs qui ont contribué à l'apparition et à la pérennisation du métier du sadw chez les populations du désert koweïtien?
- 2) Quel est le rapport de la culture du désert avec le métier et les productions du sadw, au Koweït ?
- 3) La culture citadine a-t-elle eu impact sur cet artisanat et ces produits ? Si oui, quel type d'impact ?
- 4) Quelle culture devrait avoir à l'avenir la plus grande influence sur cet artisanat au cours des prochaines années ? Pour quelle(s) raison(s) ?



Par souci de rigueur méthodologique, l'auteur définit, au seuil de cette étude, la 'îta, en tant qu'elle est chant, poésie orale et musique traditionnelle. Il explique que la 'îta fait partie des arts du désert, celui-là même où s'étaient fixées les tribus arabes à leur arrivée au Maroc, et qu'elle renvoie à des textes poétiques oraux, à caractère historique et de forme close. Ces textes qui décrivent l'existence et le mode de vie et de communication des villageois ont été produits de façon collective et sur diverses périodes, par des créateurs restés le plus souvent anonymes. Il en est résulté des séquences poétiques disparates qui ont été reliées les unes aux autres au moyen des hatta (au pluriel, hattat, mot qui signifie : pause, station) afin que le chant soit structuré selon un rythme musical construit et ascendant, par le moyen d'instruments de musique primitifs et traditionnels, inspirés par le milieu villageois sur le mode du nidâ (l'appel, l'exhortation).

L'étude définit en outre la 'îta comme partie d'un patrimoine répandu sur l'ensemble du territoire marocain et portant dans chaque cas l'empreinte de la zone géographique où il s'est implanté. On trouve ainsi le genre dit al mersaoui à Chaouia et à Casablanca, le housi dans les environs de la ville de Marrakech, le hasbaoui et l'abdi dans la ville d'Asfi.

En quoi consistent, à présent, les aspects relatifs au culte du chef, de cette figure

qui a incarné un mode de gestion du territoire sur la base du rapport entre la capitale où réside le sultan et les extrêmes de l'Etat où dominent la tribu et le clan ('achira)? Même s'il s'agit d'un certain mode de gouvernement, le pouvoir autoritaire qu'exerçaient ceux qui étaient en charge des affaires – chefs, gouvernants, gouverneurs -, le faste dont ils jouissaient et le despotisme dont ils faisaient preuve n'en étaient pas moins devenus une véritable réalité sociale qui a influé sur l'économie et l'évolution sociale de la tribu et pesé de tout leur poids jusque sur le type de chant et de musique développé par la population. C'est ce que révèlent les textes de la 'îta, et en particulier de la 'îta abdienne qui a consigné la geste des gouverneurs du sud qui étaient les plus respectés et les plus craints de tout le Maroc.

La dernière partie de l'étude est consacrée à la place de choix qu'accorde la 'îta abdienne aux chefs ainsi qu'à la façon dont cette poésie décrit leur exercice du pouvoir, leur style de vie, leur tyrannie et les souffrances qu'ils ont infligées aux villageois. A travers l'exemple de ce type de 'îta, l'auteur réaffirme, au terme de sa réflexion, le rôle de la culture populaire – tel qu'il apparaît dans la poésie de la 'îta abdienne – quant à l'expression de l'identité et la relation des faits historiques, au moyen de tableaux d'une grande beauté artistique et de prestations musicales à grand spectacle.

Ahmed Achtioui Maroc

## LE CULTE DU CHEF DANS LA POESIE ORALE MAROCAINE LA 'ÎTA ABDIENNE COMME EXEMPLE

La 'îta abdienne de la ville d'Asfi est l'une des composantes importantes du patrimoine culturel du Royaume du Maroc. Elle fait partie d'un riche héritage culturel et représente un vrai terrain d'étude pour le chercheur en histoire, en littérature, en sciences politiques ou sociales, en raison des informations importantes qu'elle apporte sur l'histoire, la culture, les traditions, les formes et les genres musicaux et artistiques au sein de la société marocaine.

Même si la 'îta est d'abord chant, musique et danse, son socle n'en reste pas moins cet ensemble de poésies orales populaires que la mémoire a véhiculées depuis les temps les plus reculés et qui représentent la source de la poésie marocaine de langue arabe, venue avec les tribus arabes d'orient qui s'étaient fixées au Maroc. Cette première poésie s'est mélangée avec les modes et rythmes musicaux berbères qui étaient cultivés par les populations autochtones, avant de prendre, telle la peau du caméléon, diverses colorations, au gré des périodes historiques par lesquelles le Maroc est passé, reflétant ainsi les évolutions sociales et culturelles et les us et coutumes du pays.

L'auteur essaie, à travers l'examen approfondi des thématiques de la poésie orale de la 'îta, et en particulier de ce type de 'îta appelé abdia qui caractérise la ville d'Asfi et la région d'Abda, de mettre en valeur la contribution de la culture populaire à l'expression, à côté de la culture savante écrite, de l'essence de la société et des multiples courants qui l'agitent, mais aussi à la formation d'une



image de la nature, des modes d'existence et de pensée de cette société. Mieux encore, les œuvres d'envergure et les précieuses réussites de cette poésie sont à elles seules capables de répondre à des questions historiques et culturelles qui ont longtemps représenté des énigmes pour les chercheurs et dont les effets sont encore perceptibles, aujourd'hui.

L'auteur a étudié une partie des nombreuses thématiques contenues dans ces chants qui ont gardé la mémoire d'une quantité non négligeable de poésies orales de la ville d'Asfi et, plus généralement, du Royaume du Maroc. Il a notamment mis l'accent sur la place centrale donnée par la poésie chantée de la 'îta abdienne à la figure du chef, ou, en d'autres termes, sur les aspects politiques de cette poésie qui ne se sont du reste pas seulement manifestés à travers cette image du leader qui prédomine dans les villages et bourgades d'Abda, mais aussi à travers l'évocation des épreuves subies par les populations de cette communauté tribale





transmettent de génération en génération des secrets de famille qu'ils conservent jalousement et qui leur confèrent un statut privilégié au sein de la société. Cette caste a su perpétuer l'art d'accompagner les traitements de psalmodies, d'oraisons, de récitations, de musique, de chants religieux.

La médecine populaire au Soudan est l'une des plus riches du monde. Elle est partie des innombrables cultures du pays qui plongent leurs racines dans la nuit des temps, nous faisant remonter aux civilisations qui ont rayonné dans la vallée du Nil, des siècles avant Jésus-Christ. Comme dans les autres pays du continent africain, la médecine moderne est entrée au Soudan avec les débuts de l'ère coloniale, qui a duré de 1898 à 1956. Mais la carte démographique des services de santé montre clairement qu'à ce jour des millions d'hommes et de femmes continuent à recourir à la médecine traditionnelle pour soigner leurs problèmes physiques, psychiques et mentaux. Cette situation s'explique par l'incapacité à accéder aux services modernes de santé. C'est,

fondamentalement, pour cette raison que la foi s'est perpétuée dans les guérisseurs populaires qui sont restés attachés à leurs rituels sacrés et à leurs croyances religieuses.

Le zâr soudanais est un rite de guérison lié à des croyances spirituelles qui se sont transmises au long des siècles, et qui continuent d'être vivaces. A ces croyances sont venues se mêler les multiples formes de dialogue et d'interaction culturelle que la région a connues à travers l'histoire. Car aucune frontière, géographique ou autre, n'a jamais dressé de barrière entre les populations du pays et leurs voisins arabes, africains ou européens.

L'auteur termine sur la conclusion que le zâr contribue grandement au traitement des troubles psychiques, dans la mesure où il fonctionne comme un psychodrame social intégral.

Umama Mohammed Alkheir Ukacha Soudan

## LE ZÂR AU SOUDAN UN TRAITEMENT PSYCHIQUE POPULAIRE



Cette étude porte sur le rôle de la médecine populaire au Soudan et sur les nombreux domaines qu'elle couvre : médication au moyen des plantes, chirurgie orthopédique, traitement par incision et saignement, récitation de versets du Coran, etc. Le messîd où l'on enseigne la mémorisation du Livre Saint sous l'égide des cheikhs du soufisme constitue en soi une institution hospitalière polyvalente consacrée au traitement des maladies sociales et psychiques. Les cheikhs du zâr - auquel est consacrée cette enquête qui est en fait une étude de cas – jouent un rôle important dans le traitement des troubles psychiques.

L'homme, faut-il le rappeler ?, est confronté à la maladie depuis son apparition sur terre, et n'a eu, jusqu'au développement de la médecine moderne, d'autre recours que la médecine populaire. La littérature consacrée à cette pratique montre à cet égard qu'il s'agit d'un

patrimoine humain ancestral, fondé sur l'observation naturelle, l'expérimentation et les enseignements tirés des erreurs commises, toutes approches destinées à cerner et à analyser les manifestations du mal. Cette littérature est également riche en valeurs et concepts puisés dans la croyance en des formes de traitement par la spiritualité et la psychologie, à côté des potions à base d'herbes et d'autres produits naturels. L'expérience a permis de fixer les règles de cette pratique et donné à cette médecine ses titres de noblesse. Dans ce domaine, la guérison est tributaire de l'écoute du patient, de la confiance de ce dernier dans les traitements prescrits et de sa profonde adhésion aux protocoles médicaux.

L'homme primitif a toujours attribué ses maux à des forces surnaturelles obscures que nul ne peut appréhender ni vaincre sans l'intervention des prêtres, des sages et des hommes de religion qui se avancées sur tout ce qui a trait aux règles et lois coutumières. Elles ont notamment révélé l'existence de ressemblances et de répétitions entre des coutumes anciennes, voire archaïques, et d'autres qui continuent, aujourd'hui encore, à avoir une fonctionnalité dans la plupart des sociétés modernes.

C'est dans ce contexte que s'inscrit la présente recherche qui a essentiellement pour but de comprendre les coutumes et les traditions du mariage dans la société émiratie avant l'ère du pétrole, c'est-à-dire au cours de la période qui va du milieu du siècle dernier jusqu'à 1971, date de la naissance de l'Etat des Emirats arabes unis. Avec le temps, les populations émiraties ont vu disparaître ces coutumes et traditions du mariage de l'ensemble des « zones montagneuses, côtières et désertiques » qui constituent leur pays, comme ont disparu les différences qui existaient par le passé, au niveau de telles coutumes, entre ces différentes régions du territoire national. L'auteur compare les anciennes traditions avec celles qui prévalent aujourd'hui afin de préserver la mémoire d'un patrimoine national qui concerne l'un des cycles les plus importants de la vie humaine : le mariage. Elle a collecté à cet effet le récit de cent témoins, hommes et femmes, dont certains ont connu et pratiqué ces us et coutumes, au cours de la première moitié du siècle dernier, et d'autres assisté, avec la naissance des l'Etat des Emirats arabes unis, à l'émergence et au développement de nouveaux usages imposés par le progrès et l'ouverture sur d'autres cultures. L'enquête a permis de documenter des coutumes et des traditions qui ont disparu, et d'autres qui ont gardé leur identité malgré les changements et les évolutions que le pays a connus.



En marge des résultats auxquels l'étude - qui a clairement défini ses objectifs - est parvenue, l'ouvrage qui en est l'aboutissement répertorie et relate l'histoire des pères et des mères qui jouèrent un rôle actif au sein de cette petite société, celle des artisans et des professionnels qui furent lors de ces cérémonies les cuisiniers, les couturières, les préposées au henné, les marieuses, les ma'dhun (pluriel ma'dhunin : les notaires qui président à la signature de l'acte de mariage) qui sont des hommes de religion dont la fonction était centrale au sein de la société traditionnelle étudiée dans l'ouvrage. Ils nous ont quittés, mais notre devoir envers ces hommes et ces femmes est de conserver la mémoire de leurs nobles actions afin que leur nom soit connu parmi les nouvelles générations de ce pays. L'auteur est convaincue que cette étude a apporté, en consignant les divers métiers liés à ces coutumes ancestrales et en mettant en lumière le rôle de ces personnes qui ont servi la société au cours de cette période, quelque chose de nouveau au patrimoine émirati. Elle espère que son travail incitera d'autres chercheurs à mener des recherches plus étendues et approfondies sur ces métiers.

Badria Al Shamsy émirat

## LES ANCIENNES COUTUMES ET TRADITIONS DU MARIAGE DANS LES ÉMIRATS ARABES UNIS



Les coutumes et les traditions populaires nous donnent une image exhaustive de la vie d'une société donnée. Elles confèrent à cette vie un éclat et en même temps une légitimité, car c'est l'existence humaine qui vient se proclamer en tant que telle, à travers ces coutumes et traditions qui mettent entre les mains des hommes les armes par lesquelles ceux-ci pourront affronter les secrets de l'existence et les problèmes de la vie.

Coutumes et traditions populaires constituent également l'outil par lequel l'homme consolide ses rapports avec la société à laquelle il appartient. Elles forment, en outre, le creuset dans lequel se fondent les autres éléments du patrimoine populaire, car elles représentent l'acte social que chaque membre d'une communauté se doit de respecter, affirmant de la sorte son attachement à s'intégrer au groupe et à marquer la satisfaction et l'engagement que lui inspire le sentiment d'appartenance à la communauté.

Fait pour répondre en toute circonstance aux exigences du groupe, l'acte social

passe d'un membre de la communauté à l'autre de manière à définir le comportement approprié et les règles qui commandent les décisions individuelles. De telles lignes de conduite génèrent fort souvent des formes d'expression langagières, littéraires, musicales ou gestuelles novatrices.

Les coutumes ont un lien direct avec les croyances des gens. Elles y puisent leur inspiration et leur forme d'organisation. Il n'est de famille, de clan, ni de nation qui n'ait le respect de ses coutumes et traditions. Celles-ci accompagnent au plus près la vie de l'individu et celle du groupe autant qu'elles s'adaptent aux évolutions. C'est ce qui fait que certaines ont fini, avec le temps, par disparaître et d'autres par se transformer. Mais un examen approfondi des comportements individuels ne tarde pas à faire apparaître la continuité des coutumes et traditions, quand bien même celles-ci auraient pris en apparence de nouveaux habits ou une gestuelle d'emprunt.

Les progrès fulgurants des études en sciences humaines ont permis de grandes

## יָא רַבּבִּי תַזְ'מָאעָנָא פִּי אָרְלְנָא/ פִּי אַקריב מְקְלָאשׁנָא/ וּנְרַזְ'עוּ לְחוֹר'יָתְנָא הָנָא/ וּזִ'מִיע יִשְׂרָאֵל כוָאנָנָא/ אַה סִידְנָא/ וּזִ'מִיע יִשֹׂרָאֵל כוָאנָנָא

יָא רבּבִּי תִז'מָאענָא פּי אָרלנָא/ פּי אַקריב מְקּלָאשנָא/ ונְרַזִּ'עוּ לְחוֹרְ'יָתְנָא חנא/ וז'מיע ישראל כואננא/ אה סידנא/ וז'מיע ישראל כואננא

inséparable d'un credo dépassant la perception rationnelle.

Le rêve et les espérances du juif marocain qui le portent vers un monde - la terre mère – où régneraient la quiétude et la liberté, où les valeurs du bien trouveraient leur patrie, où se dissiperaient les voiles de l'injustice et disparaîtraient toutes les formes d'iniquité et d'exploitation constituent autant d'aspirations légitimes que le juif partage avec les autres humains. Mais seule, semble-t-il, l'imagination répond à cet élan – individuel ou collectif - de l'être, dès lors que ce dernier se heurte à la dure réalité ou à une situation historique difficile contre lesquelles, incapables de résister aux coups du sort et aux aléas de l'histoire, viennent se fracasser les rêves et les espoirs.

Le conteur juif marocain vit dans un état psychique marqué par le déséquilibre, un peu comme si l'un de ses organes se fût perdu à une époque de sa vie où la conscience n'aurait pas encore mûri, où l'âme se serait livrée à un combat contre elle-même pour se contraindre à dépasser cette étape de manque pour atteindre à cet équilibre où elle retrouverait l'« organe manquant », lequel n'est autre dans l'âme du créateur que le temple sacré. « Lorsque l'être sent que quelque chose lui a été enlevé, sa pensée se tourne (...) vers telle

ou telle représentation d'un mal insidieux qui court dans les replis de l'univers.

Tapie dans les profondeurs de l'être, cette inquiétude se traduit souvent par un sentiment de séparation et de perte.

Quelque chose semble alors manquer à notre vie, notre existence serait devenue une sorte d'étendue déchirée, éparpillée, inachevée, et il se serait formé au fond de nous-mêmes les prémisses du sentiment que l'existence ne devrait pas être telle, et que nous avons perdu ce qui est essentiel à notre bonheur.

L'imaginaire juif dans le conte populaire de Joseph signale quelque chose (un rêve) qui s'est construit historiquement et religieusement dans l'inconscient culturel de la nation juive et qui a imposé son autorité aux individus non pas seulement dans le domaine des représentations, mais aussi dans celui de la création – pour ne pas dire qu'il est le sujet même de la création. L'étude de cet imaginaire a permis à l'auteur d'élaborer une image vivante de la subjectivité du conteur juif en train de construire ses rêves et de passer en revue les malheurs et les blessures qui en ont découlé.

Abdelkarim Al Souf Maroc

## L'IMAGINAIRE DANS LE CONTE POPULAIRE JUIF MAROCAIN

## Le conte du Prophète Joseph comme exemple



Le conte populaire met en jeu un ensemble d'éléments spécifiques péripéties passionnantes, hautes valeurs, grands objectifs, etc. - qui concourent à captiver le lecteur. C'est l'une des raisons pour lesquelles il est considéré comme l'un des arts littéraires les plus anciens que les documents écrits ou la mémoire des hommes ont conservé. Parmi les rôles importants que le conte populaire a joués et les facteurs qui ont contribué à son émergence, l'auteur souligne le fait que ce type de récit a servi à transmettre des événements, à suppléer à certaines réalités, à critiquer la société, mais aussi à enseigner et à dénoncer les diverses formes d'injustice et d'oppression auxquelles les peuples ont été confrontés au long des siècles.

Le conte juif marocain ne sort pas de ce cadre. Son auteur a, lui aussi, réussi à se doter d'une marge de liberté qui lui permet d'exprimer son point de vue, ses aspirations et ses espoirs les plus illimités. Ceux-ci consistent, en premier lieu, à s'arrêter sur les étapes de l'histoire générale du judaïsme qui ont immortalisé certaines figures du passé, telle celle de Joseph (le Prophète Youssouf, que la Paix soit sur lui), qui ont une profonde résonance sur l'âme juive. En deuxième lieu, le conte jette une lumière crue sur le présent de la communauté israélite. Il permet, en troisième lieu, d'exprimer des rêves, des objectifs, des espérances, ou d'imaginer un autre monde auquel aucun sens ne permet d'accéder, mais qui se trouve lié au plus profond de la pensée créatrice à une aspiration spirituelle la vue de façon créative, expressive et efficace.

Pour développer notre culture populaire, lui donner plus d'impact et en tirer les meilleurs enseignements, il nous incombe d'étudier les modalités de la perception visuelle ainsi que le sens et la symbolique de l'image afin d'en déchiffrer les codes et d'en percer les secrets. Un ensemble d'éléments ont été définis qui servent à renforcer le rôle de la culture visuelle dans l'épanouissement de ce type de culture.

## L'auteur les résume dans les points suivants:

- La culture visuelle et sa contribution à l'enrichissement intellectuel du récepteur.
- 2) Le processus d'intellection technique de l'image et d'apprentissage des compétences qui y sont liées.
- 3) La notion de culture populaire et son rapport au développement.
- Le développement et le renforcement des arts populaires à travers l'utilisation de l'image.

Nos connaissances en matière de culture visuelle peuvent constituer un moyen pour mettre en lumière les éléments constitutifs de la culture populaire. Ceux-ci représentent en effet autant de réponses logiques et nécessaires à la réalité actuelle en même temps que l'aboutissement sous de multiples formes et modalités de l'interaction entre l'homme et le milieu réel. La culture visuelle est également partie intégrante de la langue car elle est constituée d'un ensemble de symboles aux nombreuses significations et orientations. Elle devient une langue qui s'offre à la lecture mentale avant de se manifester concrètement, réduisant d'autant la



distance avec le récepteur. La culture visuelle est considérée comme un reflet de la culture en général ou comme un "état" culturel qui contribue à la production et à la reproduction de la culture par différents moyens et à travers divers concepts écolo-techniques. L'image joue de multiples rôles dans la formulation et la conservation des arts. C'est elle qui fait que l'art a un si fort impact sur nous. Elle contribue au même degré, si ce n'est plus, à la conservation de la culture sur une large échelle. D'un autre côté, notre perception de la signification, de la symbolique et de la fonction des images ainsi que de leur impact sur la sensibilité est de nature à nous aider à sauvegarder, à conserver et à développer les arts populaires sous toutes leurs formes et représentations, à travers les siècles. L'examen attentif des arts des peuples primitifs montre à l'évidence que la sensibilité esthétique est un instinct que la plupart des hommes ont reçu en partage, par-delà leur niveau mental, et que les arts populaires sont un miroir de la société dont elles expriment le legs qu'elle a reçu en héritage tout autant que sa culture présente et les perspectives qui s'offrent à elle sur la voie du développement intellectuel et artistique et de la créativité authentique, mais aussi de l'adhésion aux œuvres du génie populaire, de l'étude et de la préservation de ce précieux patrimoine en tant qu'il est l'expression de l'identité de la nation.

> Wala Mahmud Mohammed Egypte

## LE RÔLE DE LA CULTURE VISUELLE DANS L'OBSERVATION DES ELEMENTS CONSTITUTIFS DE LA CULTURE POPULAIRE

La culture visuelle constitue un apport essentiel à la culture universelle. La compréhension que nous avons de l'image et des significations dont elle est porteuse nous offre une précieuse occasion pour réenregistrer cette culture de façon nouvelle et féconde au moyen de notre acquis visuel. L'image est un langage moderne, elle représente l'une des principales composantes de la culture contemporaine. Elle est culture, pensée et production économique et technologique, et non pas simple plaisir ou imitation technique ne reposant sur aucun savoir précis.

L'homme vit au sein de la société à laquelle il appartient à travers une perpétuelle interaction, elle-même productrice de socialité et reposant sur une spécificité primordiale et fondamentale qui est sa capacité à s'adapter à la diversité féconde et à la multiplicité productrice de réponses toujours renouvelées et non pas de stéréotypes sans véritable cohérence. A cet égard, tout être humain œuvre à se créer à l'intérieur de la société un monde à lui, fondé sur l'échange et le partage. Il édifie de la sorte une culture qui est la sienne, dans l'espace et le temps, et acquiert un statut dans le cadre écologique qui est le sien et à l'intérieur de la sphère mentale dont il s'est doté et de l'approche dialogique qu'il a définie dans son rapport aux autres. C'est à ce niveau que l'on perçoit la nécessité de faire le lien entre culture visuelle et culture populaire, les deux entretenant des rapports aussi étroits que spécifiques qui génèrent une haute valeur culturelle et artistique.



L'image a été au principe d'un nombre considérable de grandes réalisations qui ont bénéficié, au cours des âges, à l'ensemble de l'humanité, selon de nombreuses voies, modalités et finalités qui, toutes, ont concouru à servir cet objectif. L'image a, en outre, des significations, des éléments constitutifs et des valeurs propres, dans la mesure où elle permet une grande économie de temps et d'efforts. La culture visuelle contribue à représenter les savoirs à travers une image observable, faisant des connaissances abstraites des entités visibles qui illustrent et rendent plus compréhensibles des idées qui n'apparaissaient pas avec toute la clarté nécessaire – si ce n'est dans des contextes spécifiques qui sont ceux de la haute spécialisation. L'image envoie à cet égard des signaux directs et indirects qui visualisent l'image mentale en la transformant en une image qui s'offre à

## POUR REDONNER SES LETTRES DE NOBLESSE A LA POESIE POPULAIRE ALGERIENNE : EVOLUTION ET GRANDS MAITRES DE CET ART

Parler de littérature populaire c'est répondre à une urgence imposée par la problématique de la recherche sur les valeurs culturelles, sociales et intellectuelles authentiques qui sont constitutives la personnalité nationale. La littérature populaire est l'un des fondements de la culture d'un pays. Les recherches qu'elle appelle ont toujours un lien étroit avec l'identité culturelle d'une nation donnée, car une communauté dépourvue de patrimoine ne peut avoir ni présent, ni futur, pas plus qu'elle ne peut prétendre à la durée.

Une telle urgence est, sans aucun doute, dictée par le devoir et la responsabilité qui incombe à chaque nation d'affirmer son être, de définir son identité et de se doter des moyens de garantir sa pérennité et ses capacités de résistance, dans un contexte général de surenchère intellectuelle, politique, culturelle, idéologique et technologique.

A l'instar des autres littératures nationales. la littérature populaire algérienne se caractérise par la pluralité et la variété de ses formes d'expression (arabe littéral, langues étrangères, dialectes locaux, mais aussi proverbes, charades, récits légendaires, poésies en dialectal...). Ces formes et ces genres sont organiquement liés aux préoccupations et aux espérances des hommes et à la dynamique sociale, politique, psychologique qui anime ces hommes dans le cadre de la nation. On ne s'étonnera pas dès lors que, de la même façon que la langue officielle a vu émerger une littérature propre, le dialecte national ait donné naissance à une littérature populaire qui est l'expression des

sentiments et des aspirations des classes déshéritées. On s'étonnera, par contre, que cette littérature soit tenue à l'écart des programmes d'études et de recherches et ne soit que rarement reconnue par les institutions scientifiques, quand elle n'est pas ignorée ou rabaissée par certains universitaires investis, comme on dit, d'un statut officiel. Ceux-ci estiment souvent que cette littérature populaire est de nature à mettre en cause la place de l'arabe littéral, d'encourager l'émergence de troubles au sein de la nation et de revivifier les langues vernaculaires des minorités, alors qu'il n'en est rien dans la réalité.

La littérature populaire authentique est en fait le vrai moteur de l'unification du peuple, dans la mesure où elle contribue en toute circonstance à transformer les revers et les coups du sort en autant de victoires. Cette littérature n'engage pas le combat, sabre au clair, mais elle relate les victoires de façon fidèle et les défaites en mettant l'accent sur les douleurs et les regrets.

Cette étude vise à mettre en lumière la littérature populaire algérienne, à en souligner l'importance, à relever les thèmes, les valeurs, ainsi que les structures artistiques et esthétiques qui font sa force, et à faire connaître les maîtres de la poésie populaire de ce pays et, plus particulièrement, le texte poétique qui a besoin d'être étudié, analysé et défendu contre l'oubli et la marginalisation.

Jalloul Douagi Abdelkader Algérie



Le conte populaire est une des composantes essentielles de la culture universelle. Il naît avec la prise de conscience par l'enfant de son être au monde et constitue un des domaines féconds des études sociales, culturelles et anthropologiques, ainsi que de la critique littéraire. Les études qui lui sont consacrées dans le monde arabe demeurent marginales, comparées à celles qui portent sur la littérature classique qui est en arabe littéral. Il s'agit pourtant d'un domaine important car le conte relève de la littérature orale qui est, plus que toute autre, capable d'exprimer les thèmes et les véritables composantes de la culture de la grande majorité des peuples. Le conte est aussi, d'un autre côté, une composante essentielle de la littérature non populaire.

La sîra (geste) hilalienne se subdivise en trois parties :

Première partie: Elle relate l'histoire des Banu Hilal qui commence dans la presqu'île arabique, au Yémen, et se poursuit à Nadjd. Elle cite, parmi leurs cheikhs et leurs valeureux chevaliers, Jabeur et Jubayr, l'un et l'autre fils de Mondher al Hilali. Jubayr est monté à Nadjd dont il devint, par la suite, le sultan. On compte parmi les descendants de

Jabeur l'émir Hazem et l'émir Rezk qui furent les gouverneurs de l'une des régions du Yémen. L'émir Rezk épousa la fille du Cherif de la Mecque dont il eut un fils à la peau foncée qui reçut d'abord le nom de Baraket avant d'être appelé Abu Zayd.

Deuxième partie: Elle relate la migration des Banu Hilal vers le Nedjd, à la suite de la famine qui a frappé leur terre natale, au Yémen. La Sîra hilalienne évoque des guerres qui ont duré des années entre diverses branches de la tribu de Banu Hilal.

Troisième partie: Ici, les péripéties tournent autour de l'expédition des Banu Hilal au Maghreb. Accompagné de ses partisans, Abu Zayd se met en route vers Tunis, à la recherche d'une terre fertile, à l'époque où la famine a frappé le Nadjd. La geste raconte comment il entra en contact avec les Berbères, puis les conflits entre les Hilaliens et Al Zennati Khalifa et Dhiab ibn Ghanem qui s'achevèrent par la mort violente d'Al Zennati Khalifa. Les Hilaliens s'opposèrent alors sur le partage des biens d'Al Zennati, puis une guerre éclata entre Abu Zayd et Dhiab au terme de laquelle le second donna la mort au premier.

Mahmud Romdhan Al Jabour Jordanie

## LA GESTE HILALIENNE ENTRE ORALITE ET TRANSMISSION ECRITE



Beaucoup de chercheurs insistent sur la nécessité de faire la différence entre légende et conte. Trois notions doivent cependant être distinguées au niveau des procédures d'analyse, même s'il s'y rencontre des points d'intersection ou de convergence. La légende est liée à la mythologie, elle a un caractère religieux et représente, pour reprendre les mots de Firas Al Sawah, « la première aventure de l'esprit ». Le même critique estime que le conte populaire se distingue du récit merveilleux et du récit héroïque par les préoccupations sociales qui s'y expriment, et par ses thèmes qui tournent presque exclusivement autour de questions en rapport avec les relations sociales, et plus particulièrement familiales. Le conte populaire relève de l'effort des hommes qui tentent d'expliquer ce qui est et ce qui survient. Le conte, dont il n'est pas exclu qu'il soit né dans certains cas de ces tentatives, et qu'il ait pris par la suite une coloration populaire au gré du milieu et des mutations culturelles de la

société, est « la relation d'un événement ancien, transmise par voie orale, d'une génération à l'autre, à moins qu'il ne s'agisse d'une libre création narrative que l'imagination populaire a tissée autour d'événements importants ou de figures et lieux historiques. » Quant au récit merveilleux, il est lié à des narrations et à des relations qui nous transportent hors du réel. L'oralité semble être l'une des premières caractéristiques du conte alors que la légende se rattache à l'écrit. Le mot arabe ustura (mythe et/ou légende) vient d'ailleurs de sattara qui signifie écrire (littéralement : tracer des lettres).

Proche du conte est ce type de narration que l'on appelle en Egypte hoddotha (littéralement : bref propos), qui est une sorte de diminutif propre au dialecte égyptien, construit sur le verbe haddatha (prendre la parole pour raconter), et fréquemment utilisé par les populations rurales.

## MEMOIRE ET PATRIMOINE CULTUREL IMMATERIEL

Le débat que nous allons engager sur la base de la réflexion que je vous propose porte, comme l'indique le titre, d'un côté, sur un mécanisme ou un processus – la mémoire – qui constitue l'une des marques distinctives de l'animal, en général, et de l'homme, en particulier. Il porte, d'un autre côté, sur le patrimoine, mais pas n'importe lequel, le patrimoine culturel immatériel, soit ce vaste fonds de savoir qui n'a pas de limites, qui est tout à la fois ancien et nouveau, et sans lequel la réalité matérielle ne peut survenir, exister et se perpétuer.

Le rapport entre mémoire et patrimoine immatériel peut, à première vue, paraître une question facile à cerner, elle est en fait complexe et pluridimensionnelle. Sa complexité tient, en premier lieu, au fait que le patrimoine culturel immatériel est, par sa nature même, cognitif, ce qui signifie qu'il ne peut prendre forme que dans la matière, les idées ou la subjectivité. Il n'a de lieu qu'en la mémoire, ce dont il découle cette première équation : mémoire = patrimoine, et viceversa. En d'autres termes, le patrimoine est une composante essentielle de la mémoire, peut-être même en est-il la composante la plus étendue. Cela explique que certaines de nos études s'accordent à considérer le patrimoine immatériel comme étant « la mémoire collective cognitive et pratique en tant qu'elle est à la fois actuelle et ancienne. » De ce fait, ce patrimoine représente, à côté de la composante biologique et nerveuse, la deuxième composante essentielle de l'être humain. Mais, pour ne pas faillir au devoir d'exactitude, nous devons mettre l'accent sur une troisième composante, qui est étroitement liée aux deux autres, celle que l'on appelle : « la coutume ».

Pour bien comprendre de façon pour ainsi dire exclusive l'action de la mémoire

collective dans son rapport au patrimoine culturel immatériel – et je parle d'exclusivité pour ne pas trop m'étendre sur le sujet–, nous avons laissé de côté les aspects du fonctionnement mnémonique liées à la société, à l'économie et, de façon plus particulière, à la pensée, la mémoire spécifique appelant des lectures appropriées à chacun de ces domaines.

Il reste une question à laquelle nous avons, par moments, fait allusion dans cette réflexion et qui mérite d'être davantage étudiée et discutée, c'est celle de « l'avenir du patrimoine culturel immatériel à l'époque de la mondialisation ». Et si nous avons voulu conclure notre propos en mettant précisément l'accent sur cette question, c'est que nous sommes conscient que les vagues de la mondialisation qui ont, depuis quelques décennies, submergé nos peuples arabes et produit de véritables bouleversements ont eu un impact encore plus grave sur notre patrimoine tant matériel qu'immatériel, et frappé l'entité culturelle arabo-islamique de façon violente et destructrice. Le décalage est en effet énorme entre les ravages ainsi causés et les efforts consentis par nos institutions nationales pour tenter, en l'absence d'une stratégie cohérente et prospective, de préserver ce patrimoine, car ces efforts n'ont abouti jusqu'ici qu'à sauver quelques échantillons patrimoniaux que l'on regarde comme autant de pièces de musée exposées aux visiteurs ou de précieuses reliques rangées sur les rayons des bibliothèques.

> Abederrahmane Ayoub Tunisie

sans laisser de trace sur le long terme. Il serait tout aussi important qu'ils voient que l'impact fondamental de l'action culturelle et éducative est, par contre, fait pour durer, et que, plus que tout autre, il porte la marque de l'efficacité et de la pérennité. C'est pour cette raison que l'institution koweïtienne de l'information a opté pour une démarche conjuguant le travail d'information qu'appelait le devenir de ce jeune Etat et une action culturelle et artistique de fond, démarche dont nous n'avons cessé de cueillir les fruits.

Aujourd'hui, c'est avec toute l'audace des pionniers, et avec la vision et la volonté politiques qu'impose le défi que l'Emirat de Sharjah – qui fait partie de l'Etat des Emirats Arabes Unis – a pris l'initiative de créer l'Institut du patrimoine de Sharjah, consacré à l'enseignement des sciences du folklore et des sciences annexes. Une telle réalisation s'inscrit dans le cadre d'une action officielle dévolue à l'héritage culturel local et mondial dont le but de donner à ce legs la place qui lui revient. Une telle institution est appelée à rayonner au-delà des frontières de cet Emirat et à toucher l'ensemble de la région.

De telles initiatives ne peuvent, il va de soi, réussir et durer sans être soutenues par une volonté politique, une planification scientifique et administrative rigoureuse et un appui financier propre à les pérenniser et à les mettre à l'abri des aléas. Il suffit à cet égard de suivre les efforts consentis par Son Altesse le Docteur Cheikh Sultan ibn Mohammed Al Qassimi, membre du Conseil Supérieur des Emirats Unis, Gouverneur de Sharjah, au service de la scène culturelle de l'Etat des Emirats et ailleurs, pour mesurer la place essentielle qu'occupe le patrimoine

en tant que valeur centrale autour de laquelle gravitent de près ou de loin les autres activités. Il suffit également d'observer l'évolution des festivités organisées annuellement dans le cadre des Journées du patrimoine de Sharjah, de penser à l'établissement sur un vaste espace d'un Village du patrimoine doté des services et des facilités les plus variées, de songer aussi à l'accueil du projet du Fonds du folklore arabe, à l'institution du Prix international de Sharjah du patrimoine culturel, à côté de bien d'autres festivals des arts populaires locaux et internationaux, et à l'ouverture à Sharjah de représentations d'Organisations non gouvernementales en charge de la culture populaire, telles que l'IOV, la CIOFF, l'ECOSOC, et d'autres, pour comprendre le rôle axial donné par Sharjah à l'héritage culturel.

La désignation d'une élite d'experts et spécialistes arabes avec pour mission d'œuvrer à élaborer des visions et des programmes et à définir un cursus d'enseignement et de formation propre à répondre aux ambitions de cet Institut du patrimoine qui vise à s'élever aux plus hautes marches de l'excellence académique, la désignation d'une telle élite placée sous la direction du Dr Abdulaziz Abdurrahman Al Muslim, Président dudit Institut, et sous le regard vigilant de Son Altesse le Gouverneur de Sharjah, ne peut qu'inscrire cette institution dans le sillage des plus anciens établissements qui ont éclaboussé de leur éclat l'ensemble de leur environnement.

Voilà comment on sert la cause de la culture... et voilà comment on édifie l'homme.

Ali Abdallah Khalifa Chef de la rédaction

## UN INSTITUT DU PATRIMOINE AU GOLFE ARABE SERVIR LA CULTURE... EDIFIER L'HOMME

Innombrables sont les hautes œuvres bâties par l'Etat du Koweït, mais on ne peut ne pas s'arrêter devant ces deux grandes réalisations : "L'Institut supérieur des arts musicaux" et "L'Institut supérieur des arts de la scène", qui ont marqué de leur empreinte le mouvement artistique dans l'ensemble de la région, en ouvrant leurs portes et en offrant de multiples facilités aux étudiants des pays du Golfe et du reste du monde arabe.

Le Ministère koweïtien de l'information a recruté les meilleures compétences arabes spécialisées dans les deux domaines du théâtre et de la musique pour enseigner ces matières et administrer ces Instituts. Cet effort a conféré une nouvelle dynamique au mouvement théâtral et artistique dans cette partie du monde ; il a ouvert de nouveaux horizons au Koweït et aux Etats du Golfe arabe, ce qui a contribué à changer le regard de la société sur ces arts et à faire évoluer la perception, les idées, les ambitions et les aspirations des jeunes générations du Golfe.

Le Ministère bahreïni a, de son côté, dépêché ses élites parmi les diplômés de l'enseignement secondaire et les jeunes talents du pays pour faire des études dans ces institutions. Une nouvelle génération s'est ainsi formée dans les différents domaines des arts de la scène, ce qui a grandement contribué à l'essor du mouvement théâtral bahreïni. Certains se sont illustrés par des œuvres produites pour la scène,



## معهدالشارقة للتراث SHARJAH INSTITUTE FOR HERITAGE نصون التراث ... نحفظ الهوية

d'autres par des travaux de haute qualité pour la télévision ou le cinéma, d'autres encore par des compositions ou des performances musicales ou chantées. Beaucoup de ces étudiants ont, en outre, poursuivi leur cursus dans des établissements réputés, hors du Koweït, afin d'aspirer aux plus hauts niveaux de spécialisation.

Qui observe les productions et le développement du mouvement théâtral au Koweït, et regarde la liste de ses célébrités et des nombreuses troupes de théâtre ou de musique qui y ont fleuri ne peut qu'admirer le rôle essentiel joué par ces deux Instituts, tout au long de leur histoire, et de noter que ce rôle se poursuit, aujourd'hui encore, avec compétence et efficacité.

Il serait du meilleur augure que les responsables de l'information dans nos pays prennent conscience du fait que le travail dans le domaine qui est le leur est, nécessairement, tourné vers l'instantané, qu'il poursuit des objectifs appelés à devenir rapidement caducs, et qu'il constitue, de ce fait même, une machine qui broie tout sur son passage,

23

UN INSTITUT DU PATRIMOINE AU GOLFE ARABE SERVIR LA CULTURE... EDIFIER L'HOMME

## 25

MEMOIRE ET PATRIMOINE CULTUREL IMMATERIEL



26
LA GESTE HILALIENNE
ENTRE ORALITE ET TRANSMISSION
ECRITE

## 28

POUR REDONNER SES LETTRES DE NOBLESSE A LA POESIE POPULAIRE ALGERIENNE : EVOLUTION ET GRANDS MAITRES DE CET

EVOLUTION ET GRANDS MAITRES DE CET ART

## 29

LE RÔLE DE LA CULTURE VISUELLE DANS L'OBSERVATION DES ELEMENTS CONSTITUTIFS DE LA CULTURE POPULAIRE



# Index



31

L'IMAGINAIRE DANS LE CONTE POPULAIRE JUIF MAROCAIN Le conte du Prophète Joseph comme exemple

33

LES ANCIENNES COUTUMES ET TRADITIONS DU MARIAGE DANS LES ÉMIRATS ARABES UNIS

35

LE ZÂR AU SOUDAN UN TRAITEMENT PSYCHIQUE POPULAIRE



**37** 

LE CULTE DU CHEF DANS LA POESIE ORALE MAROCAINE LA ÎTA ABDIENNE COMME EXEMPLE

39

L'INFLUENCE DES CULTURES DU DESERT ET DE LA VILLE SUR LE TISSAGE AU MOYEN DU SADW AU KOWEIT

41

COMPETENCES ET SAVOIRS DU MENUISIER TRADITIONNEL DANS LA FABRICATION DES ANCIENNES PORTES DANS LA REGION DE NEFZAOUA

## Conditions et règles de la publication

La Culture populaire accueille les contributions proposées par des chercheurs et des universitaires de toutes les régions du monde. Sont retenues les études et communications scientifiques de qualité relevant des domaines du folklore, de la sociologie, de l'anthropologie, de la psychologie, de la sémiologie, de la linguistique, de la stylistique, de la musique, dans la mesure où les études ont un rapport avec la culture populaire, à ses différents niveaux et à travers ses multiples thématiques. Les textes proposés doivent répondre aux conditions suivantes:

- La matière publiée par la revue exprime l'opinion de son (ou de ses) auteur(s) et pas nécessairement celui de La Culture populaire.
- La revue accueille les interventions, commentaires ou rectifications relatives aux contributions publiées et les publie dans l'ordre de leur réception, selon les conditions de l'impression et de la coordination technique.
- Les matières proposées à la revue pour publication doivent être imprimées électroniquement et se situer dans les limites de 4000 à 6000 mots; ces textes doivent être accompagnées d'un résumé de deux pages de format A4 qui seront résumés en anglais et en français ainsi que d'un curriculum scientifique succinct de (ou des) auteur(s).
- La revue examine avec le plus grand soin les contributions, notamment celles accompagnées de photographies ou de dessins explicatifs qui constituent un support technique et artistique de poids au texte publié.
- La revue s'excuse de ne pouvoir prendre en compte les textes écrits à la main.
- L'ordre des textes et des noms obéit dans chaque livraison à des considérations techniques et n'a aucun rapport avec la notoriété ou le niveau scientifique de l'auteur.
- La revue refuse catégoriquement de publier toute matière ayant déjà fait l'objet d'une publication ou proposée pour publication à d'autres instances. Au cas où la revue a été amenée à publier par inadvertance une matière déjà parue ailleurs, celle-ci ne pourra plus à l'avenir accepter les contributions proposées par l'auteur de l'infraction.
- Les manuscrits envoyés à la revue ne sont pas retournés à leurs auteurs, que la matière ait été publiée ou pas.
- La revue informe l'auteur dès réception de l'arrivée de sa contribution; elle l'informe ensuite de la décision du Comité scientifique en ce qui concerne sa publication.
- La revue accorde une récompense financière appropriée à chaque matière publiée, conformément au tableau des primes et salaires qu'elle a adopté; une récompense spéciale est prévue pour les contributions accompagnées de photos et/ou dessins. Chaque auteur est tenu de communiquer à la revue son numéro de compte personnel, ainsi que les nom et adresse de sa banque, son numéro de téléphone portable et son adresse électronique.
- Les matières sont envoyées à l'adresse électronique de La Culture populaire: editor@ folkulturebh.org
- ou par la poste, à l'adresse suivante: B.P. 5050 Manama. Royaume du Bahreïn. Pour plus de détails, s'il vous plaît visitez:

www.folkculturebh.org

## Comité de rédaction

#### Ali Abdulla Khalifa

- PDG
- Rédacteur en chef

#### Mohammed Abdulla Al-Nouiri

- Président du comité scientifique
- Directeur de rédaction

## Abdulqader Aqeel

 Directeur général adjoint des affaires techniques et administratives

#### **Nour El-Houda Badis**

Directrice de la recherche

#### Membres de la rédaction

- Husain Mohammed Husain
- Hassan Madan

## Sayed Ahmed Redha

- Secrétariat de Rédaction
- Relations internationales

#### Firas AL-Shaer

Traduction de la section anglaise

## **Bachir Garbouj**

- Traduction de la section française
- Translation website www.folkculturebh.org

Noman al-Moussawi
Bouhashi Omar
Fareeda Wong Fu

Russian
Spanish
Chinese

#### Amr Mahmoud El-krede

Réalisation Technique

## Shereen A. Rafea

Coordinatrice de Liaison I.O.V.

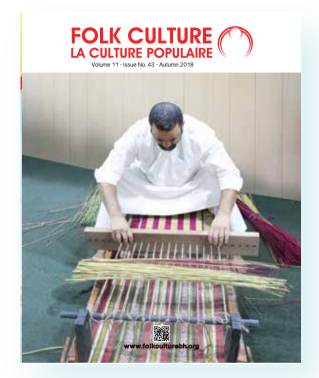
## Hassan Isa Aldoy Maryam Yateem

 Website Design And Management

## LA CULTURE POPULAIRE

Revue Spécialiséé Trimestrielle

Volume 11 - fascicule 43 - Automne 2018



## **Subscription Fee**

## Kingdom of Bahrain:

- Individuals BD 5
- Official Institutions BD 20

#### **Arab Countries:**

Individual \$30
Official Institutions \$100
EU Countries: Euro 60
USA & Autres \$70

## Make cheques or money orders Payable to:

Culture Populaire

#### **Compte Bancaire Numéro:**

IBAN: BH83 NBOB 0000 0099 619989 -

SWIFT: NBOB BHBM -Banque National De Bahrein.

## **Imprimeur**

Awal press - Bahrain

# Traditional Carpentry and Ancient Doors in the Nafzawa District





A district in southeast Tunisia, Nafzawa is in Qibli province, which is divided into northern and southern regions.

A vast area of the northern region is covered with oases of palm trees due to the abundance of natural spring water. People settled in this region long ago, as evidenced by ruins near Brembah Spring in Tunisia. The sand dunes of the southern region extend to Ghadames in the south and Souf Wadi in the west. Arab and Berber tribes used to travel around this region raising cattle.

The different lifestyles are reflected in the crafts of each region. While construction and crafts made with fronds prevail in the north, weaving and leather items are widespread in the south. Due to the region's isolation, the traditional techniques used to make crafts have endured; this is also apparent in Morocco's mountainous and desert areas. Even in the most developed countries, traditional crafts are more prevalent in rural areas than in cities and villages.

This study focuses on ancient doors in the northern part of Nafzawa from the late 19th century to the beginning of the 20th century. It is a result of fieldwork conducted between 2006 and the beginning of 2011 as part of a general study of traditional houses in the villages in desert oases in southern Tunisia.

This study will provide an ethnographic description of the different types and parts of traditional doors by highlighting the craftsmen's talents, knowledge, experience and skills, and the evolution of his tools. The Convention for the Safeguarding of the Intangible Cultural Heritage focuses on the practices, representations, forms of expression, knowledge, skills, instruments, objects, artefacts and cultural spaces associated with communities, groups and, in some cases, individuals

Mohammed Al Jazirawi Tunisia

# The Impact of Desert and City Cultures on the Traditional Sadu Craft and Products in Kuwait



Textiles and their raw materials and artistic elements and designs can offer us insights into the textile-makers' knowledge, expertise, and skills.

Textiles of various types and purposes can also be considered indicators of the level of development and urbanisation in different societies and civilisations; they may even serve as evidence of a society's levels of artistic and technical development.

'Sadu' is a type of traditional hand-woven textile produced by nomadic Bedouin women in Kuwait and in other tribes and countries. It is important to study the factors that led to the emergence and survival of this craft, which has been around for centuries.

## This study poses several important questions about the craft and products of Sadu:

- I) Why did Bedouin tribes in Kuwait develop Sadu, and why is it still used?
- 2) How is Bedouin culture related to the craft and products of Sadu in Kuwait?
- 3) Did the culture of the city affect the craft and its products? If so, how?
- 4) In the coming years, which culture is expected to have the greatest impact on the craft and products of Sadu? And why?
- 5) Can we create a harmony between Bedouin culture and city culture in order to support and develop the craft and products of Sadu?

#### This study aims to:

- Define culture and the factors that influence it
- 2) Compare the culture of the desert to that of the city
- Study the effects of both Bedouin and city culture in Kuwait on the craft and its products

In this study, we used the inductive method to collect the required information. The researcher served as a consultant to the AI Sadu Weaving Cooperative Society in Kuwait from 1998 until the end of 2015; his experience helped him inform people about the role and current status of Sadu.

The results indicate that both Bedouin culture and the culture of the city had obvious effects on the craft and its products. These effects were evident in the patterns, designs and raw materials used, and in the development of the loom. The Bedouins' migration to various cities and suburbs in Kuwait has led to an obvious decline in the craft of Sadu, and in the quantity and quality of Sadu products.

Like many other traditional handicrafts in Kuwait, Sadu will die out unless officials and the community intensify their efforts to protect and preserve this traditional handicraft.

Ali Salih Al Najadah Kuwait



a great deal about the tribal community and its oral traditions in Asifi and Morocco. It also focuses on the portrayal of leadership in the sung poetry of Abdiyah Ayta; this poetry makes reference to politics by alluding to some of the characteristics of the leader of Abda and its suburbs (characteristics that are not usually obvious).

To address the topic more broadly, the process started with a conceptual study which tackled the definition of Ayta as oral and sung poetry and traditional music. It was shown that Ayta is a Bedouin art form that Arab tribes brought to Morocco. This art form consists of sung poetry that describes village life and villagers' ways of expressing themselves. These mostly anonymous texts were collectively composed at different times. The result is poetic texts that were combined using the 'Hattat' technique and sung to a rhythm provided by traditional instruments; the performance is inspired by the rural environment.

We identified Abdiyah Ayta as an example of heritage that can be found throughout Morocco. Influenced by the place in which it appears, it is known as 'Al Mirsawi' in Al Shawyah and Casablanca, 'Al Huzi' near

Marrakesh, and 'Al Hasbawi' or 'Al Abdi' in Asifi.

Leadership connected the capital of Morocco — where the sultan lived — and the city's outskirts, where the tribes lived. The method of governance, the leaders' power, and their luxurious lifestyles had impacts on the tribe's economy, social life, music, and singing styles. This is evident in Ayta's texts; Abdiyah Ayta in particular reflects the authority and power of the southern leaders, who were more dominant than other Moroccan leaders.

The last part of the study addressed leadership in the poetry of Abdiyah Ayta; this genre of poetry describes the leaders' ways of governing and their lifestyles while depicting their tyranny and the suffering of the tribes.

In conclusion, the study recognised folk culture's role in the poetry of Abdiyah Ayta and its expressive techniques, its role in disseminating information, and the ways in which it enhances aesthetic values and musical performance.

Ahmad Ishtaiwi Morocco

# Leadership in Moroccan Oral Poetry: The Example of Abdiyah Ayta



In the Asifi region, 'Abdiyah Ayta' is an important element of folk culture in the Kingdom of Morocco. Researchers who study history, politics, literature, and sociology benefit from its rich cultural legacy, which includes information about the historical, cultural, traditional, artistic, and musical facets of Moroccan society.

Although it includes singing, performing and dancing, Ayta's main pillar is historical oral poetry, a type of ancient folk poetry that can be considered the first Arab Moroccan poetry. It was brought to Morocco by Arab tribes who came from the East; these tribes added their contributions to the melting pot of authentic Berber musical rhythms.

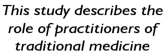
Just as a chameleon changes colour in response to its surroundings, these forms

of oral poetry were coloured by different periods of history in Morocco, so they reflect Moroccan society, culture and tradition.

Today, exploring the oral poetry of Ayta, especially the distinguished Abdiyah style of Asifi city and the Abda region, is an attempt to highlight the role that folk culture and elite written culture play in reflecting the nature of a community. Moreover, it is also to explore the ways in which culture offers insights into a community's lifestyle and ways of thinking. Moreover, this heritage poetry contains gems that make it possible to answer historical and cultural questions that are still relevant today.

This study deals with a considerable portion of the Abdiyah Ayta art form and discovered that this kind of singing reveals

## Zar in Sudan: Folk Psychotherapy



in Sudan, including herbalists, people who treat fractures (Al Basir), cupping specialists, and faith healers.

In mosques where
Sufi sheikhs teach
the Quran, there
are clinics for the
treatment of social
problems and mental

illnesses. The sheikhs of the Zar also play a significant role in the treatment of mental illnesses. This study will focus on Zar, which is used as a treatment for mental illnesses.

Illness is as old as human existence. Before modern medicine, traditional medicine was used to treat illnesses. Traditional medicine involves observing symptoms and administering the treatment in several stages. Written material about traditional medicine reflects values and concepts derived from a belief in spiritual and mental treatments, herbal medicine, and the natural elements. The treatment's success is based on the patient's faith in the medicine and their response to the healer.

Primitive man attributed illnesses to supernatural powers and mysterious forces to which only a limited number of people had access. Illnesses were treated by priests, elders, and men of religion whose families had passed down the secrets of healing; they kept this knowledge secret in order to protect their privileged roles in the community. Treatments include faith healing, amulets, talismans, songs, and music.

In Sudan, traditional medicine is one of the most widely used types of medicine in the world. It is a deep-rooted part of Sudanese culture, which dates back to civilisations — such as the Kushite, Kerma, Meroe, Maqarra, and Alwa ¬— which flourished on the banks of the Nile centuries before the birth of Christ. In Sudan, as in other African countries, modern medicine arrived with colonisation between 1898 and 1956.

According to a map of health services, millions of people with physical and mental illnesses resort to traditional medicine. This is due to their strong belief in traditional healers who are religious, and their lack of access to modern medical services.

Sudan's Zar is a therapeutic ritual based on spiritual beliefs that are centuries old. Throughout history, there has been a cultural overlap in this region, with interactions among Arab, African and European neighbours. We found that Zar, a type of psychodrama, is very helpful in the treatment of mental illnesses.

Umamah Mohammed Al Khair Ukasha Sudan



before the discovery of oil in the period that extends from the middle of the last century until the founding of the United Arab Emirates in 1971.

A light will also be shed on the marriage customs and traditions that have disappeared in the mountainous, coastal and desert communities of the UAE in the past.

The study also focuses on the differences between marriage customs and traditions in the aforementioned regions, with the aim of preserving the UAE's heritage traditions, including marriage customs and traditions, based on the oral narration of one hundred people. These people include those who experienced and practiced these customs in the middle of the last century, and those who lived through the formation of the Union and the various phases that accompanied the emergence of new customs inspired by development and by the increasing openness to other cultures.

This study also identifies customs that have died out, and those that have endured despite significant social changes.

This study monitors and records the names and roles of the men and women who played a significant role as craftsmen and professionals. Cooks, seamstresses, henna artists, and ma'zouns (the men who oversee the signing of marriage contracts) played significant roles in the communities that are the subject of this study.

Our ancestors are no longer with us, but it is our duty to remember their names and deeds, and to pass this information on to future generations. We believe that they made important contributions to the UAE's heritage, and that it is important to study these professions.

We hope that this study will shed light on the individuals who served their communities during this period, and that other researchers might be inspired to study these professions.

> Badriyah Al Shamsi UAE

## Marriage Customs and Traditions of the Past in the UAE



Folk customs and traditions give a more holistic view of a community's life by adding elegance and authenticity. The human essence reveals itself through customs and traditions, which are the weapon that societies use to confront challenges and problems; they are the tool man uses to preserve his relationship with his community.

Folk customs and traditions and folklore are mixed in one melting pot. They represent the conventions that individuals in a community follow in order to prove that they are part of the community. These customs and traditions determine what constitutes good conduct and the rules governing the individual's behaviour, which often includes creative, literary or musical forms.

Customs and traditions are directly connected to people's beliefs, and

they may affect beliefs and ideologies. Families, clans and nations have great respect for their customs and rituals. Therefore, customs and traditions are in harmony with the life of the individual and the community. It can be observed that some customs die out over time, while others evolve. Nevertheless, our study of human behaviour has revealed that customs and rituals endure, even if they appear in new or borrowed forms.

The remarkable progress made in human studies has yielded valuable results in terms of customs, systems and laws, with a noteworthy similarity between ancient customs and the customs that still prevail in today's most civilised societies.

This is the purpose behind this study.
The main objective is to identify marriage customs and traditions in the UAE

# The Imaginary in the Moroccan Jewish folktale: The Story of Yusuf (May peace be upon him)



The folktale highlights aspects that play an important role in making events, values, and noble goals interesting to readers. It is one of the oldest genres of literary work preserved in written documents or in people's memories. The folktale plays important roles by transmitting information about events, and by compensating for a lack of similar events in real life. It offers a critique of society and education, and sheds light on the different forms of social injustice and oppression that have plagued peoples throughout the ages.

The Moroccan Jewish folktale has these aspects; it gives its author the freedom to express his views, goals and hopes. Firstly, it covers the various stages of Jewish history by discussing the lives of people such as Yusuf (may peace be upon him), who left a significant impression on the lewish psyche. Secondly, it describes and

critiques the current reality of Moroccan Jews. Thirdly, the folktale expresses goals, hopes and dreams, and describes another world, one that is invented by creative people inspired by noble values.

The Moroccan Jew's hopes and dreams exist in a realm where safety, freedom and good values prevail, a world without tyranny or exploitation. This is a legitimate dream for every human, but such a dream may exist only in the imagination as a result of the clash with reality and stressful events; hopes and dreams collapse in the face of destiny.

The Moroccan Jewish narrator lives in a state of psychological imbalance, as he had lost one of his organs at some point. He lives in the conflict that the soul wages upon the self in order to force it to overcome challenges.

The imaginary Jewish elements in the folktale about Yusuf refer to the religious dream of a Jewish nation that has taken shape through history in the Jewish subconscious. Over time, it exercised its authority over individuals, not just as an imaginary tale, but also in reality. This became the primary theme of Jewish folktales. The study of the imaginary elements gave us the opportunity to gain insights into the Moroccan Jewish narrator's awareness, feelings, pains, and dreams.

Abdul Karim Al Sawwaf Morocco







In this respect, a number of ways in which one can serve visual culture are recognized:

- I) Visual culture can help to educate viewers and improve their awareness
- 2) The process of observation is important when viewing cultural images
- 3) Folk culture plays an important role in developing appreciation for visual culture
- 4) Folk arts should make the most of images

Visual culture can improve the understanding of folk culture. It is a response to real-life situations. Visual culture is part of the language; it includes symbols with different meanings and indications, so it represents a language that is decoded by the mind. Visual culture is a reflection of real-life cultural situations.

The image plays different roles in preserving art and expressing ideas. In a broader sense, images play the same role in preserving culture. By understanding the meanings, concepts and functions of images, we are better able to preserve, maintain, and develop folk arts in various forms.

By studying the arts produced by primitive peoples, we can determine that the aesthetic sense is innate to most people regardless of their level of understanding. Folk arts serve as a mirror for a society; they represent the past, present and future. By studying folk creations, we can preserve national identity.

Wala' Mohammed Mahmud Egypt

## Visual Culture and Its Influence on Elements of Folk Culture



Visual culture plays an important role in enriching culture. By decoding images, their meanings and their indications, we were given a tremendous opportunity to re-form our human culture in a new and functional way. The image is a modern language that is one of the most important components of culture today. It represents our knowledge and thoughts, and technological innovation has developed into an industry with a large economic impact; images are not only a source of entertainment.

People live in communities and societies. A society is based on interaction and production. One of society's primary characteristics is diversity. Every human being helps to create his society through effective and interactive giving and taking, this leads to the production of a specific culture. An individual comes to have a particular way of being

within his ecological framework based on his mentality and his approach to communicating and interacting with others. It is important to note that there is a unique and close connection between visual culture and folk culture.

Throughout the ages, the image has served humanity in a variety of ways by illustrating subjects. It has specific indications, and may be used to present valuable data in a way that saves time and effort. Visual culture involves presenting information visually, so it can be used to simplify and present unclear information.

In the service of folk culture, the way in which images are perceived, and the meanings of the images and their symbols must be studied. By understanding these things, images' content can be deciphered.

# Algerian Folk Poetry: A Study of the Concept and Its Evolution, and Renowned Poets



Folk literature is very important to studies of national identity and cultural, social and intellectual values. Folk literature is one of the most important pillars of national culture, and studies of folk literature are an important source of information about the cultural identity of any nation; a nation with no heritage has no present or future.

In the midst of intellectual, political, cultural, ideological and technological upheaval, there is an urgent need to authenticate folk literature.

Like the literature of other nations, Algerian literature is characterised by diversity and multiplicity in its forms of expression (it can include Classical Arabic, foreign languages, local dialects, puzzles, proverbs and poetry). This poetry reflects the spontaneous nature of the Algerians and their society. It is not surprising that colloquial language includes literature that reflects the needs and feelings of the disadvantaged classes, but it is surprising that this literature is

rarely studied or recognised by scientific institutes. Some academics turn a blind eye to it and underestimate its value; they believe such literature diminishes the importance of Arabs and encourages the revival of minority dialects, but this is incorrect.

The authentic traditional writer is the impetus for different groups of people who manage to transform their suffering into victory, fighting with their swords and achieving victory with their honesty by describing defeat as pain and sorrow.

The focus of this paper is Algerian folk literature and its significance, value, aesthetics, and literary aspects. It also sheds light on Algerian folk poets, on some of their poems, and on Algerian folk literature — especially the poetic text — which merits further study and analysis.

Jalul Dawaji Abdul Qadir Algeria

## The Biography of the Bani Hilal in Oral and Written Traditions

Many researchers insist on distinguishing between myths and tales. However, one should differentiate between three concepts, although they are sometimes interchangeable: the tale (narrative); the myth; and the legend.

Related to mythology, legends are of a religious nature. Firas Al Sawwah described legends as the first adventures of the mind, saying that the folktale is characterised by its social content and its subjects, which are limited to issues related to social and family relationships; it is a person's attempt to interpret events. However, the tale, which may have emerged from a legend, is influenced by environmental, social and cultural changes; a description of an event in the past, it is transmitted orally from generation to generation. It is a deliberate creation of the collective imagination that people weave around incidents, persons, or historical places.

The myth is associated with supernatural stories and strange events, and it is usually transmitted through oral narration. The legend is associated with written narrative; it is derived from the Arabic word 'sattara' (wrote).

The tale is related to what is known as hadduta (a short story) in Egypt; hadduta is derived from the verb 'hadatha' (narrated). In Bedouin societies, it is known as 'salfah'.

The folktale is a major component of culture. It is part of children's early awareness. It is fertile ground for social, cultural and anthropological studies, and literary criticism, but studies of Arabic folktales are marginalised in favour of studies of other genres. This is because folktales are oral literature, which is better

able to express the culture of the masses. Folktales are a major component of folk and non-folk literature.

There are three parts to 'Al-Sira al-Hilaliya' (the Biography of the Bani Hilal).

The first part describes the history of the Bani Hilal in the Arabian Peninsula, Yemen, and Najd. It also includes the names of their chieftains and heroes. Jaber and Jubair were sons of Mundhir Al Hilali. Jubair and his mother travelled to Najd, where he eventually became the Sultan. Jaber's descendants Prince Hazim and Prince Rizk governed parts of Yemen. Prince Rizk married Sharif Makka's daughter, who gave birth to a black child whom Prince Rizk named Barakat, (later known as Abu Zaid).

The second part describes the Bani Hilal's journey to Najd following a famine in Yemen. The biography includes information about wars between the branches of the Bani Hilal; these wars lasted for years.

The third part describes the Bani Hilal's journey to the west, when Abu Zaid and his followers went to Tunisia in search of a fertile land after a famine struck Najd. It also describes their connection to the Berbers, and their conflicts with Zinati Khalifa and Thiab bin Ghanem, which ended in Zinati Khalifa being killed. The Bani Hilal were divided over Zinati Khalifa's property; a war broke out between Abu Zaid and Thiab, and ended with Thiab killing Abu Zaid.

Mahmud Ramadan Al Jabur Jordan

## Memory and Intangible Cultural Heritage



As the title suggests, this study is about memory, a human characteristic. The paper will also address heritage, particularly intangible cultural heritage, which reflects human knowledge through the ages.

The study of memory is complex. The first level of complexity arises because intangible cultural heritage forms naturally in our conscience. This means that heritage is key and perhaps even the most comprehensive component of our memory. In some of our studies of intangible cultural heritage, we called it the 'collective memory', which still prevails today although it includes old thoughts and images. It is the second essential element of a human being; the biological element is the first. A third element — custom — is connected to the first two.

We can recognise and understand collective memory within the framework of intangible cultural heritage.

In the age of globalisation, what does the future have in store for intangible cultural heritage? We have alluded to this issue at times, and we think it merits further study and discussion. For several decades, our Arab peoples have been affected by the waves of globalisation, and these waves have had a significant impact. Currently, globalisation has a dangerous impact on our heritage and its tangible and intangible elements; it has drowned out Arab and Islamic culture. Unless we adopt a forward-thinking strategy to preserve our heritage, our institutions will not be able to repair the severe damages caused by globalisation.

> Abdul Rahman Ayub Tunisia



Sharjah Institute for Heritage

term impact. Well-organised culture and education are the most influential fields. The Kuwaiti media combined the media requirements of an emerging country with the establishment of cultural and artistic movements; we are still enjoying the fruits of their success.

Today, with the encouragement of pioneers in the field of heritage, and with great vision and political support, the Emirate of Sharjah in the United Arab Emirates is taking the initiative by establishing the Sharjah Institute for Heritage, which will specialise in teaching folklore and related studies. This initiative is an official move to ensure that local and world cultural heritage receive the respect that they deserve. This will impact the emirate and the entire region.

Such institutes cannot succeed and survive without political and financial support and excellent planning. His Highness Sheikh Dr. Sultan bin Mohammed Al Qasimi, Supreme Council Member and Ruler of Sharjah, has provided tireless support for cultural activities within and beyond the emirate. For him, heritage is the hub around which other activities revolve.

This is evidenced by the annual Sharjah Heritage Days; the establishment of Sharjah Heritage Village, which occupies a vast area and offers a variety of services; the Arab folklore corpus; the establishment of the Sharjah International Cultural Heritage Award; several local and international folklore festivals; and the establishment of representative offices for international non-governmental organisations related to folk culture – including the IOV, CIOFF, and ECOSOC – in Sharjah.

Distinguished Arab experts were chosen to develop the institute's vision and curricula and to support education and training so that the institute receives the highest academic ranking.

Headed by Dr. Abdulaziz Abdulrahman Al Musallam, Chairman of the Sharjah Institute for Heritage, and with the continued follow-up of His Highness the Ruler of Sharjah, the Sharjah Institute for Heritage will compete with other influential institutes in this field.

This is one way to honour our culture and serve our people.

Ali Abdullah Khalifa Editor in Chief

## An Institute for Heritage in the Arabian Gulf: One Way to Honour Our Culture and Serve Our People



# معهد الشارقة للتراث SHARJAH INSTITUTE FOR HERITAGE نصون التراث ... نحفظ الهوية

Kuwait has made significant contributions to the arts and music; it is at the forefront of the artistic movement in the Gulf and the Arabian Peninsula. Students in the Gulf and the Arab world are drawn to Kuwait by the Higher Institute of Musical Arts, the Higher Institute of Dramatic Arts, and by all the facilities that the country has to offer.

Kuwait's Ministry of Information appointed the most highly qualified Arab experts in theatre and music to manage and teach at these two institutes. They intend to promote the theatre and arts movements, to create new horizons for Kuwait and the Gulf states, to change society's view of the arts, and to encourage young Arabs in the Gulf to develop their visions, ideas, and aspirations for the future.

Bahrain's Ministry of Information has contributed by awarding scholarships to

these institutes to the best high school graduates and other talented students. Over the years, a new generation of theatre students has graduated and helped to promote theatre in Bahrain with high-quality productions for television and the cinema. Other performing arts students have excelled in the musical arts such as singing and composing. Some of these distinguished students have chosen to pursue higher studies abroad.

Anyone who considers the outcome and progress of the theatrical and musical movements in Kuwait – with its famous artists, numerous theatres, and diverse groups of performers – will realise the influence of these two institutes, which still play very important roles.

People in the media should realise that in our countries their work is nothing more than a quick response that achieves temporary goals with no long-

## 5

An Institute for Heritage in the Arabian Gulf: One Way to Honour Our Culture and Serve Our People

## **7**Memory and Intangible Cultural Heritage



## 7

The Biography of the Bani Hilal in Oral and Written Traditions

## 8

Algerian Folk Poetry: A Study of the Concept and Its Evolution, and Renowned Poets

## 10

Visual Culture and Its Influence on Elements of Folk Culture



# Index



## 12

The Imaginary in the Moroccan Jewish folktale: The Story of Yusuf (May peace be upon him)

## 13

Marriage Customs and Traditions of the Past in the UAE



## **15**

Zar in Sudan: Folk Psychotherapy

## 16

Leadership in Moroccan Oral Poetry: The Example of Abdiyah Ayta

## 18

Visual Culture and Its Influence on Elements of Folk Culture

## 19

Traditional Carpentry and Ancient Doors in the Nafzawa District

## **Publishing Terms and Conditions:**

Folk Culture journal welcomes scholarly and academic contributions from around the world and publishes scholarly studies and articles related to folk culture in the fields of folklore, sociology, anthropology, psychology, semantics, semiotics, linguistics, stylistics, and music; all of which are subject to the following terms and conditions:

The papers and articles published in Folk Culture express the writer's views and not necessarily the views of the Journal.

- Folk Culture welcomes all comments or corrections concerning the published content; such comments will be published based on the date they are received, the space available, and the design and editing of the Journal.
- All written material must be typed and between 4,000 6,000 words. The paper, study or article must be submitted with a brief academic biography and an abstract of two A4 pages that will be translated into English and French.
- The Journal gives preference to papers and studies that include images, illustrations and charts relevant to the content.
- The Journal apologizes for not accepting handwritten papers and studies.
- The material to be published is organized on the basis of technical considerations and not according to the writer's rank or academic qualifications.
- The Journal does not publish previously published material or material that is being considered for publication elsewhere. If any such material is published by mistake, Folk Culture will not accept papers or articles by the same writer in the future.
- Whether they are published or not, the original papers, articles and studies will not be returned to the writer.
- The Journal will acknowledge receipt of the material, and will inform the writer whether the committee has decided to publish the material.
- The Journal provides cash compensation to writers according to Folk Culture's payment scale. Additional compensation is given for papers submitted with images and illustrations.
- Writers must provide Folk Culture with their bank account details, mobile telephone numbers and e-mail addresses.
- All papers, studies and articles should be sent to: editor@folkculturebh.org or to P.O. Box 5050, Manama, Kingdom of Bahrain.

## Make cheques or money orders Payable to:

Folk Culture

For Studies, Research And Publishing.

## **Account number:**

IBAN: BH83 NBOB 0000 0099 619989 - SWIFT: NBOB BHBM -

National Bank of Bahrain-Kingdom of Bahrain.

#### Ali Abdulla Khalifa

- Director General
- Editor In Chief

#### Mohammed Abdulla Al-Nouiri

- Head Of Scientific Committee
- Editorial Manager

## **Abdulgader Ageel**

Deputy Director General Affairs
 Technical and administrative

### **Nour El-Houda Badis**

Director of Field Researchs

#### **Editorial Members**

- Husain Mohammed Husain
- Hasan Madan

## Sayed Ahmed Redha

- Editorial Secretary
- International Relations

#### Firas AL-Shaer

Editor of English Section

## **Bachir Garbouj**

- Editor of French Section
- Translation on the website www.folkculturebh.org

Noman al-Moussawi Russian
Bouhashi Omar Spanish
Fareeda Wong Fu Chinese

#### Amr Mahmoud El-krede

Design Management

#### Shereen A. Rafea

International Liaison coordinator I.O.V.

## Hassan Isa Aldoy Maryam Yateem

 Website Design And Management

## **FOLK CULTURE**

A quarterly specialized journal

Volume 11 - Issue No. 43 - Automne 2018



## **Subscription Fees**

## Kingdom of Bahrain:

- Individuals- Official InstitutionsBD 5BD 20

**Arab Countries:** 

Individual \$30
Official Institutions \$100
EU Countries: Euro 60
USA & Other \$70

#### **Printer**

Awal press - Bahrain

## Folk heritage:





For Studies, Research And Publishing

www.folkculturebh.org

With Cooperation Of



## International Organization Of Folk Art (IOV) www.iov.world

Magazine published in Arabic, English and French. And published on

the website (Arabic - English - French - Spanish - Chinese - Russian)

## For Studies, Research And Publishing

Tel: +973 17400088 Fax: +973 17400094

#### Distribution:

Tel: +973 35128215 Fax: +973 17406680

## Subscription:

Tel: +973 33769880

#### International Relation:

Tel: +97339946680

## Editorial Secretary:

E-mail: editor@folkculturebh.org

P.O. BoX: 5050 Manama - Kingdom of Bahrain

## Registration No.:

MFCR 781

ISSN 1985 - 8299

# FOLK CULTURE LA CULTURE POPULAIRE

Volume 11 - Issue No. 43 - Autumn 2018

