

العدد 57 - السنة الخامسة عشرة - ربيع 2022

فصلية - علمية - محكّمة





#### الثقافةالشعبية

للدراسات والبحوث والنشر

هاتف: 973 17400088

فاكس: 973 17400094+

إدارة التوزيع والإشتراكات:

هاتـف: 33769880 +973

فاكس: 973 17406680+

العلاقات الدولية

هاتف: 973 39946680+

سكرتاريا التحرير:

E.mail: editor@folkculturebh.org

ص.ب: 5050 المنامة - مملكة البحرين

رقم التسجيل: MFCR 781

رقم الناشر الدولي: ISSN 1985-8299



للدراسات والبحوث والنشر www.folkculturebh.org

بالتعاون مع



كان المركز وليت المهنى المستعبي (IOV)

www.joy.world

تصدر المجلة بالعربية مع ملخصات بالإنجليزية والفرنسية بطبعة ورقية. وعلى الموقع الإلكتروني بـ (العربية - الإنجليزية - الفرنسية - الإسبانية - الصينية - الروسية)

# الثفاف التبعبين

فصلية | علمية | محكّمة صدر عددها الأول في أبريل 2008 العدد رقم 57 - ربيع 2022





### وكلاء توزيع الثقافة الشعبية:

البحريان: دارالايسام للصحافة والنشروالتوزيع - السعودية: الشركة الوطنية الموحدة للتوزيع - قطر: دار السعرق للتوزيع والنشر - الامسارات العربية المتحدة: دار الحكمة للطباعة والنشر - الكويت: الشركة المتحدة لتوزيع الصحف - جمهورية مصر العربية:مؤسسة الاهرام - اليمن: القائد للنشر والتوزيع - الأردن: ارامكس ميديا - المغرب: الشركة العربية الافريقية للتوزيع والنشر والصحافة (سبريس) - تونس: الشركة التونسية للصحافة - لبنان: شركة الاوائل لتوزيع الصحف والمطبوعات - سوريا: مؤسسة الوحدة للصحافة والطباعة والنشر والتوزيع - السودان: دار عزة للنشر والتوزيع - ليبيا: شركة ليبيا المستقبل للإتصال للخدمات الإعلامية - موريتانيا: وكالة المستقبل للإتصال والإعلام - فرنسا (باريس): مكتبة معهد العالم العربي.

#### هيئة التحرير:

علي عبدالله خليفة المدير العام – رئيس التحرير

محمد عبدالله النويري رئيس الهيئة العلمية – مدير التحرير

عبدالقادر عقيل نائب المدير العام للشؤون الفنية والإدارية

#### أعضاء هيئة التحرير:

- نور الهدى باديس
- حسین محمد حسین
  - **حسن مدن**
  - خمیس زاید البنکی

#### سيد أحمد رضا

سكرتاريا التحرير إدارة العلاقات الدولية

#### فراس عثمان الشاعر

تحرير القسم الإنجليزي

#### البشير قربوج

تحرير القسم الفرنسي

ترجمة الملخصات على الموقع الإلكتروني: www.folkculturebh.org

نعمان الموسوي "الترجمة الروسية"

عمر بوحاشي "الترجمة الإسبانية"

فريدة ونج فو "الترجمة الصينية"

#### عمرو محمود الكريدي

الإخراج الفني والتنفيذ

#### شيرين أحمد رفيع

مدير الارتباط الدولي المنظمة الدولية للفن الشعبي (IOV)

#### نيلة على يعقوب

منسق أعمال الترجمة

### حسن عيسى الدوي سيد فيصل السبع

دعم النشر الإلكتروني

#### شروط وأحكام النشر

ترحب (الثَّفَاقَ الشَّعَنَيْنَ ) بمشاركة الباحثين والأكاديميين فيها من أي مكان، وتقبل الدراسات والمقالات العلمية المعمقة، الفولك لورية والاجتماعية والانشروبولوجية والنفسية والسيميائية واللسانية والأسلوبية والموسيقية وكل ما تحتمله هذه الشُعب في الدرس من وجوه في البحث تتصل بالثقافة الشعبية، يعرف كل اختصاص اختلاف أغراضها وتعدد مستوياتها، وفقاً للشروط التالية:

- ◄ المادة المنشورة في المجلة تعبر عن رأي كتابها، ولا تعبر بالضرورة عن رأي المجلة.
- ◄ ترحب (الثَّفَاقَى الْشَعْبَيْنَ) بأية مداخلات أو تعقيبات أو تصويبات على ما ينشر بها من مواد وتنشرها حسب ورودها وظروف الطباعة والتنسيق الفني.
- ◄ ترسل المواد إلى (الثَّفَّا فَعُلِّالْشَيِّعَةُ بَيِّنُ) على عنوانها البريدي أو الإلكتروني، مطبوعة الكترونيا في حدود 4000 6000 كلمة وعلى كل كاتب أن يبعث رفق مادته المرسلة بملخص لها من صفحتين A4 لتتم ترجمته إلى (الإنجليزية الفرنسية الأسبانية الصينية الروسية)، مع نبذة من سيرته العلمية.
- ◄ تنظـر المجلة بعناية وتقديـر إلى المواد التي ترسـل وبرفقتها صور فوتوغرافية، أو رسـوم توضيحيـة أو بيانية، وذلك لدعم المادة المطلوب نشـرها.
  - ◄ تعتــذرالمجلة عن عــدم قبولها أية مادة مكتوبة بخط اليد أو مطبوعة ورقياً.
- ◄ ترتيب المسواد والأسماء في المجلة يخضع لاعتبارات فنية وليست له أية صلة بمكانة الكاتب أو درجته العلمية.
- ◄ تمتنع المجلة بصفة قطعية عن نشرأية مادة سبق نشرها، أو معروضة للنشرلدي منابر ثقافية أخرى.
  - ◄ أصول المواد المرسلة للمجلة لا ترد إلى أصحابها نشرت أم لم تنشر.
- ◄ تتـولى المجلة إبلاغ الكاتب بتسـلم مادته حال ورودها، ثـم إبلاغه لاحقا بقرار الهيئة العلميـة حول مدى صلاحيتها للنشر.
- ◄ تمنــح المجلة مقابل كل مادة تنشر بها مكافأة مالية مناسبة، وفق لائـحة الأجـور والمكافـآت المعتـمدة لديـها.
- ◄ على كل كاتب أن يرفق مع مادته تفاصيل حسابه البنكي (IBAN) واسم وعنوان البنك مقروناً بهواتف التواصل معه.
  - ◄ البريد الالكتروني: editor@folkculturebh.org
  - ◄ الرجاء المراسلة على البريد الالكتروني المشار إليه عاليه.

#### أسعار المجلة في مختلف الدول:

البحريان: 1 دينار - الكويان: 1 دينار - تونس: 3 دينار - سلطنة عمان: 1 ريال السودان: 2 ريال - مصر: 5 جنيه السعودية: 10 ريال - الإمارات العربية المتحدة: 10 درهم لبنان: 4000 ل.ل - المملكة العربية السعودية: 10 ريال - الإمارات العربية المتحدة: 10 درهم الأردن: 2 دينار - العراق: 3000 دينار - فلسطين: 2 دينار - ليبيا: 5 دينار المغرب: 30 درهما - سوريا: 100 ل.س - بريطانيا: 4 جنيه - كندا: 5 دولار أستراليا: 5 دولار - دول الاتحاد الأوروبين: 4 يورو - الولايات المتحدة الأمريكية: 5 دولار

#### حساب المجلة البنكي:

IBAN: BH83NBOB00000099619989 - SWIFT: NBOB BHBM بنك البحرين الوطني – البحرين

#### مفتتــح

## «الثقافة الشعبية» وأخلاقيّات الماء

كالماء النّيقي الصّافي، الطّالع من نبع أصيلٍ بأرض طيّبةٍ خصبة، وهو يجري متحدراً بأخلاق وخواص الماء النّبيلة في الحياة، وبفعله المؤثر أينما وصل، وكيفما اتصل عطاؤه، تواصل مجلة «الثقافة الشعبية» الصدور لتخطو بهذا العدد الجديد رقم 57 خطوتها الثانية في سنتها الخامسة عشرة، متجاوزة كل أنواع العقبات التي فرضتها جائحة كوفيد - 19 الصحية التي اجتاحت العالم، وذلك من بعد سنوات حافلة بانتظام الصدور والتجدد، والحفاظ على المستوى العلمي التخصصي، في موازاة الترحيب الدائم بنتاج كل أقلام الاختصاص الرصينة من كافة أنحاء العالم، تُسندنا هيئة علميّة عالميّة احترافيّة، تؤدي عملا ديناميكياً متواصلاً، بشراكة ممتدة مع المنظمة الدوليّة للفن الشعبي (IOV)، وهي شراكة عمل لوجستي تفاعلي مثمر ومتواصل، يشمل جميع المجالات المتصلة بالتراث الشعبي، هذه الشراكة التي يَعتد كلُّ منّا فيها بالآخر.

إن جهات العمل المساندة لإصدار هذه المطبوعة العلمية المحكّمة، قد لا تبدو ظاهرة كلّها لمن يطالع النسخة الورقيّة من قرائنا عبر 163 بلداً من بلدان العالم بطباعتها الملونة الزاهية، أو للملايين المرصودة من زوار موقعنا الإلكتروني النشط والدائم الحيويّة. فمن الطبيعي ألاّ يبرز جهد كلّ من هم وراء هذا العمل من الجنود المجهولين، الذين يبذلون يوميّاً جهوداً مخلصة ومضنية لتأمين انسياب العمل محرفيّة الاختصاص، وبحسن المثابرة حتى في أصعب الظروف.

وليس أدل على ذلك مما تعرضنا له وكل العالم خلال هذه الجائحة الصحية، التي اضطرتنا جميعاً إلى توخي الحذر الشّديد خوف الإصابة، وذلك بتغيير نمط حياتنا الاعتيادية، ومنها ظروف دوام العمل اليومي والاضطرار إلى التواصل عن بعد. فإذا كان إنجاز العمل اليومي المطلوب نظرياً أو مكتبياً فالأمور لا شك أيسر، إلا أن التعامل مع إنجاز متطلبات الطباعة والشّحن والتوزيع لا يفيد التعامل معها عن بعد وإنما بالحضور والتواجد، فكان في ذلك العديد من مخاطر الإصابات الفعليّة إلى جانب احتمالات نقل العدوى، وهو ما حرصنا تجنبه قدر المستطاع، وكان في ذلك تحد كبير لانسيابية العمل اليومي المعتاد.

ربما كان ذلك من أصعب ما واجهنا طيلة سنوات الإصدار الأربعة عشر الماضية، فما أفرزته الجائحة الصحية، وما طال عملنا من أعطال، ومنها توصيل النسخ الورقية إلى عدد كبير من المشتركين



محليا وعربيا وعالميا نتيجة تعطل أغلب وسائل النقل السطحي والجوي وتأخر وضياع العديد من الإرساليات والتفرغ للإجابة على استفسارات العديد من المشتركين، ومن ثم تعويض مالم يصل أو ما لم يُستلم لسبب أولاخر، إلا أننا قبلنا مرغمين بهذا التحدي وواجهه طاقم العمل بالمزيد من الحرص على اتباع الإرشادات الصحية المتوخّاة، والتي تميزت بها القيادة البحرينية عالمياً، وبالعمل بأخلاقيات ووسائل الماء في الانسياب والتسرّب من أدقّ المنافذ لفتح طريقٍ في الخروج للتدفّق والوصول. فكان العمل المخلص الدؤوب صباح مساء مستمراً من المنزل والمكتب ومن العديد من مواقع العمل المبتكرة الأخرى، فلم يتأخر إصدار أيّ عدد من أعدادنا خلال فترة الجائحة الصحيّة، وإن تأخّرت الأطراف المعنيّة الأخرى بتوصيله.

إن الثقافة الشعبيّة، وهي تجتاز بنجاح العديد من الصعاب والتحديات التي تواجه المطبوعات والدوريات العربية المثيلة، ليسرها أن ترفع أسمى آيات الشكر والتقدير والعرفان إلى المقام السّامي لحضرة صاحب الجلالة الملك حمد بن عيسى آل خليفة ملك مملكة البحرين حفظه الله ورعاه، للتوجيهات الملكية السّديدة ولاستمرار الدعم والمساندة، لتأكيد أهمية عمل هذه المطبوعة في حمل رسالة التراث الشعبى من البحرين إلى العالم.

تحية اعتزاز وتقدير لكتابنا ولقرائنا الكرام في كل مكان ولكل العاملين المخلصين ممن لهم أياد كريمة في أن تكون لمجلة «الثقافة الشعبية» مكانة تليق بالبحث المعمّق والدّرس الرّصين المتمكّن.

جنب الله مملكة البحرين والعالم كل أنواع الأوبئة وحمى الله الإنسان من مختلف الأخطار والشرور. إنه سميع مجيب الدعاء.

علي عبدالله خليفت رئيس التحرير





220

محمد عبدالله النويرس

### تصدير

## الثقافة الشعبية والمشاريع الأكاديمية

ظلت أبواب الجامعات العربية لفترات طويلة موصدة أمام البحوث المتعلقة بالثقافة الشعبية والمشاريع العلمية المرتبطة بهذا المجال لسنوات عديدة ينظر إليها الأكاديميون نظرة استعلاء ويرفض العديد منهم تسجيل مواضيع دكتورا أو بحوث ماجستيرعن هذه الحقول المعرفية الهامة التي سبقتنا إليها جامعات غربية عدة وقدمت فيها الكثيرمن البحوث التي صارت اليوم مرجعا لاغني عنه لكل باحث جاد في هذا المجال وغيره. وكانت المقارنة بين «الثقافة الشعبية» و«الثقافة العالمة» عنصرا ثابتا لا يغيب عن الكثير ممن يرون في هذه المجالات علوما من درجة ثانية ليست الجامعة مجالا لتناولها والبحث فيها والتعمق في مواضيعها. فكانت أقسام العربية في الجامعة التونسية موصدة بعض الشيء عن هذا الضرب من البحوث وحتى عند الحديث عنها وتناولها في بعض المحافل الثقافية يكون ذلك باحتشام وفي معارض أو في مهرجانات للفروسية أو للفن الشعبي عموما في شكل مساهمات لبعض الأكاديميين يكاد يعدّون على الأصابع. ولكن منذ سنوات قليلة بدأت هذه الأقسام تنفتح شيئا فشيئا على هذه الدراسات سواء ما تعلق منها بالشعر الشعبي أو الحكاية أو غيرها من أشكال التراث الشفوي الهام الذي هو في حاجة للتعهد والتدوين والبحث والدراسة والتقصى حرصا على اكتشافه وخشية من ضياع مدوناته المنقولة غالبا مشافهة ولذلك شعرنا هذه الأيام بسعادة غامرة ونحن نسجّل مواضيع في شهادة الدكتورا أوفى بحوث الماجستير تحت إشرافنا أو إشراف زملائنا بكليتنا وداخل القسم الذي ننتمى إليه قسم اللغة العربية بكليّة العلوم الإنسانية والاجتماعية بتونس. وكنت باعتبار مسؤولياتي ضمن لجان الدراسات العليا في جامعتنا، أسجل بارتياح كبيرتواتر إقبال الباحثين على هذا المجال من تونس ومن عدة بلدان عربية شقيقة. وأستبشر بالإقدام المتواصل على دراسة الشعر الشفوي والحكايات الشعبية وأشكال التراث المتعددة على ضوء النظريات الأدبية واللسانية والدلالية الجديدة للاستفادة منها وإثراء البحث في هذه القضايا. فلم يعد هذا النوع من البحوث مقتصرا على بعض أقسام علم الاجتماع والاثروبولوجيا ومعاهد التراث في العالم العربي وغيره وإنما صارت أقسام اللغات منفتحة بدورها على هذا الميدان الثري الذي مازال خصبا بكرا في حاجة لمزيد من البحث والتقصي والدراسة. ولم تقتصر الإنجازات التي شهدها قسمنا على تسجيل المواضيع المتعلقة بالتراث والثقافة الشعبية وإنما صرنا نشهد ندوات وأياما دراسية تعنى بهذه القضايا في نطاق المخابر العلمية وفرق البحث يساهم فيها أكاديميون من اختصاصات شتى في الموسيقي والمسرح والأدب والتاريخ والبلاغة وغيرها وبمساهمة فرق للإنشاد ورواة مهمّين حضروا الجلسات العلمية وشاركوا في اللقاءات الأكاديميّة في الجامعة وبحضور الأساتذة والطلبة فكان حدثا جليلا حقا وشعر هؤلاء المنشدون والفنانون وهم يدخلون رحاب الجامعة بسعادة لا توصف وأثنوا كثيرا على الأساتذة الذين رحّبوا بهم أخيرا وفتحوا لهم أبواب الجامعة لمصافحة





علمية مع الطلبة ورأوا في ذلك اعترافا بدورهم في الثقافة ونظرة تقوم على الندّية والاكتشاف والتقدير. ويمكن أن نذكّر باليوم الدراسي الذي انتظمت أشغاله يوم 30 أكتوبر 2021 والذي أنجز بكليتنا وضمن أشغال مخبر بحوث في الأبنية والتصميم والجماليات وفريق البحث في البلاغة والدلالة والخطاب الذي أشرف عليه. وهو يوم دراسي عن الإنشاد الصوفي في البلاد التونسية ،الشيخ عبد المجيد بن سعد أنموذجا أستعدادا للذكرى الخمسين لوفاته) بمشاركة أساتذة من المعهد العالي للموسيقي نذكر منهم الأستاذ هشام بن عمر وأساتذة من أقسام العربية ومن اختصاصات تبدو بعيدة عن هذه المجالات كاختصاص الرياضيات لكن أصحابها يحملون عشقا في قلوبهم للشعر الصوفي العامي، حاتم دربال ومحمد رياض القهواجي وأحمد الخصخوصي وسامية الدريدي وغيرهم ومبدعين نذكر الأستاذ فتحي زغندة كما كان لبعض المنشدين في فرقة السلامية المشهورة في تونس حضور لافت بين الطلبة .فكان هذا التواشج حقا بين البحث الأكاديمي العلمي والإنشاد الصوفي والتأريخ لكبار أعلام هذا الفن مدعاة للإثناء على أهمية عذا النشاط من قبل الحضور عمادة وطلبة وأساتذة وضيوفا ورحّب الجميع بالمبادرة وألحّوا على تكرارها والحرص على الاستفادة منها بمزيد دعمها وإثرائها.

هذا النشاط الهام الذي ذكرناه والذي سعينا إليه بمعية زملاء أكفاء آمنوا بأهمية هذا الجانب الفكري من حياتنا وضرورة إدماجه في الحياة الأكاديمية وتشجيع الطلبة على البحث فيه وتسجيل المواضيع المختلفة المتعلقة به، ساهمت فيه جهود عدة لعل مجلات علمية محكّمة من أمثال مجلة الثقافة الشعبية الصادرة بالبحرين وجهود معهد التراث بالشارقة وغيرهما قد وضعوا لبنات ضرورية وهامة لتشييد هذا الصرح الكبيرالذي يحتاج إلى تظافر جهود عدة لتحقيق المزيد من العلم والإشعاع داخل العالم العربي وخارجه لذلك لا يكفي الإيمان بأهمية الثقافة الشعبية في تحقيق الخصوصية الفكرية والحفاظ على أصالة الشعوب وتقاليدها وإنما نحتاج إلى أن نرفد هذا الإيمان وهذا العشق بمشاريع عملية علميّة أكاديمية تؤسّس للمّ شتات المبعثر منها وتشجيع الأجيال القادمة من الباحثين على المنضيّ قدما في هذا المسار الذي نشعر بأهمية احتضانه ورعايته لنجنّبه الضياع بتلاشيه من الذاكرة والنسيان بغياب حافظيه ونقيه مرة أخرى التجاهل والاستنقاص والتهميش.

## الفلاف الأمامي

## «البطولة»



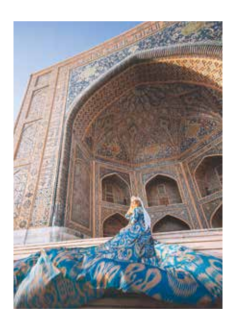
عدسة: فاطمة دشتي

هو شكل من أشكال الأقنعة الذي تضعه المرأة في منطقة الخليج العربي وتحمل من خلاله دلالة قد تختلف عن دلالة الأقنعة في مجتمعات شرق آسيا أو أفريقيا مثلا حيث تكون هذه الأقنعة محملة بسيميائيات عدة لعل أبرزها السعى الى توحيد الشكل الخارجي والابتعاد عن التلون والغدر وغيرها من المشاعر المتفاوتة التي قد تحملها ملامح الوجه الحقيقي بينما الأقنعة ثابتة لا تتغير يتساوى حاملوها ويحققون بواسطتها شكلامن أشكال العدل لكن البطولة أو البرقع في المجتمعات الخليجية تضعه المرأة لإخضاء الوجه احتشاما ولأسباب دينية وتقليدية بالأساس.وهو كما يبدو في الصورة قطعة من القماش المصبوغ باللون الذهبي أو الأسود يفصل على مقاس الوجه ويخفي الجبين والخدين والفم ولا نرى من خلاله إلا العينين (صورة المرأة في الخلف) وقد سمى البرقع في البحريين «البطولة » حسب اجتهاد بعض الراويات لأنّ به فتحتين كبيرتين والـشيء «المبطّل» في البحرين هـوالمفتوح. وقد تضعه الفتيات الصغيرات للزينة فيكتسب وظيفة تقليدية تحمل دلالة تراثية وتعكس تمسك الأجيال اللاحقة بالأجيال السابقة كما نتبين ذلك من خلال هذه الصورة الجميلة لهذه الفتاة التي تعكس رموزا عدة تكشفها الألوان الطاغية على الصورة الأحمر والذهبي والأبيض والأسود وتؤكد مرة أخرى هذا التواصل بين الأجيال للحفاظ على التقاليد وتطويرها من جيل إلى جيل دون المساس بروح الأصالة والجمال الذي يميز البرقع أو البطّولة .نتبين ذلك من خلال التأمل في هذه الصورة ومن خلال المقارنة بين بطّولة الأم الجالسة في الخلف أمام آلة الخياطة والتي تكاد تخفى كل وجهها تقريبا وبين بطّولة البنت الواقفة أمامها باعتداد وثقة في النفس وتضع بطّولة ترمز للتقاليد والزينة أكثرمما تعكس نظرة دينية متشددة. ففيها الكثيرمن الجمال والرقة والعذوبة والتناسق بين الألوان .هي صورة تعكس التطور والتواصل والحرص على المحافظة على التقاليد في اللباس مع لمسة جديدة دوما للتطوير سواء في المادة المستعملة لخياطة البطولة أو لونها أو شكلها.وهي اليوم في بلدان الخليج العربي تعكس التفاوت بين مختلف طبقات المجتمع فمنهم من يرصعها بالألماس والبعض يضفى عليها خيوطا فضية أو ذهبية تشد الناظر البها أكثر مما تسعى في الأصل إلى إخفائه.

هـذه الصـورة محمّلة بالرمـوز التاريخيـة والـدلالات الاجتماعيـة وسـيميائية الألـوان والأشـكال، والاختـلاف بـين بطّولـة الأم وبطّولـة البنت يفتح مجال التأويل على قراءات عدة ليس ما قلنا إلا واحدة منها. كما أن لـون علـم البحريـن بالأبيـض والأحمـر حاضـرفي الصـورة يعكس توهّجا وحبّا للانتماء وتشـبتنا بالتقاليـد في اللّباس وتواصلا بين الأجيال.

### الفلاف الخلفي

## ذائقةً عابرةً لحدود الثقافات



عدسة: مصطفى عبدالهادي

نعرف جيداً بأن أحداً منا ليس بحاجة للانتماءات والإثنيات ليتوقف مذه ولا أمام الجمال؛ فليس بحاجة لأن يكون مسلماً ليستشعر روعة العمارة الإسلامية. ولا مسيحياً ليدهش بتعقيد العمارة القوطية، ورسومات سقف كنيسة «سيستيا». ولا هندوسياً أو بوذياً ليعجب بمعابد «أنغكور وآت». وبالطبع لا يستدعي الأمر أن تكون من أي الإثنيات التي شيدت هذه الأمكنة، فالجمال عابر لحدود هذه المحدودات؛ من ثقافات، وأديان، وإثنيات، وأوطان... فهو الفضاء اللامحدود الذي لا يمكن حده، مهما اصطنعنا له حدود. والأمر ذاته، ينطبق على الأزياء، والمذاقات، وغيرها.

صحيح بأننا نألف تنوق شيء دون غيره، فيصبح معياراً للمنداق، وكذلك الأمر بالنسبة للجمال؛ فما هو مألوف لناظرنا، جمالٌ قد لا يراهُ من لم يألفه، بيد أن لهنه الألفة حدودها المقرونة بالحدود الذاتية، حيثُ ذات الرائي. فيما ليس للمنذاق، أو الجمال، حدود ومعايير تفرضها ذاتية الشيء المنظور. بل حتى ما يمكن أن نعتبرهُ حسناً أو قبيحاً في ذاته، خاضع في بعض الأحيان - لنسبية تحددها ظرفية هنذا الحسن أو القبيح من وجهة الناظر إليهما، ولنا في شق الشناه، وحشوها بصحن أو قرص، لدى بعض القبائل الأفريقية، مثالاً.

من هذه المقدمة، ننطلق للصورة، التي نعرضها على غلاف هذا العدد الخلفي، وهي ذات جانبين، الأول لفتاة تتوسط الصورة، وهي ترتدي الأزياء الأوزبكية التقليدية مع لمسات حديثة وفقاً لمعاييرا لأزياء العالمية، كالمبالغة في امتداد الذيل. أما الجانب الثاني، فهو ما يبدو كخلفية تجلي روعة العمارة الإسلامية، المتمثلة في بوابة مدرسة «تيلا قاري» أو «طلا كاري» (Tilya) بمدينة سمرقند، ثاني أكبرمدن أوزباكستان. وقد شيدت هذه المدرسة في العام (646 م)، بأمر من حاكم المدينة آنذاك، (يلنكتوش بهادر)، واستغرق بناؤها (15) عاماً. وإلى جانب كونها مدرسة، فهي مسجد كذلك.

إن العمارة، والعادات والتقاليد الأوزيكية، كسائر تجليات الثقافات الأخرى، نتاجُ خليط ثري من الثقافات والقوميات التي مرت بهذه المنطقة، وقد تراكمت لتشكل إرثاً ثقافياً ذي جوانب معقدة مع الزمن، أو كما يعبر عنها عالم النفس المقارن، واللغوي الأمريكي (مايكل توماسيلو) بقوله إن «بعض التقاليد الثقافية تراكم التعديلات التي أدخلها أفراد مختلفون عبر الزمن حتى تصبح أكثر تعقيداً وأوسع نطاقاً من حيث الوظائف التكيفية»، وهو ما يطلق عليه «التطور الثقافي التراكمي».

إن المساجد، والمدارس، والقصور، والأضرحة الأوزيكية، تعكس هذا المزيج، الممثل في عمارة إسلامية ذات أبعاد جمالية، وغنى لوني، تعكسه موتيفاتها، مشكلة تحفاً معمارية هي نتاج مراكمة ثقافية متعددة المشارب. كما أن الأشكال الزخرفية في هذه العمارة، والتي أبدع فيها المسلمون، تجنباً لتصوير ذوي الأرواح، الذي عد محرماً، جعل الجانب الزخرفي، وفن صياغة الحروف «التيبوغرافي»، وفن الخط «الكاليجرافي»، ذي حظوة مركزية، انعكست جمالياً على العمارة الإسلامية في كل الأمكنة التي مرت بها هذه الثقافة.





14

سُلطة المعرفة في الحكاية الشعبية



#### د. عبدالمجيد نوسى - المغرب

## سُلطة المعرفة في الحكاية الشعبية



#### مقدمة:

تُعد الحكاية الشعبية جنسا أدبيا مهما في الثقافات المحلية والكونية نظرا للغنى الجمالي والفني الذي تتميزبه؛ تُعد في البداية نتاجا لنذات جماعية تُروى في السياقات الاجتماعية المختلفة ثم تقدمُها ذات فَردية هي السارد الذي يُنجزُ الحكي، حيث تنتقلُ الحكاية من الشفاهية إلى النصية (1). هذا التلقي يُكسِب الحكاية كثيرا من خصائص النص على المستوى التلفيطي والتركيبي والمعجمي، لذلك يتوفرُ النص على الترهينات الرئيسة في التحقُق والمعجمي، لذلك يتوفرُ النص على الترهينات الرئيسة في التحقُق النّصي من خلال وجود المؤشرات الأساسية التي تُعيل على المُتلفِّط / أنا / أو على عناصر البنية الزمنية والمكانية /هنا / الآن /. على المستوى التلفُظي، يتحققُ النص الحكائي في أغلب / الآن /. على المستوى التلفُظي، يتحققُ النص الحكائي في أغلب

المتون استنادا إلى منظور الغائب «كان هناك رجل..» (الحكاية، ص63)، غيرأنه في سياق توالُده يُدمج بنية الحوار التي تتحققُ اعتمادا على المُحادثة (2) والتفاعُل بين المُتكلم والمخاطب.

يستثمرُ النص كُل العناصر التي تُحدد منظومة مكانية لأن البطل في الحكاية الشعبية يحتاج أولا إلى إطار مكاني يُنجز داخله الأفعال مثل الانتقالات داخل المحكان أو مواجهة البطل المضاد أو القيام بالفعل الرئيس الذي يُحقِّقُ به الموضوع المرغوب فيه. تُسهمُ المؤشرات المكانية في تحديد فضاء مكاني للحكاية يتكونُ من الفضاء / المصدر والفضاءات العدائية وفضاءات الفعل وفضاءات – الهدف.

تُعيلُ الحكاية الشعبية، فضلا عن البعد الجَمالي والفي، على مَنظومة من القِيم تُشخصُها أفعال الذوات واللغات وبنيات الجوار والعلاقات التفاعلية بين الذوات. كلُّ هذه العناصر تتأطرُ داخل منظومة أكسيولوجية من القيم التي تُمجدُ المَعرفة أو الدهاء أو التجانس بين الذوات داخل الكون أو غيرها من القيم.

في ضوء هذه العناصر سنُحللُ حكاية تنتمي لفضاء الحكاية الشعبية بالمغرب، هي حكاية «نصف رجل» (حكاية الذي يعرفُ ما في رأسِه وما في رأسِ الناس) (3)، وتُصنفها المؤلفةُ ضمن الحكايات الشعبية العجيبة. رغم أنها لا تُدمح أي معيار في مقدمة الكتاب لتصنيف الحكايات إلى عجيبة وحكايات الحَيوان، يمكن أن نُلاحظ أن المَتن من الحكايات التي تتأطرُ داخل هذا العنوان يتسم خاصة بحضور الخارق الذي تتجاوز فيه الأفعالُ المنطِقى وتَتعدى إلى أفعال خارقة تخرُج عن النواميس الزمنية والمكانية؛ فالبطل في الحكاية التي سنُحللُ يكتفي بإعطاء الأمر للعَصا التي تنقلُه إلى فضاءات سحيقة وبعيدة، كما أن المُؤلفة تَستوحى ولاشك التصنيفات التي اقترحها علماء الفولكلور بخصوص الحكاية الشعبية، حيث يتجه التقسيم التقليدي إلى تصنيف الحكايات إلى حكايات عجيبة وحكايات الحيوان وحكايات المغزى الأخلاق(4).

على المستوى المنهجي، سنستثمرُ المفاهيم التي يمكنُ أن تَصف المكونات البنيوية للحكاية بصفتها عناصر أساسية في تشكيل النص من تلفظ وزمن ومكان وفواعل وعوامل ومستويات تصويرية، وهي المفاهيم التي تجدُ، إجمالا، انتظامَها في نموذج السيميائيات السردية والخطابية التي اشتغلت بالأدب الاثنولوجي (5). المردية والخطابية التي اشتغلت بالأدب الاثنولوجي (6). إن وصف المكونات يُسعف في إبرازسيرورة الدلالة، لأن وصف بنية التلفظ أو العوامِل أو منظومة الزمن والمكان يُضضي إلى استنتاج «آثار المعنى» التي تُولدُ الدلالة في يفضي إلى استقومُ المقاربةُ على التحليل المَقطَعي الذي يقومُ بتحليل الحكاية إلى مقاطع لوصف عناصرها أولا ثم استِكشاف علائق التركيب فيها ثانيا.

#### المقطع الأول: حالة الفَقد:

تتسم الحكاية: «حكاية نصف رجل» على مستوى التلفظ بهيمنة منظور الغائب:

«كان هناك رجل.. وكانت له ثلاث أخوات ..» (الحكاية، ص63).

ينسجمُ هذا المنظور مع تقاليد السرد في الحِكاية الشعبية، لأنها جماعية وتتكونُ من سرد جماعي ينجزُه ساردون مُتعددون يسهمون في تحقيقه، لكن حين تُنقل من الشفاهية إلى النصية، تصوغُها ذات ساردة تقوم بنوع من التَّلقي وتمنحُ شكلا للحكاية على مستوى المقاطع التي تتكونُ منها والمنظورات التلفظية التي تتراوحُ بين الغائب والمُتكلم واندماج شخصيات الحِكاية في الحكي. تكمنُ أهمية التلفظ في كونها تحددُ أيضا الفواعل التي تنجِز أفعا لا على مستوى الحِكاية. في الملفوط الذي تُستهل به الحكاية يُحيلُ على منظور السرد وعلى الفاعل «رجل» وهو الذي يكونُ محورَ السرد والبرامج السردية.

يُقدمُ السارد في المقطع الاستِهلالي على غرار البناء في الحكاية الكونية كما درسها فلاديميربروب<sup>(6)</sup>، الفواعِل التي تتكونُ منها الحكاية: الرجل صحبة ثلاث

أخوات. كما أنه يقدمُ للقارئ نظامَ هذه الـذوات، يقدمُ الشخصية في البداية بصفة عامة من خلال سمة «رجل»، غبر أن السرد في نُموه يُشيدُ صورَة الشخصية بمجموعة سِمات. إن شخصية «الرجُل» التي يضعها السارد في المقدمة تجعلُ القارئ يصوغُ فرضية أنه يمثلُ البطل (7) باصطلاح مُحللي الحكاية الشعبية لأنه هو الذي يستهلُّ سيرورة الأفعال، «حين أغيب» (الحكاية، ص63)، فهو يشيرُ إلى إمكانية انتقالِه إلى فضاء آخر. ينتقلُ المتلفظُ في هذا الملفوظ من المنظور الغائب الذي استهلَّ به الحكاية إلى المُتكلم، مُحدثا خاصية الفصل التلفُّظي لأنه يُحدِث تغييرا على مستوى التلفُّظ، ويعودُ هذا التنوع إلى استراتيجية المتلفِّظ في إقناع المُتلقى «بصِدق» (8) الأفعال التي ينقلُها في الحكايـة. ملفوظُ الـذات الفاعلة «حبن أغيـبُ»، يُحيل على فعل «الغياب» ويدلُّ على الانتقال ومغادرة الفضاء للبحث عن العمل، بمعنى أن سَفر البطل يقترنُ باختِللل على مستوى نسق الكينونة. إن الـذات تغادرُ الفضاء وهو فضاء حميمي وفضاء استقرار للبحث عن موضوع، عن أف ق آخر. ينسجمُ هذا الفعل مع خاصية تُميز الاستِهلال في الحكاية الشعبية التي يُعللها فلاديميربروب والتي تتسم بكونيتها عامة، حيث يقوم البطل بوظيفة «الابتعاد»(9) عن الفضاء الرئيس في رحلة البَحث عن موضوع رغبة، موضوع يبتغي من خلالـه الحُصول علـى قِيم.

#### مقطع التحوُّلات العجائبية:

يحاولُ الرجل الذي يتأهب للسفر تجاوزَ الفقد بالبحث عن رَفيق لأخواته أثناء غيابه. اشترى حَملا ليكون رفيقا لهن. تُقيمُ الحكايةُ هنا علاقة تَوازبين عالمِ الإنسان والحيوان، حيث تصبحُ كينونةُ الإنسان في حالة انسِجام مع الحيوان، فالغياب يمكنُ أن يُعوَّضَ بحضور بديل عن الأخ وهو الحمَل، غيرأن الحكاية تحفلُ بمجموعة من التحوُّلات العجائِبية التي تُشيدُ مسارا لشخصية الرَّجل.

#### 1) التحوُّل الأول:

اشترى الرجُلُ حَمَلا وفي المساء اتجهت الأختُ الكُبرى إلى الإسطبل من أجل أن تُقدم له الشعير، غير أن الحَمَل ضربَ رأسه أرضا مَرتين وتَحولَ إلى عفريت، أن الحَمَل ضربَ رأسه أرضا مَرتين وتَحولَ إلى عفريت، حيث يظهر العفريت بصفته أحد كائنات الحكاية، إنه وهو كائن يتسمُ بسمات مُغايرة للفواعِل الإنسانية، إنه يمثلُ فئة أخرى من الفواعِل على مستوى الحكاية ،هي الكائنات الأسطورية، لذلك تصبح الحكاية فضاء لهذه الكائنات: الإنسان، الحيوان، الكائن الأسطوري. يصفُ المتلفظُ هذا الكائن بهذه السمات:

«المخيف، المرعب ..» (الحكاية ،ص. 63).

يستولي العفريتُ بقُدرته الأسطورية على الأخت ويختطِفها إلى مكان مجهول وحين يذهب الأخ إلى الإسطبل لا يجدُ الأخت الكبرى ولا الحَمَل. يوافقُ فعلُ الاختطاف وظيفة «الإساءة» التي تتجسدُ في الحكاية الشعبية من خلال أفعال مثل اختِطاف كائن إنساني أو سرقة شيء ما يكون له طابع سِحري أو فِعل يتخذُ شكلَ سَرقة، وتعدُ هذه الوظيفة حسب فلاديميربروب بالغة الأهمية لأنها تمنحُ للحكاية «حركتها» أو ديناميتها (10).

العفريت → فعل → اختِطاف الأخت الكبرى.

«لم يعرف ما سيفكر فيه ..» (الحكاية، ص 62.)

يُعدُّ ملفوظُ السارد جَزائيا لأنه يقدمُ حُكما حول حالة البطل الذي لم تَعد له القُدرة على التفكير في مصيرِ الفعل الذي سينجزهُ، سواء تعلق الأمرُ بالبحثِ عن الأخت أو السفر الذي كان يعتزمُ القيام به.

#### 2) التحوُّل الثاني:

بعد الحادثة الأولى سيشتري الأخُ طائرا ليكون رفيقا لأخواته أثناء الغياب:

« هـذا الطائر سيكون رفيقا لكن حين أغيب..» (الحكاية، ص.63).

حين تقدمت الأختُ الثانية مساء لتطعم الطائِرَ حبوبا ضربَ الجدار برأسه مَرتين وتحول إلى عفريت،



يَسِمه السارد بسمات:

«عفريت ضخم...» (الحكاية، ص 62).

طائر - تحوُّل - عفريت ضخم.

سيستولى العفريت على الأخت الثانية ويختطفها.

العفريت → فعل → اختطاف الأخت الثانية.

يذهب الأخ لتَفقد الأمر، وقتها يتأكدُ من غياب الأخت الثانية. بعد هذه الأفعال التي أدت إلى اختِلال نسق العائلة، خاطبَ الأخ أخته الصغرى:

«لن أتركك لحال سبيلك ولن أسافر أبدا» (الحكاية، ص63).

#### 3) التحوُّل الثالث:

أحضرَ الأخُ سلة من الأسماك، قدمَها لأخته الصغرى لتنظفَها تمهيدا لوجبة العشاء. وبينما كانت تنظفُ السمك، ضربت السمكةُ الكبرى الرأس بالأرض

وتحولَ ت إلى عفريت. بعد التحوُّل، يختط فُ العفريت الأخت الصُّغري إلى مكان مجهول.

السمكة الكبرى → تَحوُّل → عفريت.

العفريت → فعل → اختطاف الفتاة الصغرى.

يتم التحوُّل في الحكاية من الحيوان: الحَمَل، الطيور، الأسماك وهي حيوانات ترتبطُ فضائيا بالأرض والسماء والماء، إلى كائن أسطوري مُتخيل: العفريت، الذي يحمل سِمات القوة حسب ملفوظات السارد، فه وضخم ومرعب ومُخيف. هذه السمات تجعلُ من العفريت كائنا مُتسما بقُدرة أسطورية. يتخذُ العفريت في الحكاية تمظهُ رات مختلفة؛ فهو العفريت الحمَل أو العفريت ملك الحيتان أو العفريت ماك الطيور، يتسمُ بقدرة أسطورية وينجز وظيفة «الإساءة» مُمثلة في اختطاف الأخوات. لذلك يتحددُ في الحكاية بصفته ذاتامضادة للبطل، إنه من يمتلكُ الموضوع الذي يبحثُ عنه البطل (الأخوات)، كما أن فِعل الاختطاف الذي قام به أفضى إلى إحداث الاختيلال في النسق الثقافي بتفكيك الأواصِربين الأخ وأخواتِه. إن وظيفة «الإساءة» تُحدِث علاقة الصراع والتنافُر في الحكاية وتشكلُ بداية لسيرورة الفعل عند الذات الرئيسة في الجكاية، وهو رجلة البحث.

#### رحلةُ البطل: البحث عن الأخوات وإعادة التوازُن.

حين تبين للأخت الصُغرى اختُطِفت بدورها، أغلق منزله وتوجه للبحث عن أخواته. كان الانتقال في بداية الحكاية افتراضيا؛ يريد الأخ الانتقال من فضاء العائلة الذي يرمُز إلى الاستقرار إلى فضاء آخر. حاول الحفاظ على نسق الاستقرار بإحضار حيوانات تُحققُ الأُلفة، غير أن تحولَ الحيوانات إلى كائن أسطوري اختطفَ الأخوات جعل الذات الفاعلة تُعاني من الفقد الندي يحيلُ دلاليا على انفصال الذات عن كينونة العائلة. على مستوى قيمى، يُحيل فعلُ الانفِصال العائلة. على مستوى قيمى، يُحيل فعلُ الانفِصال

على اختِللا التوازُن في القِيم. إن فَقد الأخوات يمثلُ تصدُّعا على مستوى نسق العائلة .من منظور القيم السوسيوثقافية، وفي مجتمع ذكوري تُسند الحكاية إلى النات الفاعلة وظيفة ترميم التصدُّع الاجتماعي، لذلك فإن أولَ سمة يسندها المتلفظُ للذات هي سمة «رجل» وتقترنُ بسمة الحُضور والهيمنة . يصبحُ الانتقال في سياق هذه الحالة ضرورة، ينتقلُ من النَّظام الافتراضي إلى نظام التَّحيين، ثم التَّحقُق:

«حينماأدرك الأخ أن أخته الثالثة اختُطِفت مثل أختَيها، أغلق المنزل وغادر للبحث عن أخواته..» (الحكاية، ص.64).

الـذات الفاعلة → فعـل → السـفر (الانفِصال عن الفضاء الأصل).

إن الانفصال عن الفضاء – الأصل، المَوضِعي يتمُّ لأن الندات أصبحت تعاني من الفقد ومن اختلال النسق القيمي على مستوى الكينونة، ذلك أن الأخ يُمثلُ عماد النسق الثقافي لأنه يلعبُ دورا ثقافيا، إنه المحافظُ على نظام العائلة. تتسمُ الحكاية بإجراء سيميائي هو البرمجة المكانية (11) وتمثلُ التعالُق بين توزيع الفضاءات داخل الحكاية والبرنامج السردي للبطل. ينتقلُ البطل من الفضاء – المصدر وهو فضاء العائلة الذي تتسمُ فيه الكينونة بالاستقرار نحو الفضاء – الهدف الذي توجَد فيه أخواتُ البطل بعد الاختطاف.

فضاء - مصدر - حفضاء العائلة - حفضاء الهَدف.

يقترنُ فعلُ الانتقال داخل الفضاء إذا ببناء الموضوع الدي يمثلُ رغبة ومُبتغى الدات الفاعلة وهو البحث عن الأخوات اللواتي تعرضن للاختطاف، لهذا فالتوازي بين فعل الانتقال داخل الفضاء والرغبة في البحث يُحددُ السمات التي تجعل منه بطلا مُحتملا داخل الحكاية، يُحدد لنفسه موضوعا هو البحث عن الأخوات، ذلك أن تحقيق هذا الموضوع يدلُّ أيضا على اقترانه بجُملة من النظام الاجتماعي



#### 1) الاختبارات: البطّل في مواجهة التّحديات:

سيواجهُ البطل على شاكلة سيرورة الأبطال في الحكاية الشعبية مجموعة اختبارات في رحلة البحث عن أخواته.

« بعد أن اجتاز صحاري وعزلة ..» (الحكاية، ص 4 6).

الانتقال من الفضاء/ المصدر نحو الفضاء/ الهدف يمُر في الحكاية الشعبية من فضاءات وسيطية (12) يمكن أن تكون مساعدة حين يحصل البطل على الموضوع السّحري أو يلتقي بالمُساعد الذي يجعله ينتصر مثل الخاتم السّحري في هذه الحكاية ،أو مُضادة حين يتعرضُ البطل لفعل الغول أو لعوائق طبيعية مثل الجبال أو الصحاري.

كانت الاختباراتُ الأولى طبيعية، تمثلَت في المصاعب الطبيعية يحددُها المتلفظ «بالصحاري»، وهي ذات بعد طبيعي وبحالات العُزلة، وهي ذات بعد نفسي وأهوائي. أما الاختبار الرئيس، فهواختبار المعرفة التي يجب أن يحصُل عليها من أجل الوصول إلى مكان اختطاف أخواته.

#### • التسخير واكتِساب القُدرة:

سيلتقي بعد هذه الرحلة ثلاثة رجال يتنازعون ملكية ثلاثة أشياء: شاشية، بلغة (زوج حذاء جلدي) وعصا. سألهم:

« إخوتي، لماذا هذه الخصومة من أجل أشياء مثل هذه » (الحكاية، ص.64)

أجابه أحدهم: هذه الأشياء هي الثروة التي تركَها لنا الأب، وكل شيء من هذه الأشياء له مزية عجيبة، إنه يتميزُ بسِمة العجيب والخارق، فالشاشية تجعل من يلبسها متخفيا عن الأنظار، أما زوج الجذاء الجلدي، فيجعل من يلبسه لا يشعُرُ بالتعب مهما طالت المسافة التي قطعها، أما العصا فيكفى الاتكاء عليها وتوجيه الأوامر إليها بأن تذهب بك إلى أبعد مسافة، بل إلى أصقاع الدنيا. تَستثمرُ الحكاية هنا رمزية العلامات داخل نسَـق الثقافة والمُتخيل، منها شاشية «الاختفاء» أو العصا التي تتسم بميثولوجيا كثيفة في الثقافة العربية والإسلامية، يتمُّ تصويرها بقُدرتها على قضاء المآرب الكثيرة، تتجسـدُ مـن خلال صورتها في النـص القرآني: «قَالَ هـيَ عَصـايَ أَتَـوَكَّأُ عَلَيْهَا وأَهُـشُّ بِهَا عَلَـي غَنَمِي وَلِيَ فيهَا مَارِبُ أُخْرَى » (13)، فحسب المُفسرين هذا برهان من الله تعالى لموسى عليه السلام، فهي صالحة للمَ شي، ويه زبها الشجرة ليتساقط ورقها وترعاه الأغنام وفيها حوائج أخرى . تُبرز هذه العلامات أن السرد في الحكاية الشعبية يغتنى بالعلامات التي تحضُر في الثقافة الشعبية والعالمة على السواء لأن النص نسيج وله ذاكِرة مُتعدِّدة، يغتنى بالملفوظات القادِمة من النصوص الرئيسة في ثقافة الراوي.

#### • العقد: الدهاء والمعرفة:

سينشئ المسافربينه وبين الإخوة عقداً لتوزيع الإرث بناء على آلية التسخير. إن التسخيره وإقناع المتلقي (14) بجَدوى الفعل؛ سيئقنع الإخوة المتخاصمين بقدرته على توزيع الإرث بطريقة خاصة :سيصعد الجبل ويرمي الأشياء، وكُلُّ من حصَل على شيء، يصبح في ملكيته. قبول الإخوة بالعقد سيستثمره البطل في ملكيته. قبول الإخوة بالعقد سيستثمره البطل معتمدا على الدهاء الذي يمتلكه، لذلك سيوظف هذه المعرفة في تسخير (15) المتخاصمين الذين انطلت عليهم الحيلة. منحه الإخوة الأشياء فصعد إلى الجبل.

التسخير: عا→فعل→الإقناع (بتوزيع الإرث). التسخير: عا→فعل→(امتِلاك الأشياء العَجيبة).

وضع على رأسه الشاشية وأصبح مُتخفيا ثم لبس الحناء العجيب واستند إلى العصا وهنا تستحضرُ الحكاية ميثولوجيا العصافي النسق الثقافي، اتكأ عليها وقدم طلبه:

«أيتها العصا، انقليني إلى حيث توجد أختي الصغرى، زوجة ملك الحيتان» (الحكاية، ص64).

وبمُجرد ما أن أنهى طلبه تَحققت بُغيته، وجد نفسه إلى جانب بئروهو من الفضاءات الوسيطية المُساعدة. في الحكاية لأنه سيسعِفه في الحصول على المُساعدة.

#### فضاء وَسيطي : البئر ( فضاء المُساعدة ):

سيلتقي فتاة سوداء اللون تستقي الماء داخل سطل من ذهب. طلب منها أن تسقيه ماء، وبينما هو يرتوي رَمَى في السطل خاتَما. في الطريق نحو سيّدتها، حاولت الخادمة أن تأخذ الخاتم غيرأنها لم تُفلِح لأن الخاتم كان ملتصِقا بقوة في عُمق السطل.

#### • التعرُّف على هوية الفاعل.

بعد عودة الخادمة من البئر، أخبرت سيدتَها بوجود رجل شاب قرب البئروبأن حُسنه يُماثِل حُسنها والشَّبه بينهما غريب وأنه تركَ خاتما يَس قُط في السطل لم تتمكن من إزالته.

التعرُّفُ ← حافزالتعرف (الخاتم) ← التعرُّف.

يمثـلُ الخاتم في الحكاية حافـرَ (16) التعرُف لأن الزوجة الشـابة تتمكنُ مـن اقتـلاع الخاتم من السـطل، وحين تنظـرُ إليـه تتعرفُ على الشـاب الـذي لن يكون سـوى أخيها، لذلـك تُكلفُ الخادمـة بإحضاره. بعـد أن عانقته وقدمت إليـه الأكل، طرحت عليه السـؤال:

« كيف لي أن أخبئك كي لا يلتهمك زوجي حين حضوره؟» (الحكاية، ص65)

تكرسُ الحكايةُ التقابل بين الكائن الإنساني والأسطوري، وتجسدهُ علاقة التنافر والتقابل بين النفوات المختلفة، بين الأخ/ الإنسان/ والعفريت/ الكائن الأسطوري.

#### • التحول: الذوات والاشياء.

ضربت الزوجة الأخ بعصا من ذهب، فتحول إلى زَربية تجلسُ عليها. حين عاد العفريت ملك الحيتان، صاح:

« إني أشم رائحة بني آدم» (الحكاية، ص.65).

قالت له: «كيف سيحضرُ بنو آدم إلى هنا، لا يوجد من يهتم بي سوى أخي». وعدَها العفريت بأنه سيُحسِن وفادة الأخ إذا حضر. ضربت الأختُ الزربية بالعصا الذهبية، فظهر الأخ واستقبله العفريت بكثير من الرّحاب، بعد أن قضى جزءا من الوقت، قال لأخته:

«سأذهب لرؤية أختك الوسطى» (الحكاية، ص 65).

#### • الانتقال: البحثُ عن الأخت الوسطى.

تتخذُ العصادلالة سحرية في الحكاية، إنه العنصرُ المساعد للبطل في إنجاز أفعاله، خاصة فعل الانتقال داخل الفضاءات بحثاعت أخواته. الكاعلى عصاه وأمرها أن تنقله إلى فضاء ملكِ الطيور، بمجرد ما أن أغلقَ عينيه وفتحهما وجد نفسه قريبا من بئر، حيث توجد فتاة صغيرة تستقي الماء داخل سطل من ذهب. طلب منها أن تسقيه ماء ورمَى خاتَما داخل السطل. حين عادت الخادمة أخبرت سيدتها بوجود

شاب له من الحسن ما يُماثلُ حسنها ويشبهها إلى حد غريب. حين وجدت السيدةُ الخاتم في قعر السيطل صاحت:

«إنه أخى..» (ص.65، الحكاية)

بعد ما أدخلته الخادمة، استُقبِل بالتَرحاب الذي لقيه في ضيافة ملك الحيتان. بعد أيام في ضيافة ملِك الطيور، قررَ الاستمرار في رحلة البحث عن الأخوات.

«بقي لي أن أرى أختنا الكبرى. سأغادر» (الحكاية، ص 65).

#### • الانتقال: البحثُ عن الأخت الكبرى.

يتخذُ فعلُ الانتقال داخل الفضاء تمظهُرات مختلفة؛ في بداية الحكاية تم الانتقالُ من الفضاء المصدر نحو الفضاء – الهدف ،غيرأن الانتقالات داخل الفضاء – الهدف مُتعددة بناء على أن الهدف غير مُوحد؛ كُل واحدة من أخوات البطل تتأطرُ داخل فضاء معين ، الأخت الصغرى عند ملك الحيتان والأخت الوسطى عند ملك الطيور، لذلك تتعددُ الانتقالات والفضاءات.

الانتِقال: (العصا)→فعل الانتقال→فضاء جديد.

مكنته القوةُ السحرية للعصا من الانتقال بسرعة السرق؛ أغلقَ عينيه وبعد أن فتحهما سيجدُ نفسه إلى جانب بئرمهدمة تقريبا.

#### الفضاء الوسيط : بئر مهدمة .

إلى جانب البئركانت هناك خادمة مُتقدمة في السن، تحملُ خدودا على وجهها وتلبسُ أسمالا قذرة وتستقي الماء في سطل قديم. يقدمُ المتلفظُ مجموعة سمات وظيفية تختلفُ عن السمات المُميزة للفضاءات الجزئية الأخرى الخاصة بملك الحيتان وملك الطيور، وتتضحُ كالآتي.

- البئرمُهدمة.
- خادمـة مُتقدمـة في السـن: تحمـلُ خـدودا علـي

وجهها/ تلبسُ أسمالا قندرة/ سطل قديم.

- تُحيل هذه السمات على آثار معنى سلبية:
  - الخراب / خراب الفضاء.
    - عجزُالإنسان.
  - القِدم: قِدم الأشياء (السطل).

تدلُّ «آثار المعنى» التي تحيلُ عليها السّمات على أن البطل لن ينجحَ في فعل البحث عن الأخت الكبرى لأن سمات الفضاء تؤشرُ على قُبح الذات المرتبطة به. حين أدخلته الخادمة عند أخته وجدَها في منزل خرب وتلبسُ أسمالا قدرة وتعيش حالة الجوع وبضربة عصا من خَشب ستُحولُه إلى حَجر. في الحالات السابقة كانت أخته تضربه بعصا من ذهب بخلاف هذه الحالة. كان يُحولُ أيضا إلى زربية بخلاف هذه الحالة التي أصبحَ فيها من حجر. حين عاد العفريت، قال إنه يشمُ رائحة فيها من حجر. حين عاد العفريت، قال إنه يشمُ رائحة بنى آدم.

«كيف تريد أن يأتي بنو آدم إلى هذه الصحراء التي فرضت على العيش فيها؟ » (الحكاية، ص66).

يحيلُ ملف وظ الأخت على فضاء وسيطي مُغاير للفضاءات الأخرى وهو الصحراء، بما يحملُه الفضاء من معاني البعد والجفاف والقساوة وهي المعاني التي تنسجمُ وفعل الذات الأسطورية: العفريت زوج الأخت الكبرى. يحذرُها أيضا من عودة أخيها الذي سيجعل منه «مضغة سائغة» (الحكاية، ص66).

العامل المعاكس:

العفريت / الفعل →منعُ حضورالأخ.

#### 2) بحث البطل عن الاستطاعة.

أمام فعلِ المُعاكس القبيح وقُوته، سيحاولُ البطل التسلُّح بالاستِطاعة التي يمكنُ أن تهزم غريمَه في هذه المُواجهة، لذلك عاد إلى أخته زوجة ملك الحيتان وأخبرها بما تتعرضُ له أخته الكبرى وبقُبح العفريت الحمَل.



#### ● ظهورالعامل-المساعد.

طلب منه ملكُ الحيتان أن يعود لزيارة أخته ليتعرفَ على المكان الذي يُخئ فيه العفريت – الحمَل روحَه. على اثر عَودت أختُه فعلَ التحوُّل؛ بضربة عصا أحالَته إلى حجر بعد أن عرفت المُراد من زيارته. وفي المساء لاطفت الأختُ الكبرى العفريت وطلبت منه معرفة أين يضعُ «روحه»، غير أنه غضِب منها وعاملَها بفظاظة كبيرة. وقبل أن ينصرفَ كعادته، صارحها بالقول:

« روحي في مكان آمن، توجد في بيضة، والبيضة في حَجَلة والحَجَلة في عُمق البحر» (الحكاية، ص66).

بعد انصرافِ العفريت، غادر الأخ وأخبر ملك الحيتان بجواب العفريت - الحمَل. يتحولُ ملك الحيتان في الحكاية إلى عامل مُساعد (17) سيدخلُ عمقَ البحر باحِثا عن البيضة التي توجد بها روحُ العفريت. لم يقتل ملك الحيتان الحَجلة لأنها باضت البيضة وخلدت إلى النوم. حمَلها إلى صهره الذي أوصاه بأن لا يخافَ من الحمَل حين العودة وعليه أن يكسر البيضة على جبين العفريت.

#### • المُبارزة وانتِصار الذات الفاعلة.

عاد إلى بيت أخته، وفي هذه المرة لم يختبئ. حين عودة العفريت عَنَّ له الأخ مُتحديا، توجه إليه مخاطبا:

« لم أعد أخاف منك، لأن روحك توجد في بيضة، ها هي هذه البيضة » (الحكاية، ص67).

بدأ العفريت يرتعد خائفا وطلب منه أن يُرجِع له البيضة، واقترح عليه تعاقدا جديدا بدل علاقة التهديد والوعيد. هذا التعاقد تحدده الأفعال:

-أن لا يُلجق به أذى،

-أن يمنـحَ أختَـه قصـرا وصحونا من ذهـب كما هو الأمر بالنسـبة لأخواتها.

غيرأن البطل لم يقبَل هذا التعاقد وأسرع إلى إنجاز الفعل.

الفعل → قدف البيضة على جبين العفريت.

- تكسرت البيضة.

- قَضى العفريت نَحبه.

تنتهي المبارزة بانتصار البطل، سيأخذ أختَه ويذهب للعيش عند العفريت ملك الحيتان.

#### تحوُّلات الحِكاية: ظهور بطل جديد.

كانت زوج ملك الحيتان حاملا، أنجبت طفلا صغيرا، في اليوم السابع حين أرادوا تسميته، صاح: «لا تضعوا لي اسما، لقد أحضرت اسمي معي: اسمي «نُص الناس» (نصف رجُل) الذي يعرفُ ما في رأسِه وما في رأسِ النَّاس الآخرين» (الحكاية، ص67).

أصبحت الأختُ غيورة من علاقة الصداقة بين أخيها الذي أصبح فردا من العائلة وزوجِها لذلك أمرته بأن يقتله غيرأنه لم يستطع. اقترحت عليه أن تُحوِّله إلى أفعى تضعه داخل الزربية وحين يحملُها الأخ يلسَعُه ويموتُ دون أن يعرفَ السَّبب.

#### التَّسخير→فعل→القَتل.

غيرأن «نيص النياس» خَمينَ مشروع أمه وأخذ الزربية وطواها بشكل لا يُمكِن للأفعى أن تخرج منها ووضعَها على كتفه. أمرته أمه أن لا يقوم بهذا العمل، غيرأنه رفض ونفضها. وحين فتحَها، وجد أفعى، حملَها إلى أمه.

## إفشال التسخيروالمناورة: تقمُّص «نص الناس» لدور الأخ.

لقد طـوى «نص الناس» الزربية بشـكل لا تخرج منه الأفعى، بحيـث لم تسـتطع التنفس، لذلـك قضت روح العفريت، حيث لم يسـتطع التنفُس ومـات اختناقا.

صاحت الأم قائلة: «لقد قتلت أباك، واليوم لا يمكن أن أعيش بينك وبين أخي، لقد كنتما السَّببَ في تعاسَي» (الحكاية، ص68).

#### • المناورة من جديد: القتل بالسُّم.

هيات الأمُّ وجبة مسمومة، غيران «نص الناس» بمعرِفته أدركَ المكيدةَ وأفشاَها، وأصبح الفعلُ انعِكاسيا في الحكاية:

فعل انعكاسي - ◄ أكلُ الطعام (من لدن الأم)

→موت الأم.

الفعلُ الانعـكاسي في الحكاية جعـلَ الأم هي من تأكلُ الطعام وتموت.

#### ازدواجية الحكاية: برنامجُ العاملين:

أفعالُ الشخصية الجَديدة التي ظهرت في الحكاية ستفضي إلى تشعُب الحكاية . بحثَ الابن «نص الناس» عن أخِ أمه وقال له:

«لقد قتلتُ أبي وأمي من أجل حُبي لك ودافعتُ عنك، والآن إذا أردت أن تصبح أخي.. سأقوم بحمايتك» (الحكاية، ص68). سيتجَددُ النسبُ في الحكاية، تُصبح الذات الأولى أخا بالتبنى «لنص الناس». طلب

منه أن يغادرَ الأماكن «المكروهة»، وأن يأخذَ كُلُّ واحد طريقا؛ يأخذُ الأخ طريقَ الرِج، و«نص الناس» طريقَ الحَظ العاثِر. أخبرهُ من مُنطلق المعرفة التي يتَمتعُ بها أنه سيَلتقي الأمهَق وحذَّره أن لا يدخُل معه في «شراكة» ولو توسل إليه بشدة وغادر المكان.

الانتقال → فعل (الانتقال)

الأخ → نحوطريق الربح.

نص الناس-خو طريق الحَظ العاثر.

#### عقد جدید:

التقى الأخُ بالتبني «لنص الناس» برجُل أمهق، طلب منه الأخيرُ أن يدخُل معه في شراكة مع شرط واحد في العقد وهو أن الذي لا يملِكُ نفسه ويغضب ستُقطع بشرةُ وجهه وتعودُ إلى الخلف. امتنعَ في البداية مُتذكرا وصاية أخيه «نص الناس»، غيرأن الأمهق ألحَ عليه كثيرا مما جعله يقبَل العَقد.

#### • الأفعال/الاختِبارات:

حدد الأمهقُ مُهمة للأخ بالتبني وهي أن يملاً جرة بالماء، كانت الجرة مثقوبة. رغم أنه استقى ماء وفيرا لم تبقَ منه قطرة في قاع الجرة. في المساء بدأ يشتكي التّعب، قال له الأمهق: هل غضبت الآن؟ ردّ بالنفي. وفي الغد أمره بالتباري جريا مع كلبة، ووعَده إذا رئج السباق بأن يحصل على العشاء. ربحت الكلبة ولم يحصُل على على العشاء. ربحت الكلبة ولم يحصُل على عشاء. سأله الأمهق: هل أنت غاضِب؟ أجاب بالنفي. لكن الشريك كان مُتعَبا وجائعا بفعل ألاعيب الأمهق.

#### • المواجَهة وتشكُّل ملامح البطل.

أمام اندِحار الأخ في مُواجهة الأمهق، جاء «نص الناس» لمُساندة أخيه وحين أصبح أمام الأمهق السترط عليه نفس شروط العقد. أوكلَ الأمهقُ «لنص الناس» حملةً أفعال.

- الأمهق وفعل (ملء جَرة بدون قاع).

فعل السِّباق في مواجهة الكلبة

ردفعل «نص الناس» خسر السباق عن قصد كلا يريدُ إيذاء الحيوان.

الفعل──>سَـقي الحديقة──>رد فعل «نص الناس»──>قَطع كل الأشـجار وإغراق الحديقة.

الفعل --> رعاية الغنم -> رد فعل «نص الناس» ---> باع الخِرفان وأحضر الذيول وقال له بأن الغول والسباع أكلَت الخرفان ثم سلَم المالَ لأخيه بالتَّبني.

عند نهاية كُل فعل من هذه الأفعال، يسألُ «نص الناس» الأمهق: هل أنت غاضب؟ كان جوابُه دائما بالنفي لأنه لا يريد أن يفشلَ في المواجهة، غيرأن الأمهق أراد التخلُّص من هذا الشريك وفكرَ في بعثه إلى الغابة عند الغول، وبذلك سيتعرضُ للافتراس. نادى عليه وخاطبه:

« عندي سبع بنات، اذهب وابحث في عن طيور لتسلِيتهن» (الحكاية، ص69).

بمعرفتِه خمن «نص الناس»، قصد الأمهق، لذلك لم يذهب إلى غابة الغول. أخذ جرابين وجمع فيهما العقارب والحيات وقدمَهما للأمهق موهِما إياه أنه أحضر العصافيروعليه أن يغلِق باب غُرفة الأطفال لكي لا تفلِت الطيور. التهمت العقاربُ والحيات الأطفال. سأل «نص الناس» الأمهق: هل أنت غاضب؟ أجاب بالنفي، لذلك عمد «نص الناس» إلى إسقاط أب الامهق صريعا، أما زوجته فأجهضت خوفا. إنه يريد بهذه الأفعال أن يجعله غاضبا ليخسِر المواجهة بناء على شرط العقد بينه وبين الأمهق.

طلب الأمهق من «نص الناس» حراسة المنزل مُتذرعا بالسفر صحبة زوجته للهروب من الاستِمرار في المواجهة. وبعد انصرام ثلاثة أيام تأكد تخمين «نص الناس»، لذلك لحق بالأمهق وزوجته وحين رآه الأمهق صاح: «أتتبعني حتى هذا المكان» (الحكاية، ص70). ردِّ «نص الناس»: «هل أنت غاضب؟».

«نعم، إني غاضب» لم يتمالك الأمهق نفسه من كل الأفعال التي ألحقها به «نص الناس»، فعبر عن غضبه وبذلك خسِر المواجهة التي خاضها ضد «نص الناس».

الإنجاز → «نـص الناس» → فعل التلام بشرة وجه الأمهق ووضعها في الخلف.

قام «نص الناس» بالفعل الذي تم الاتفاق عليه في العقد دليلا على انتِصاره. بعد الانتصار في معركة المواجهة، سيستحوذُ على أملاك الأمهق صحبة أخيه ويعيشان في سعادة.

قامت الحكاية على مسارين؛ مسار الأخ الذي عانى من اختلال النسق القيمى بفقدان أخواته وانخرط في مسار البحث عن مصيرهن مع الكائن الأسطوري العفريت. تتسم هذه الحالة بسمتين سلبيتين: الفَقد واختلال النسق العائلي والتوازي بين الإنسان والكائن الأسطوري. تتمكن الذات الفاعلة في هذا المسارمن تجاوز الاختبارات التي تتعرضُ لها، منها الطبيعية حين قطع الجبال والاختبارات الرئيسة حين تغلب على العوامل المُعاكسة ومنها ملك الحيتان وملك الطيور وخاصة العفريت - الحمّل الذي يُمثل المُعاكس «القبيح» باللغة الواصفة لفلاديمير بروب(١٤)، لأنه يدخلُ معه في مبارزة ويحصلُ على بيضة الحَجلة، يكسرها على جبينه وينتصر عليه. أفعال هذا المسار تمكنُّه من لم شمل الأخوات حين تخلُّق الحكاية بقُدرتها الخارقة وقابليتها لرسم عوالم ممكنة انسِجاما بين عالم الإنسان والحيوان.ويصبحُ صديقا للعفريت ملك الحيتان. في الحكاية الشعبية تحدُث إمكانية الحديث والحواربين الآدمي والحيوان، ولكنها تظل صيغة من صيغ حديث الإنسان عن نفسه، فهو يستعيرُ لغة الحيوان للتعبير عن رغباته في الانسجام داخل الكون (19).

بناء على عناصِرهذا المسار، يمكنُ للقارئ أن يعتبرَ أن هذه النذات الفاعلة تمثلُ البطل في الحكاية، لأنها



تنتقلُ من الحالات الرئيسة التي تقوم عليها بنية الحكاية الشعبية وهي اختِلال التوازن، الفقد، مغادرة الفضاء الحميمي نحوالفضاء –الهدف، والانتقال عبر فضاءات عدائية، المواجهة، المبارزة والانتصار، غيرأن هذه الحكاية تتميزُ بالتشغب في نموها بظهور ذات أخرى وهو «نص الناس» أو «نصف رجل» كما يحددُ ذلك الراوي أو المُتلقي الذي يقوم بجمع هذه الحكايات. تظهر هذه الشخصية في الحكاية حين انتصار الذات الفاعلة الأولى في مواجهة العفريت –الحمَل وعودته عند ملك الحيتان.

يحملُ ميلادُ الطفل في الحكاية سمات خاصة؛ حين وضعته زوجة ملك الحيتان رفض التسمية من عائلته وأخبرهم أنه أتى حامِلا معه اسمه هو «نُص الناس» وأنه «يعرف ما في رأسه وما في رأس النَّاس». إن علامة التَّسمية رئيسة بالنسبة للشخصية في الحكاية، وهي تحيلُ في هذه الحالة على عنصر المَعرفة، وتجعل هذه الشخصية منذ برزوها على مستوى الذوات الفاعلة متسمة بالمعرفة التي تجعلُ منها شخصية لها استطاعة فطرية متحققة مع الولادة، لذلك فإن هذا التشعنب

يطرح فرضيات القراءة المُتعددة بالنسبة للقارئ: ما هودور هذه الاستِطاعة الفطرية ؟ هل تحددُ نظام البطل في الحكاية؟

يقومُ مسار «نص الناس» في الحكاية على أفعال في علاقة المُواجهة بين شخصيات الحكاية ويؤسسُ لنفسه مسارا تركيبيا، قائما على مجموعة أفعال. تقومُ هذه الأفعال جميعُها على المعرفة معرفة «نص الناس» بما في رأسه وما في رأس الناس؛ فالاستطاعة التي يمتلكُها ليست استطاعة القوة مثلا، حين يواجهُ العامل المضاد ولكنه الدهاء القائم على المعرفة، لذلك يضعُ المُتلقى للحكاية عنوانا: «الذي يعرف ما في رأسه وما في رأس النّاس»، فالاستطاعة معرفية، وهي التي عملُ مسار الأفعال على هذه الصيغة:

#### • التخمين والتنبؤ بأفعال الأم:

- التنبؤبرغبةِ أمه في قتل أخيها الذي أصبح صديقا لزوجها عن طريق تحويل العفريت / الزوج إلى حية .
  - إفشال مُناورة الأم بتقمص دور الأخ.
    - موت العفريت / الأب ونجاة الأخ.
- التنبؤ بفعل الأم مُناورة الأم من جديد: القتل بالشّم.
  - إفشال مناورة القتل بالسم.

يصبح الفعل انعكاسيا: بدل موت «نص الناس» تموتُ الأم بالسم.

- التنبؤ بمناورات الأمهق.
- مساندة الأخ الذي اندحروخسر المواجهة مع الأمهق بسبب مناوراته (أعطاه جرة ماء مثقوبة، خاض سباقا مع كلبة).

رغم أن الأخ أفلح في التعرُّف على مكان أخواته (الكبرى، الوسطى والصغرى)، فإنه لم يستطع أن ينتصر في رهان المُواجهة مع الأمهق، بمعنى أن تبئير

الحكاية لمسار الـذات الفاعلـة: «نص النـاس»، الذي يتنبـأ بفعـل معرفتـه بمناورات الأمهق، يفرض إعادة فرضيات القراءة.

يتنبأ «نـص الناس» بمناورات الأمهـق، (ملء جرة بدون قاع - السباق في مواجه كلبة - سقى الحديقة - رعايــة الغنــم - بعثــه إلى الغابــة عنــد الغــول) لذلك يُفشِل مسعاه في كُل هذه الأفعال بكسر الجرة وخسارة السباق وبيع الغنم وإحضار الحيات بدل الطيور. كل هـذه الأفعال تجعله يغضب ويربَح «نص الناس» الرهان في المُبارزة ضد الأمهق. تنتهى الحكايةُ بملفوظ جزائى يقدمُ فيه المتلفظُ حكما حول حالة الأخ و «نص الناس»: «عاشا سعيدين..» (الحكاية، ص64). إن السعادة تدلُّ على حالة أهوائية بحمولة دلالية سماتها الأساسية الاستقرار وسيادة القيم الإيجابية وانتفاء الاختلال في النسق الثقافي. هذه الخصائص هي التي يُمكن أن تُعزز فرضية أن الحكاية تعرفُ مسارين وأن ما يُجَسِّدُ البطل بمفهوم الحكاية الشعبية هو مسار «نص الناس» الذي يستطيعُ بمعرفته أن ينجحَ في الاختبارات وأن ينتصر في مواجهة الأمهق، كما أنه الفاعل الذي يُحققُ حالة السعادة لللأخ في نهاية الحكاية، اعتبارا أن السعادة بصفتها حالة أهوائية إيجابية هي التي يهفو إليها البطلُ في الحكاية الشعبية.

#### خلاصة:

نلاحظأن حكاية «نُص الناس» تَعتفي بالمَعرفة، إنها العنصُر الذي يستندُ إليه فعلُ الذوات، فالاستِطاعة لا تُجسدها قدرة القوة ولكن تتبلورُ في فالاستِطاعة لا تُجسدها قدرة القوة ولكن تتبلورُ في الحكاية بواسطة الدهاء والمَعرفة؛ المعرفة هي التي تجعلُ الأخ يحصلُ عل الأشياء السَّحرية (البلغة، العصا، الشاشية) من الإخوة المُتخاصمين، ويقوم بالانتِقالات داخل الفضاءات الشَّاقة والقاهرة، وهي المعرفة التي مكنت «نُص الناس» من اكتِساب مهارة التخمين والتنبؤ بمناورات الأم ومُناورات العامل المُضاد، حيث سينتصر في مواجهة الأمهق وينجز شرط العقد وهو أن

تحاولُ كَسـرشـوكته في مسـارِه نحـوالانتِصـار وتحقيقِ القيـم التي يرنـوإليها.

هـنه المنظومة التركيبية، فضلاعن بُعدها الجمالي والفني، تعكسُ كينونة الفرد داخل الوجود في تجلياتها المختلفة القائمة على الصّراع والمواجهة والرغبة في الحفاظ على توازُن الوجود والعالم.

تُشخصُ الحكاية الشعبية، أيضا ،من خلال الندوات الفاعِلة وأدوارها التركيبية طبيعة الكائنات في الكون، إنها تحيلُ على علائق الانسجام والوحدة والتنافر وإمكانيات الحوار بين الآدمي والحيوان والأسطوري، وبهذا فإن العوالِم المُتخيلة التي تقوم بصياغتها استنادا إلى اللغة والشخصيات ومنظومة الزمن والمكان، ترمزُ إلى العناصر الفاعلة داخل الكون وإلى امكانيات بناء العَلاقات فيما بينها.

يقتلع بشرة الوجه ويثبتها في الخلف . يحيلُ هذا الفعلُ أيضا على كناية «الوجه والقضا»، فمن معاني القفا في اللغة مُؤخر الغُنق (20)، وحين تُحولُ بشرة الوجه إلى الخلف أو إلى القفا، فإنها تدُل على الوجه الآخر. لذلك حينما يُغير «نص الناس» بشرة الأمهق إلى الخلف، فإنه يكشفُ الوجه الآخر للأمهق الذي يقومُ الخلف، فإنه يكشفُ الوجه الآخر للأمهق الذي يقومُ على المُناورة ومحاولة إفشال مسعى الذوات الأخرى. فالحكاية تُشخصُ نظامَ الذوات من خلال مقولة الظاهر والكينونة ؛ الظاهر هو إنشاء تعاقد بينه وبين الشخصيات ينهضُ على شروط، غيرأن كينونة الأمهق الطل. هي المناورة والتسخير من أجل إفشال برنامج البطل.

نلاحظ أن مسارَ الـذات في الحكاية الشعبية يبدأ بالله اختلال النَظام وينمو وفق أفعال يُنجزُها البطل. إنه يجتازُ الاختِبارات الطبيعية والأهوائية ويخوض صراعا أبديا مع قوى الطبيعة أو القوى البَشرية التي

- miotique. Dictionnaire raisonné de la théorie du langage, Paris, Hachette ,1979.
- GREIMAS (A,j).Du sens, Paris, Seuil, 1970.
- 6. PROPP (Vladimir) .Morphologie du conte, op. cit, P.36.
- GREIMAS(A.J), COURTES (J) .Sémiotique. Dictionnaire raisonné de la théorie du langage, op.cit, P.171.
- 8. GREIMAS(A.J), COURTES (J) .Sémiotique. Dictionnaire raisonné de la théorie du langage, op.cit, P. 417.
- 9. PROPP (Vladimir) .Morphologie du conte, op. cit, P.36.
- 10. PROPP (Vladimir) .Morphologie du conte, op. cit, P.42.
- GREIMAS(A.J), COURTES (J).Sémiotique. Dictionnaire raisonné de la théorie du langage, op.cit., P.295.
- 12. CHADLI (EL Mostafa).Le conte

#### الموامش

- HJELMSLEV (Louis). Prolégomènes à une théorie du langage, Paris, Editions de Minuit, 1966, P.26.
- GREIMAS(A.J), COURTES (J).Sémiotique. Dictionnaire raisonné de la théorie du langage, Paris, Hachette, 1979, P.191.
- جمعت المؤلفة الطبيبة ليجي هذه الحكايات من مدينة مراكش بالمغرب استنادا إلى الاستِماع لعدد كبير من الرواة:
  - ضمنتها في كتابها :
- Doctoresse LEGEY .Contes et Légendes Populaires du Maroc, Paris, Editions Ernest Leroux, 1926. P.63.
- 4. PROPP (Vladimir) .Morphologie du conte, Paris, Seuil, 1970, P.12.
- تعتمد المقاربة النصوص الأساسية في السيميائيات السردية .
- GREIMAS( A.J), COURTES ( J ).Sé-

#### المراجع باللغة الأجنبية .

- CHADLI (EL Mostafa).Le conte merveilleux marocain, Publications de la faculté des lettres de Raba, 2000.
- COURTES (Joseph). « Le motif, unité narrative et /ou culturelle ? In Le Bulletin, N16, Décembre ,1980.
- GREIMAS(A.J), COURTES (J).Sémiotique. Dictionnaire raisonné de la théorie du langage, Paris, Hachette, 1979.
- 4. GREIMAS (A ,j) .Du sens ,Paris ,Seuil ,1970.
- 5. GREIMAS (A .j). Du sens II, Paris, Seuil, 1983.
- HJELMSLEV (Louis) .Prolégomènes à une théorie du langage ,Paris ,Editions de
- 7. Minuit, 1966.
- 8. PROPP (Vladimir) .Morphologie du conte ,Paris , Seuil ,1970 .

#### الصور

- https://i.pinimg.com/564x/b2/8c/da/b28cda546dfdc3a7e0f9e-60628a6e615.jpg
- 2. https://windling.typepad.com/.a/6a00e54fcf-7385883401910268391b970c-pi
- 3. https://i.pinimg.com/564x /66/9f/45/669f4539f64af-9b8104ee7ef7a1b08f2.jpg
- 4. https://i.pinimg.com/564x /2c/09/40/2c0940eb5135ab0b40ccabafea5bba33.jpg
- 5. h t t p s : / / i . p i n i m g . c o m / 5 6 4 x / 5 b / 1 6 / 7 1 / 5 b 16717383b8a8c5f69255d627197b66. ipg

merveilleux marocain, Publications de la faculté des lettres de Rabat, 2000, P.77.

13. سورة طه، آية 18.

- 14. GREIMAS (A.j). Du sens II, Paris, Seuil, 1983.P.117.
- 15. نوسي، عبدالمجيد .التحليل السيميائي للخطاب الروائي، الدار البيضاء ، الدارس ، 2002، ص. 221.
- 16. COURTES (Joseph). « Le motif, unité narrative et /ou culturelle ? In Le Bulletin, N16, Décembre ,1980.P.44.
- 17. نوسي، عبدالمجيد "خطاب الكرامة الصوفية"، الثقافة الشعبية، ع 49، ربيع 2020.ص.54.
- 18. PROPP (Vladimir ) .Morphologie du conte, op. cit, P.42.
- 19. حجو محمد الإنسان وانسجام الكون، الجزائر، منشورات الاختلاف، الرباط، دار الأمان، 2012، ص.254.
- 20. ابن منظور. لسان العرب، بيروت، دار صادر، الطبعة الأولى ، 1990.ص 192.

#### المصادر و المرادع.

المتن.

 Doctoresse LEGEY .Contes et Légendes Populaires du Maroc, Paris, Editions Ernest Leroux, 1926.

#### المصادر.

- 1. القرآن الكريم.
- ابن منظور. لسان العرب، بيروت، دار صادر، الطبعة الأولى، 1990.

#### المراجع باللغة العربية

- 1. حجو محمد. الإنسان وانسجام الكون، الجزائر، منشورات الاختلاف، الرباط، دار الأمان، 2012.
- 2. نوسي، عبدالمجيد "خطاب الكرامة الصوفية"، الثقافة الشعبية، ع 49، ربيع 2020.
- نوسي، عبدالجيد. التحليل السيميائي للخطاب الروائي، الدار البيضاء، المدارس، 2002.



## أذب شكبت

| 3 <u>0</u>  | سيميائية الأم في الحكاية الشعبية القطرية                                        |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| 42          | الشيخ عبد المجيد بن سعد أو الأبعاد المتعدّدة (الحلقة الأوّل)                    |
| 54          | الزيد وحماديأوراق ضائعة من حياة خالد الفرج!                                     |
| 62 <u> </u> | من مدوني الشعر النبطي حمد السليمان البسام                                       |
|             | توظيف شبكات التواصل الاجتماعي في صون                                            |
| 70          | توظيف شبكات التواصل الاجتماعي في صون<br>التراث الثقافي غير المادي في سلطنة عمان |

## إعداد: أ. حصة علي المري - قطر

إشراف: د. محمد مصطفى سليم

# سيميائية الأمريف الحكاية الشعبية القطرية

مثلت الأم أيقونة رمزية ودلالية في الأدب شعرًا ونثرًا، غير أنها تحضر في الحكاية الشعبية مصحوبة بظلال وتوظيفات مختلفة، الا أنها شكلت محورا مهما في وجدان الإنسان وفي وجدان الفنان، والحكاية الشعبية في حد ذاتها تعد فضاء مناسبا أكثر أهمية استوعب الأم بتعدد مظاهرها وتعدد أدوارها، فكانت الحكاية الشعبية بمثابة فضاء للتربية والتعلم أسهم في تشكيل وجدان الإنسان منذ الطفولة وإلى الآن، غير أن الأمر من منظور الحكاية الشعبية في قطر، يتمثل في جملة من المظاهر التي قد تتقاطع مع الأم في حكايات شعبية ضمن أقطار مختلفة من الوطن العربي أو على مستوى العالم؛ فأدوار الأم لا تتغير، ولكن التوظيف الفني هو الذي قد تطرأ عليه تغيرات ربما تنبع من المخيلة الشعبية التي توجّه حضورها ضمن أطر ثقافية معينة، وهذا ما يستدعي



البحث في سيميائية الأم بما تحمله من علامات في الحكاية الشعبية القطرية لنتبصر بحثيا حول الدور الدذي تؤديه الأم وفق الوظائف النفعية أو التواصلية أو الوقوف على مقدار من التماثلات أو التشابهات مع حكايات أو مع أنماط حكائية أخرى، وعلى هذا الأساس يستوجب الأمراطارًا تمهيديًا نتناول فيه بعض المفاهيم المتعلقة بفضاء البحث، منها: مفاهيم السيميائية والحكاية الشعبية، ثم خصوصية الحكاية الشعبية القطرية.

تناولت العديد من الدراسات في الوطن العربي المرأة بمختلف أدوارها في الحكايات الشعبية من منظور سيميائي، إلا أنه كان من الصعب الحصول على دراسات سيميائية متعلقة بحضور الأم تحديدا، فالدراسات القطرية على وجه الخصوص منعدمة في هذا الجانب، لذلك تُعد هذه الدراسة إضافة متواضعة تطرقت إلى جانب غائب في الدراسات السيميائية، أجرت دراسة بعنوان «صورة المرأة في الحكاية الشعبية لنطقة وهران: دراسة سيميائية »(1) باستجلاء نماذج مختلفة لصور المرأة في حكاية شعبية جزائرية (حكاية أولاد السلطان) وتحليلها سيميائيا من خلال ثلاث مكونات: السردي والخطابي والدلالي إذ جاءت صورة المرأة بين المألوف والمخالف، وتناولت دراسـة «الحكاية الخرافية في منطقة وادي سوف مقاربة سيميائية »(2) تحليل مجموعة من الحكايات المرتبطة بوادي سوف ودراستها من خلال عددة مقاربات: المنهج المورفولوجي والسيميائي من خلال النموذج العاملي والمربع السيميائي وصولا إلى الثنائيات الضدية لشــتراوس.

ومن الصعوبات التي واجهت البحث، الوصول إلى دراسات عُنيت بسيميائية الأم سواء في الحكايات الشعبية القطرية أو على مستوى الوطن العربي، فأغلب الدراسات اتخذت المرأة بمختلف أدوارها وصورها موضوعا لها، فكانت الأم جزءًا منها بدلا أن تكون موضوعا رئيسيا، كما أن حضور الأم في الحكايات الشعبية لم يكن بارزا مثل حضور المرأة كزوجة وابنة،

فكان هناك ما يشبه الصراع بين الشخصيات، وكذلك عدم وجود مدونة شاملة وجامعة لكل الحكايات الشعبية القطرية؛ وذلك قد يرجع إلى قلة الباحثين في مجال الدراسات الفلكلورية، فأتت الحكايات الشعبية بشكل متناثر جمعها عدد من الكتّاب المهتمين بحفظ الـتراث ولكن بشيء يخلومن المنهجية إذ يتدخل الكاتب بتحويرها أو الإضافة عليها مما قد يُخرجها من نطاق السرد الشفاهي.

#### السيمائية:قضايا ومفاهيم:

تعددت تعريفات السيميائية (3) ولم يُتفق على تعريف محدد لها؛ فهناك ما يشبه الفوضى العارمة التي تناولت هذا المصطلح سواء بتعريفه أو تحديد مفهوم له، ويمكن أن نصل إلى بعض النقاط المحددة لجوهره حيث نجد أن الفكر الغربي تداوله في مصطلحين: يعرف الأول باسم السيميولوجيا Sémiologie وارتبط ظهوره بجهود اللساني السويسري فرديناند دي سوسير (1857-1913)، بينما يرتبط المصطلح الثاني (السيميوطيقا) Sémiotique بجهود الفيلسوف الأمريكي شارل ساندرس بيرس (1839-1914)، من هذا المنطلق انحاز الاتجاه السوسيري إلى تسمية هـذا العلم بالسيميولوجيا، بينما اتبع جماعة بيرس تسمية السيميوطيقا، فسوسيرأشار بأن السيميائية تهدف إلى دراسة حياة العلامات مع ارتباطها بالمجتمع من خلال ماهية العلامة والقوانين التي تحكمها، فهو يرى أن اللغة هي نظام من العلامات التي تعبرعن الأفكار، ويمكن مقارنتها مع الكتابة ومع أبجدية الصم والبكم، ومع الطقوس الرمزية، ومع أشكال اللباقة، ومع العلامات العسكرية، وبذلك أدرك سوسيرأن السيميولوجيا هي المظلة الواسعة التي تضم جميع العلامات حيث تعد اللسانيات جزءا منها، ولكنه ظل مركزا على اللسانيات باعتبارها نظاما إشاريا يمتاز بالأفضلية والاتساع أكثرمن الأنظمة الأخرى (4)، وأما عند بيرس فقد طور السيميائية ضمن علاقته

التفاعلية مع عمله في المنطق والعلوم الطبيعية والعلوم الإنسانية؛ وذلك لأنه كان يرى في الرياضيات والمنطق النسق السيميائي الأجدر لأن يكون على هرم المعارف الإنسانية (5)، وأما بيرس فقد ربط السيميائية بالمنطق فهو اسم آخر للسيميوطيقا، فهي نظرية شكلية مهمة لدراسة العلامات، كما اهتم بيرس كثيرا بدراسة الدليل اللغوي من وجهة فلسفة خالصة (6)، وسببت هذه الازدواجية في المصطلح إشكالية لدى الدارسين، وحاول الجيرادس جوليان جريماس (1917–1992) أن يفرق بينهما، حيث «جعل السيميوطيقا تحيل إلى الفروع، أي إلى دراسة أنظمة العلامات المختلفة، كنظام اللغة والسينما والصور وغيرها، أما السيميولوجيا فقد جعلها والسينما والنظري لعلم العلامات بصفة عامة ودون تخصيص لهذا النظام أو ذاك» (7).

#### السيميائية السردية:

إن السيميائية مرت بتاريخ طويل من التطور والتحول، كونها شملت جميع أنواع العلامات اللغوية وغيراللغوية، ومن هذا المنطلق كان لزاما في هذا البحث تحديد اتجاه سيميائي يتلاءم مع موضوع البحث ألا وهي السيميائية السردية، واختيار أهم الرواد الذين ساهموا في تطوره ليتم تطبيق نماذجهم على المدونة المراد دراستها، وهم فلايمير بروب وألجيرداس جوليان جريماس.

#### 1) فلايديمربروب

اقتحمت السيميائية كغيرها من المناهج النقدية النصية عالم السرد والإبداع القصصي حيث تسعى إلى تحليل رموزه وعلاماته، واستجلاء مكنوناته، مستخلصة مختلف التأويلات المكنة، لكنها مرت قبل ذلك بتاريخ طويل من التطور والتحول إلى أن استوت مناهجها وأدوات تحليلها وغزت مجال السرد حتى يومنا هذا(8)، فقد ساهمت اللسانيات في تطوير أدوات السيميائية ومهدت أولى خطواتها داخل مجال السرديات، ومن الدراسات الرائدة في الخطاب السردي

أو الحكايات الشعبية ما قام به فلاديميربروب إذ أخضعه لدراسة تتعدى المواضيع والمضامين التي حددها، وهدف إلى دراسة الحكايات في بنيتها المغلقة مستبعدا كل ما هو خارج النص كالجوانب الاجتماعية والتاريخية، والكشف عن السمات التي تميز الحكاية الشعبية عن غيرها من النصوص والخطابات، وتعد دراسته النوعية (مورفولوجيا الحكاية الشعبية) التي أصدرت سنة 1928 علامة بارزة في تطور تاريخ السيميائيات السردية، إذ درس بروب مجموعة من الحكايات الشعبية الروسية، وسعى إلى إيجاد العناصر المشابة المشابئة المستركة للحكايات، بمعنى أنه عزل العناصر الثابتة عن العناصر المتغيرة التي تدخل ضمن التنويعات لبنية واحدة، فأقصى جميع التصنيفات المرتبطة بالمواضيع، بالإضافة إلى استثناء المقاربة التاريخية، فهي لا تقدم نموذجا علميا قادرا على تحديد ماهية الحكاية (9).

كما ساهم بروب مع حكاياته الشعبية الخرافية في تطوير علم السرد وطبق عليه نظام «الوظائف» منطلقا في دراسته للحكاية من بنائها الداخلي لا من ناحية سياقاتها التاريخية والثقافية والاجتماعية (10)، وتُعرف الوظيفة اصطلاحيا على أنها «عمل يتحد، وفقالد لالته، في مجرى الحبكة التي يظهر فيها، أو عمل يتم النظر إليه طبقا للدور الذي يؤديه على مستوى الحبكة (الفعل)»(11)، وقد استند بروب في تصنيفه للشخصيات بناء على دائرة الفعل الذي تقوم به، فهو يرى بأن الشخصية تتحدد بالوظيفة التي تقوم بها، وليس بصفاتها، واستنتج من خلال دراسته لمجموعة من القصص أن الثوابت في السرد هي الوظائف، الأفعال التى تقوم بها الأبطال، والعناصر المتغيرة هي أسماء وأوصاف الشخصيات، وقد أحصى بروب في دراسته للخرافات عدد الوظائف المستخلصة وحصرها في واحد وثلاثين وظيفة والتي اختزلها في سبع دوائر للفعل، وهي (12): دائرة فعل الشرير، دائرة فعل المساعد، دائرة فعل المانح، دائرة فعل الأميرة، دائرة فعل المرسل، دائرة فعل البطل، دائرة فعل البطل المزيف.



وهكذا نكون قد وقفنا على بيان أهم الأسس التي قام بها عمل بروب، والذي بات مرجعية أو مقاربة منهجية لتحليل النصوص السردية حيث كان له تأثير على علم السرديات عامة، والتي تدين بالكثيرمن منهجياتها إلى ما نهض به بروب من تحليل للحكاية؛ مما فتح الباب لكثيرمن الدراسات لاعتماد هذا النهج في تحليل النصوص السردية عامة.

#### 2) ألجيرداس جوليان جريماس

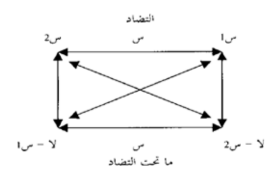
يعد جريماس المؤسس الفعلي للسيميائيات السردية، وانطلق بمشروعه الجديد بتطوير مشروع بروب مستفيدا من ملاحظات كلود ليفي شترواس الذي يرى أن تحليل بروب للحكايات الخرافية يتسم بالبساطة؛ لأن بروب وقف عند مستوى البنى السطحية مهملا البنى العميقة في تحليله لعناصر الحكاية، فهوركز على المستوى التوزيعي في استخراج الوظائف وأهمل وجود إسقاطات استبدالية منظمة للسرد في مستوى عميق، الأمر الذي أدى به إلى الفصل

بين الشكل والمضمون، هذا الفصل الذي أدى إلى حدوث مغالطة في الدراسة السردية، ذلك أنه لا يمكن دراسة الشكل منعزلا عن المضمون، فبروب يرى أن الشكل ثابت أصلي والمضمون قابل لأن يتحول ويتغير، وهذا ما لا يقبله منطق الدراسات البنيوية (13).

رأى جريماس أن تحديد بروب لمفهوم الوظيفة يعاني من إشكالية، فهو يجب أن يستند إلى أكثر من محدد نظري، ولا يكتفي بواحد فقط، فالمفهوم الذي أعطاه بروب للوظيفة إذ أن كل شخصية في الحكاية الشعبية يرتبط بها فعل ما من دوائر الفعل، فالأساس عند بروب في تعريف الوظيفة هو الفعل، وعليه فإن جريماس يعتقد أن الدارس للحكايات الشعبية سيحتار أمام التناقض الذي يميز تحديد وظيفتين، بمعنى إذا أمام التناقض الني يعد فعلا أو وظيفة، فإن انعدام ذلك الهروب لايشكل وظيفة، بل انعدام الهروب (أو البقاء) هو حالة تستدى فعلاً، وقد دانتقد جريماس تحديد حالمة تستدى فعلاً،

بروب للمستويات السردية التي أعاقت تطور نظريته، فبروب يركز على المستوى السطحى للحكايات، ويرى أنه بالإمكان تصنيفها ونمذجتها بالرغم من تنوع متن الحكاية، ورغم تركيز بروب على الروايات المختلفة لنفس الحكاية، فإن الوحدات السردية سواء بحضورها أو غيابها لا يفسر من خلال وجود ذاكرة للنص وذاكرة للقارئ، بل يفسر من خلال وجود روايات متعددة لحكاية واحدة، فما هو غائب في هذا النص يعوض بما يشبهه في نص آخر، ذلك أنه بإمكاننا العثور في حكاية أخرى على ما هو غائب في حكاية سابقة (15)، ولذلك فقد صاغ جريماس مشروع بروب صياغة مختلفة تتسم بالاختزال والتجريد الرياضيين، وقد جاء بالمربع السيميائي وجعله وسيلة للتحليل السردى من خلال تحليل تناقضات وتضادات الدلالة، وقد يبدوأن احتمالات الدلالة فضاء أوسع من المنطق المقتصر على الازدواجية، ولكن تخضع هذه الاحتمالات لقيود سيميائية توفر البني العميقة محاور أساسية للدلالة (16)، وقد استنتجه جريماس من مربع أرسطو القائم على علاقات أربع: التناقص والتضاد والتكامل والتماثل (17)، وحاول جريماس أن يربط صريح النص بباطنه أوبالبنية الدلالية الأصولية فهي الجوهر أو النواة الدلالية وعلاقتها بالخطاب هي علاقة توليدية، بمعنى أن استنباط الدلالة لابدأن يكون من سطح النـص وباطنه(18).

يساعد المربع السيميائي على تمثيل العلاقات التي تقوم بين الوحدات اللغوية بهدف إنتاج الدلالات التي يعرضها النص على القراء، ويمكن التمثيل للمربع السيميائي بالشكل الآتي (19):



- العلاقة التدرجية الشمولية: وتنطلق هذه العلاقة من السيم إلى المحور الدلالي أو من العنصر إلى المقولة التي تحتويه، وتكون هذه العلاقة بالنظر إلى الشكل بين س1 وس س2، لا س2، ولا س ولا س1.
- علاقة التناقض: تقوم بين س1 ولا س1، لا س2 وس2، ومن الملاحظ أنه لا وجود لعنصر ثالث في هذه العلاقة، مما يوضح أن لابد من اختيار عنصر من هذين العنصرين، فهذه العلاقة تشبه عملية النفي حيث أن نفي س1 يؤكد لا س1.
- علاقة التضاد: وتقوم بين س1 وس2، حيث أنه لا يمكن أن يتطور س2 إلا بوصفه ضدا لس1، والعكس صحيح.
- علاقة التضاد التحقي: وتوجد بين لا س2 ولا س1، وهي مماثلة جدا لعلاقة التضاد الرابطة بين س1 وس2.

#### الحكايةالشعبية

تعددت وجهات النظر حول تحديد مفهوم الحكاية الشعبية مما أدى إلى تعدد وتنوع المفاهيم والتعاريف لدى الباحثين والدارسين في هذا المجال مما أحدث نوعا من الاضطراب، فهناك من يرى بأن أى إنتاج قصصى شعبى مكتمل يمكن أن يُطلَق عليه حكاية شعبية، وهناك من يرى وجوب تحديد كل نوع شعبي حيث أن كل نوع يرجع إلى مجال ومشكلة معينة من الاهتمام الشعبى، ومن ثم فإنه يجب أن يُطلق على كل نوع اسم يختص به، تمييزا له عن سائر الأنواع، وهو واضح في التعريف التالي: «خرافة (أو سرد قصصي) تضرب جذورها في أوساط شعب وتعد من مأثوراته التقليدية. وخاصة في الـتراث الشفاهي. ويغطي المصطلح مدى واسعا من المواد ابتداء من الأساطير السافرة إلى حكايات الجن. وتعد ألف ليلة وليلة مجموعة ذائعة الشهرة من هذه الحكايات الشعبية »(20)، وتُعرف أيضا «الحكايات الشعبية بأسرها، ومثلها الحكايات الخرافية والأساطير



تأملات الشعب الحسية وبقايا قواه وخبراته، حينما كان الإنسان يحلم لأنه لم يكن يعرف، وحينما كان يؤثر فيما حوله بروح ساذجة غيرمنقسمة على نفسها (12)، وفي تعريف آخر يُنظر إلى الحكاية الشعبية أنها «محاولة لاسترجاع أحداث بطريقة خاصة ممزوجا بعناصر كالخيال والخوارق والعجائب ذات طابع جمالي تأثيري نفسيا، اجتماعيا، وثقافيا (22)، يتبين من خلال ما نفسيا، اجتماعيا، وثقافيا (22)، يتبين من خلال ما متعددة من الحكاية الشعبية تختزل أنواعا متعددة من الحكايات كالأسطورة والخرافة والجن والعجائبي، ولا يوجد تصنيف واضح لكل نوع حيث يرتبط كل منها على عناصر ووظائف مختلفة فيما يرتبط كل منها على عناصر ووظائف مختلفة فيما بينها، وفي جانب آخر يتضح أن الحكاية الشعبية تعد سجلا حافلا بمعتقدات وتقاليد وقيم وطقوس بنه فهي تصور وتورخ حياتهم وظروفهم، وهي بذلك تواكب التطورات وترصد الأزمات وتصور موقف

الإنسان الشعبي منها، كما أنها تحمل قيما ومُثلا عالية

فلا فرق بين الفقير والغنى أو القوي والضعيف، وتُقوم

هي بكل تأكيد بقايا المعتقدات الشعبية، كما أنها

السلوك الإنساني عن طريق القيم الروحية العليا المستمدة من الدين والعادات والتقاليد الحسنة.

ومن الجدير ذكره أن أول الجهود التي عُنيت بعملية جمع الحكايات الشعبية عالميا ترجع إلى القرن التاسع عشر، وقد انطلقت من دوافع وطنية، إذ رغب الأخوان غريم في حفظ تراث الحضارة التوتونية كي يثبتوا أن هذه الحضارة لا تقل عظمة عن الحضارتين: الرومانية واليونانية، لتنتقل فيما بعد محاولات تدوين الحكايات الشعبية وجمعها في سائر أوروبا، إن البحث عن هذه الحكايات الشعبية وتدوينها، يشيرالي حضور ثقافي وعريق لأمة ما، فالتاريخ والموروث يعنيان تكوينا حضاريا، مما يعمق فكرة الاعتزاز القومي، والأدب الشعبي جزء من التراث، ولكن هنالك فروقا تتطلب التنبه إلى الاختلافات بين الأدب الشعبي، والأدب الفردي، فالأخيرينطلق من حرص مؤلفه على تدوين اسمه في التاريخ، لذلك يكون أدبه مجليا في ذاتيته ولروح عصره، وإن لم يتحقق هذا الهدف فإنه سوف يتوارى ويندثر بينما ينبع الأدب الشعبي من الشعور واللاوعي الجمعي،

وهو يتمظه ربعدد من المظاهر التي يمكن العثور على تفسيرات وجذور نفسية وروحية ومن هذا المنظور فإن طبيعة التمظهرات التي تعبر عن الأدب الشعبي لابدأن تتسم بميزة خاصة بها من الناحيتين: الفنية والإجرائية؛ لذلك تؤكد نبيلة إبراهيم إلى أن هناك فروقا جوهرية بين حكايات الأخيار وحكايات الأشرار، كما الحكاية الشعبية، والحكاية الخرافية واللغز والمثل الشعبي والنكتة غيرأن ما يجمع بينها أنها تتسم بصفة الأدب الشعبي. (23).

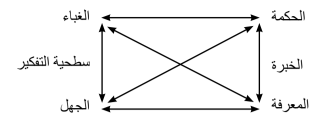
#### الحكاية الشعبية في قطر

تقوم الحكايات الشعبية القطرية على عنصر الخيال القائم على أحداث غيرواقعية ترتبط بالمخيال الشعبي في معظم الحكايات، وقد اعتمدت الدراسة السيميائية على مدونات جمعها كلا من خليفة السيد (1947) في مجموعتيه «قصص وحكايات شعبية الجزء الأول والثاني»، ومحمد طالب الدويك (1943 -؟) في كتابه «القصص الشعبي في قطر الجزء الثاني» إذ جُمعت فيه الحكايات كجزء من دراسة أدبية نقدية أجراها الباحث، كما امتزجت الحكايات الشعبية القطرية في بعض القصص بالحكايات الخرافية المرتبطة بالعجائبي والأفعال الخارقة الخارجة عن الطبيعة، فالسمكة والطيور والخيول تتكلم، والخادمة تطول لتصل إلى النخلة، والزوجة تطيرمن مكان إلى آخر بينما الكلب يتحول إلى سلطان، والسفرة تقدم الطعام والسمكة تحقق الأمنيات، والجن يسكنون الشجرة، وغيرذلك من العناصر التي تدخل في باب الفعل الخارق والغرائبي، «فهذه الحكايات نسيج لغوي قديم وهي تحمل صدى المعتقدات والأساطير الموغلة في القدم فضلا عن انعكاسات دينية، تظهر هنا وهناك، فهي تشكيل لرؤية ثقافية شعبية منتشرة في بقعة جغرافية معينة، وهي في المحصلة النهائية نتيجة لمخرجات إنسانية علمية شمولية، ففيها نقرأ الخوف من المجهول والخيانة والغدر والمحبة والتضحية ومعاقبة الشرير ونصرة المظلوم إلى ما هناك من انعكاسات قيمية ومضمونية تحملها الحكايات وتحيل إليها »(24).

#### الجانب التطبيقي:

اتخذت الأم في الحكاية الشعبية القطرية حضورا ملفتا للنظر إلا أن وظائفها لم تتعدد كثيرا، فقد انحصرت في وظيفة المساعدة والمانحة والشريرة حسبما قسمها بروب، وفي بعض القصص اتسمت بوظيفتين (مساعدة ومانحة)، كما لوحظ وجود وظيفة للأم لم تكن ضمن وظائف بروب وهي وظيفة المساعدة التي تكون سبب وقوع ابنها أو ابنتها في مأزق ما كما حدث في قصة الابن المخدوع حينما اكتشف الابن أن والدته التي ظنها طاهرة ما هي إلا راقصة متبرجة، مما أدى إلى هجرة الابن من مدينته لتتوالى عليه الأحداث السيئة وإلى أن يصبح حاكمًا، فالأم في هذه القصة ليست مساعدة، بمعنى أنها لم تسد نصيحةً أو كانت سببًا إيجابيًا لحدث مباشر كما وضحها بروب، ولا يمكن أن تُعد شريرة، لذلك حاولتُ أن أضع لها وظيفة تقترب ولوقليلامن دورها وهي (المساعدة المزيضة)، وتباينت أدوار الأم في الحكايات الشعبية بين المهيمنة والثانوية والهامشية، والتي جمعها كل من خليفة السيد (1947) في مجموعتيه «قصص وحكايات شعبية الجزء الأول والثاني»، ومحمد طالب الدويك (1943 -؟) في «القصص الشعبي في قطر الجزء الثاني» إذ جُمعت فيه الحكايات كجزء من دراسة أدبية أجراها الباحث، وقد قمنا بحصر الأدوار المهيمنة للأم التي اتسمت بالفعالية في السرد الحكائي، وارتأينا تحليل ثلاث حكايات أتت فيها الأم بوظائف مختلفة واستجلاء دلالاتها وعلاقتها بالشخصيات وعناصر السرد.

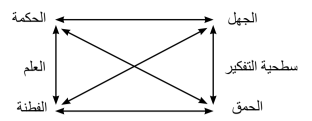
تـدور قصـة «الصديـق الـوفي» (25) حـول أم أرملة تنصح ابنها بأن يمتحن صديقـه ليتأكد من صحة وفائه، فيقوم بدعوته علـى الغداء ثم يتركه لفـترة، وعندما يعود يجد بأنـه تناول الغـداء ولم ينتظره، فاكتشـف الفتى بأن صديقه ليس سـوى صديق مصلحة، ويبحـث عن غيره ويقـوم باختباره فيتحقق من وفاء وإخـلاص صديقه.



تدل الأم في الحكاية على الحكمة واهتمامها بابنها، فوظيفتها هي المساعدة وهي-أيضا-ذات مساعدة بسبب نصحها وإرشادها، إذ أصرت عليه الأم أن يختبر صديقه الذي تَعرف عليه مؤخرًا إذ كان متأكدًا من وفائه وتدل شخصيته على حسن نيته بالآخرين، لأنه بدا مستغربًا عندما سألته والدته إذا كان صديقًا وفيًا أو من أجل المصلحة إذ قال: «أكيد صديق وفي يا أمى وإلا أي مصلحة يرتجيها من ورائي »(26)، بالرغم من أنه لم تمرعلي صداقتهما إلا فترة قصيرة، كماكان يتساءل عن نوعية المصلحة التي يرتجيها صديقه منه وكأن المصلحة لاترتبط إلابذوى النفوذ والمال والجاه، ولكن بسبب حكمة ومعرفة الأم التي اقتضت الخبرة، كما يوضحها مربع جريماس، أدركت أن الصداقة إذا بُنيت على المصلحة والمتعلة والمرح فهي لا بد زائلة، ودليل ذلك أن الفتي أتى متأخرًا إلى المنزل لأنه تعرف على ذلك الصديق وذهبا سويا إلى البحر، ولعل هذا الموقف أثار شكوك الأم حول هذا الصديق الجديد، فارتأت وضع اختبار له، وعرضت على ولدها أن يدعو صديقه بمناسبة صداقتهم الجديدة على الغداء، وعندما أتى الضيف استأذن الفتي بالمغادرة بحجة قضاء بعض الحاجيات لوالدته، وأخبره بأنه لن يتأخر وبإمكانه أن يتناول الطعام، وخرج واختبأ مع والدته خلف النافذة، فأسرع الضيف وبدأ بالأكل والشرب ثم عاد إليه الفتي، وبرر له صديقه أنه تأخر عليه فأكل بدونه، وعرف الفتي من خلال هذا الاختبار أن والدته كانت على حق فيما اقترحت عليه وتأكد بأن صديقه ليس وفيًا، فمن الذوق والأدب أن ينتظر الضيف مضيف إلى أن ياتى ويأكلان سويًا، وبعد أن ترك الفتى صداقته بذلك الرجل تعرف على آخر ودعاه للغداء إلا أن صديقه لم يرغب أن يُكلف

على نفسه، ولكن مع إصرار الفتى وافق، وحدث كما في السابق، وراقب الفتى ووالدته الضيف ووجدوا بأن الضيف غطى المائدة وظل ينتظر الفتي إلى أن عاد، وعندما سأله الفتى عن الغداء رد عليه الرحل: «وهل يطيب الأكل إلا جماعة وخصوصا ونحن أصدقاء وسنصبح أخوة إن شاء الله...»(27)، وكانت الأم حاضرة في كلا الحدثين لكي تختبر الضيف، وهنا تتحقق حكمة الأم وتعقلها ومعرفتها بالآداب العامة ومدى تأثيرها في سلوك الإنسان، فالأول باشر بالطعام دون صديقه مما يدل على عدم تقديره أو اكتراثه له فهو لـم يهتم إلا بملء معدته، وأما الثاني فقد فضل الانتظار بل وأحسن إلى صديقه من خلال تغطية الطعام، فهذه المواقف تدل على رجاحة عقل الأم ومدى اهتمامها بسلوك الآخر وتقصيها الدقيق عن صفات الصديق الوفي وغيره من الأصدقاء من خلال رصد أبسط المواقف، فالسلوك يعكس الطبع والشخصية، وليس بالضرورة أن يكون الأول مخادعا أو منافقا، ولكنه ليس الصديق الأنسب الني يمكن الاعتماد عليه في مواقف الرخاء والشدة، فالحكاية منذ البداية رصدت اهتمام الأم المبالغ في تربية ابنها ولابدأن يصل الصديق إلى ذلك المستوى ليستحق صداقة ابنها.

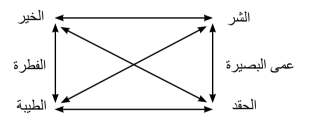
تدورحكاية «النذرفي غيرمحله» (28) عن امرأة نذرت نذرًا إن رزقها الله ببنت فسوف تزوجها حمارًا، فحملت المرأة وولدت بنتا جميلة، وعندما كبرت الفتاة وازداد عدد خاطبيها خافت الأم عليها من عواقب النذر، فذهبت إلى العلماء تستشيرهم عن حل ولكن بلا فائدة، فسافرت إلى مدينة أخرى تستشير أحد علمائها البارزين، فأخبرها العالم إن كان الحمار الذي نذرت به حيوانا أم إنسيا، فقالت له أنها لم تحدد ذلك، فأخبرها أن تذهب وتقف بجانب المئذنة فإذا مرعليها رجل يغني أو يصفر غير مكترث للأذان أن تزوجه ابنتها وبذلك تُعل مشكلة النذر.



تدل الأم على الجهل في أمور الدين، فهي كانت تتوق أن يرزقها الله بذرية فننذرت نذرًا خاطئًا، فعندما رُزقت بابنة خافت عليها من العواقب، فالأم أدت وظيفة مساعدة (مزيفة)، لأنها بذلك سببت لنفسها ولابنتها مشكلة بدلامن أن يكون نذرها طاعة لله وشكرًا لهبته، وهي تُعد النات المساعدة التي حركت الأحداث وأكسبت الدلالات معانى، فنذرها هوما جعل الأحداث تتوالى، كما يدل اختيارها للنذر على الجهل والحمق اللذين يقتضيان سطحية التفكير، وعندما كبرت الابنة وتقدم لها العديد من الخاطبين خافت على مصير ابنتها، وبدأت البحث عن حل تفي به نذرها، فأخذت تسأل العلماء والقضاة عن كيفية وفائها بالنذر، فلم تجد جوابا منهم، وقررت الرحيل إلى مدينة أخرى لتواصل البحث عن حل ما ينقذ ابنتها لكى لا تفوتها فرصتها بالزواج، فوصلت إلى أحد العلماء الأذكياء وأخبرته بقصتها، فأعطاها الحل وهو أن تـزوج ابنتها من إنسان يتصف بالحمـق والغباء، وهو ما تدل عليه كلمة (حمار) في النذر، فشكرته وذهبت مطمئنة على مستقبل ابنتها، «بارك الله فيك ونفعنا بعلمك وجـزاك الله خـيرًا، الآن ارتـاح قلـبي »(29)، وهذا يبين مدى حماقة الأم وسطحيتها في رؤية الأمور، إذ لم تدخل في جدال وحوار مع العالم، ولم تُعمِل عقلها، ولم تستنكر على العالم أن تروج ابنتها من شخص أبله بل كانت مستسلمة في تقبل الجواب مخافة أن تفقد ابنتها وترجع إلى حالة العقم الأولى بالرغم من أنها كانت تبحث عن حل سواء بالالتزام أو التكفير عن النذر، فالأم لم تكن حكيمة بل تبعيلة في التفكير والأخذ عن العلماء بدون محاورتهم، فالعالم قد يصيب ويخطئ، والأحكام الفقهية تختلف بحسب الظروف والزمان والمكان،

وأعتقد بأن جواب العالم لم تكن حلا بقدر ما كانت استخفافا بعقل المرأة، فذلك الحل يتفق مع مستوى تفكيرها، فالأحمق سيرضى بأي حل لأنه لا يفرق بين الحكمة والجهل، وكذلك غريزة الأم فشلت في الدفاع عن ابنتها؛ لأنها محض غريزة لا يدعمها علم أو فطنة أو حكمة بل كانت غريزة من أجل البقاء ولا شيء آخر.

تتحدث حكاية «الغيرة» (30) عن رجل لديه زوجتان الأولى رُزقت بأولاد بينما الثانية عاقر، وقد كان الزوج يحب زوجته العاقر أكثر من الأولى مما جعل الغيرة تدب في نفس الزوجة، ففكرت في أن تنتقم منها بأن توقعها في نفرما وتتخلص منها، فقامت الزوجة بقتل ابنها الرضيع وإلصاق التهمة بها مبررة ذلك بأنها تغارمنها لكونها لا تستطيع الإنجاب، فذهبت كلتاهما إلى القاضي، لكونها لا تستطيع الإنجاب، فذهبت كلتاهما إلى القاضي، فقام باختبارهما بأن طلب منهما أن تمشيا رافعتين عن ساقيهما، رفضت الأولى هذا الطلب لخوفها من الله، أما الثانية فقد فعلت هذا واكتشف القاضي بأنها كاذبة (فالرفع عن الساق يدل على الزني في ذلك الوقت)، بالإضافة إلى حضور شاهد آخر أكد قتل الزوجة الأولى لطفلها الرضيع، فأمر القاضي بإعدامها.



جاءت الأم في الحكاية بوظيفة الشريرة، وهو من المخالف الهذي لا تألف الثقافة العربية وتستنكره، ولكن في الخيال يخرج المألوف من إطار المتعارف عليه، ويصبح السرد فضاء حرًا للتعبير، فنجد أنها اتصفت بالغيرة من ضرتها العاقر والتي يحبها الزوج أكثر منها؛ فقد كانت تذهب معه وتساعده في حرث البستان وريه وقطف الثمار بينما الأولى كانت تجلس في البيت وتعتني بصغارها؛ مما ولد في نفسها الغيرة وكشف عن طباعها الحقيقية إذ أظهرت جانبا شريرًا حاقدًا، وقد اقتضى ذلك عمى البصيرة، فهي تظن بأن



زوجها يفضلها عليها لأنها تشاطره العمل وتلازمه طوال الوقت، وأغفلت جوانب أخرى أهم، فالزوجة الثانية تتصف بالطيبة والمحبة، وبالرغم من كونها عاقرا إلا أن الزوج لم يتخل عنها ويطلقها، فأخلاقها هى التي أكسبتها حب زوجها لها، أما الأولى لم تع هذه الأمور وكانت على استعداد بالتفريط بأي شيء مقابل التخلص من ضرتها والاستئثار بزوجها حتى لو كلفها هـذا التضحيـة بأعز ما تملك، فعندما غادر الزوجان إلى العمل عمدت الزوجة إلى خنق طفلها الرضيع، وأخذته إلى البستان وتركته هناك ثم رجعت إلى المنزل وأخذت تبكى وتصرخ على طفلها المفقود، وعندما اكتشف الجميع أمر مقتل الرضيع تعاطف الجميع مع الزوجـة المنكوبة واتفقـوا على أن الزوجـة العاقرهي من تسببت في مقتله غيرة منها، وهنا تتجلى صورتان متناقضان للمرأة، فكما هو معروف أن المرأة (الأم) ترمز إلى العاطفة والأمان، بينما المرأة (العاقر) ترمز إلى الشر والغيرة، ولكن في الحكاية تنقلب الأدوار لتغار الولود من العاقر، وهذا يبين الحضور الطاغى للمرأة على حساب الأم، وعندما عُرض الأمر على القاضي تمهل في حكمه واختبرالزوجتين، فطلب من المتهمة أن ترفع عن ساقها وتمشى بين الناس، فرفضت مخافة من الله ولو كلفها

هـذاالأمرحياتها، بينما وافقت الأخرى على طلب القاضي بدون تردد، «أرفع الثوب حتى أعلى الرأس لوطلبت فأنا أحرق قلبها وأنا أم الطفل» (31)، فكراهية الأم جعلها ترضى بعمل أي شيء لإلصاق التهمة بها حتى وإن اقتضى مخالفة الشرع بتعريها أمام الملأ، واكتشف القاضي جرم المرأة إضافة إلى شهادة ابن الرجل، وأُمر بإعدامها، فعمى البصيرة يودي إلى ارتكاب الفواحش بويفتح الطريق إلى الظلمات ويغيب العقل عن التفكير، وقد قال تعالى: ﴿ فإنّها لا تعمى الأبصار ولكن تعمى القلوب التي في الصدور ﴾ (32).

#### الخاتمة

وختاما، كان هذا البحث محاولة متواضعة لدراسة أدوار الأم في الحكاية الشعبية القطرية من خلال تحديد وظائفها كما جاء بها بروب وإسقاط دلالاتها في مربع جريماس، فحضورها اتسم بالمركزية ارتباطًا لثقلها وجاذبيتها في الثقافة العربية عمومًا، وقد توصلنا إلى بعض الاستنتاجات والملاحظات الهامة فيما يخص أدوار ووظائف ودلالات الأم كما رُصدت في الحكايات الشعبية:

- تراوحت وظائف الأم بين المألوف والمخالف، فهي المساعدة والمانحة تارة، والشريرة والمساعدة (في جلب المصائب) تارة أخرى.
- بالرغم من تعدد وظائف الأم إلا أن دورها انحصر بتواجدها ضمن محيط الأسرة والمنزل، وعملها منوط بشؤون تدبير البيت، ولا صلة لها بالحياة العامة أو الشغل أو التجارة إلا فيما ندر.
- اتسمت دلالة الأم بالواقعية أحيانا وبالتضخيم والخيال أحيانا أخرى، ويرتبط ذلك بحسب صنف الحكاية التي تتموقع بها، فكثيرا ما كانت تتداخل الحكاية الشعبية بالخرافية.
- تعكس الحكايات إلى حد كبير صورة الأم الموجودة بالمجتمع القطري خاصة والوطن العربي عامة ونظرته لها.

وخلاصة القول هي أن الحكاية الشعبية بالرغم من استعاراتها وانزياحاتها الفنية، وما تتضمنه من عناصر الخوارق والعجائب والغرائب إلا أنها لا تحيد عن الواقع، فالحكاية وإن اختلفت أنواعها بين

الشعبية والخرافية والأسطورة وغيرها إلا أن الإنسان يبقى محورها، يخلقها ليرتاد عوالمها بحثا عن نفسه، وتخلقه هي من خلال اختزانها واختزالها لتاريخه الرمزي وحياته الانفعالية.

#### الموامش

- 1. زهرة، قاسم. (2013). صورة المرأة في الحكاية المثبية لمنطقة وهران (رسالة ماجستير). //:https:// theses.univ-oran1.dz/document/THA3459.pdf
- 2. بوذينة، محمد. (2014). الحكاية الخرافية في منطقة وادي سوف مقاربة سيميائية، (رسالة ماجستير). وادي سوف مقاربة سيميائية، (رسالة ماجستير). http://dspace.univ-msila.dz:8080/xmlui/bit-stream /handle/123456789/8136/THA3-810-011.pdf?sequence=1&isAllowed=y
- . يرجع الأصل اللغوي للسيميائية إلى الجذر اليوناني Séméion ، والذي يعني علامة Logos ، وعندما نقوم بتفكيك المصطلح حسب صيغت الأجنبية -Sémi في Sémiotics في Sémiotics في الأول يعني علامة أو إشارة، والشاني يعنى علم؛ أي علم العلامات.
- 4. الأحمر، فيصل. (2010). معجم السيميائيات. ط1. بيروت: الدار العربية للعلوم ناشرون. ص 17-16.
- 5. دايري، مسكين. (2018). دلاليات التلفظ عند جوزيف كورتاس: فعالية المفاهيم اللسانية في المقاربة السيميائية. ط1. عمان: مركز الكتاب الأكاديمي.
- 6. الأحمر، فيصل. (2010). معجم السيميائيات. ط1. بيروت: الدار العربية للعلوم ناشرون. ص 17.
- . مرتاض، عبد الملك. (2010). نظرية النص الأدبي. ط2. الجزائر: دار هومة للطباعة والنشر والتوزيع. ص83.
- الأحمر، فيصل. (2010). معجم السيميائيات. ط1.
   بيروت: الدار العربية للعلوم ناشرون. ص 207.
- بنكراد، سعيد. (2001). السيميائية السردية:
   مدخل نظري. الدار البيضاء: مطبعة النجاح الجديدة. ص 18-16.
- 10. الأحمر، فيصل. (2010). معجم السيميائيات. ط1. بيروت: الدار العربية للعلوم ناشرون. ص-208

- .209
- 11. برنس، جيرالد. (2003). قاموس السرديات، ترجمة السيد إمام. ط1. القاهرة: ميريت للنشر. ص79.
- 12. بروب، فلاديمير. (1989). مورفولوجيا الحكاية الخرافية، ترجمة: أبو بكر باقادر، أحمد عبد الرحيم نصر. ط1. جدة: النادي الأدبي الثقافي. ص-158
- 13. بنكراد، سعيد. (2012). السيميائيات مفاهيمها وتطبيقاتها. ط3. اللاذقية: دار الحوار للنشر والتوزيع. ص25.
  - 14. المرجع السابق. ص35.
  - 15. المرجع السابق. ص36 37.
- 16. تشالندر، دانيال. (2008). أسس السيميائية، ترجمة طلال وهبه. بيروت: المنظمة العربية للترجمة. ص186.
- 17. الأحمر، فيصل. (2010). معجم السيميائيات. ط1. بيروت: الدار العربية للعلوم ناشرون. ص210.
  - 18. المرجع السابق. ص229.
- 19. الأحمر، فيصل. (2010). معجم السيميائيات. ط1. بيروت: الدار العربية للعلوم ناشرون. ص231.
- 20. فتحي، إبراهم (1986). معجم المصطلحات الأدبية. صفاقس: التعاضدية العمالية للطباعة والنشر. ص142.
- 21. ديرلاي، فريدريش فون. (1965). الحكاية الخرافية: نشأتها، مناهج دراستها، فنيتها، ترجمة نبيلة إبراهيم. القاهرة: دار نهضة مصر. ص23.
- 22. محمد، سعيدي. (د.ت.). الأدب الشعبي بين النظرية والتطبيق. الجزائر: ديوان المطبوعات الجامعية. ص55.
- 23. أبو شهاب، رامي. ( 2015). بنية الحكاية الشعبية النموذج والاستقبال. ط1. الدوحة: وزارة الثقافة والرياضة. ص50.
- 24. أبو شهاب، رامي. ( 2015). بنية الحكاية الشعبية النموذج والاستقبال. ط1. الدوحة: وزارة الثقافة

- بوذينــة، محمــد. (2014). الحكاية الخرافيــة في منطقة وادي ســوف مقاربة ســيميائية، (رســالة ماجستير). http://dspace.univ-msila.dz:8080/xmlui/bit-stream/handle/123456789/8136/THA3-810-011.pdf?sequence=1&isAllowed=y
- تشالندر، دانيال. (2008). أسس السيميائية، (ترجمة ميشال زكريا). بيروت: المنظمة العربية للترجمة. (العمل الأصلي نشر في 2007).
- 9. دايري، مسكّين. (2018). دلاليات التلفظ عند جوزيف كورتاس: فعالية المفاهيم اللسانية في المقاربة السيميائية. ط1. عمان: مركز الكتاب الأكاديم.
- 10. ديرلاي، فريدريش فون. (1965). الحكاية الخرآفية: نشأتها، مناهج دراستها، فنيتها، ترجمة نبيلة إبراهيم. القاهرة: دار نهضة مصر.
- 11. زهرة، قاسم فاطيمة. (2013). صورة المرأة في الحكاية الشعبية لمنطقة وهران دراسة سيميائية (رسالة https://theses.univ-oran1.dz/docu- ... ment/THA3459.pdf
- 12. زهرة، قاسم. (2013). صورة المرأة في الحكاية https://./ الشعبية لمنطقة وهران (رسالة ماجستير). //https://. theses.univ-oran1.dz/document/THA3459.pdf
- 13. فتيي، إبراهيم. (1986). معجم المصطلحات الأدبية. صفاقيس: التعاضدية العمالية للطباعة والنشر.
- 14. محمد، سعيدي. (د.ت.). الأدب الشعبي بين النظرية والتطبيق. الجرائر: ديوان المطبوعات الجامعية.
- 15. مرتاض، عبد الملك. (2010). نظرية النص الأدبي. ط2. الجزائر: دار هومة للطباعة والنشر والتوزيع.

#### الصور

- 1. https://i.pinimg.com/564x /7c/38/3f/7c383f4fd-034be1a95ce767d7dad8656.jpg
- https://i.pinimg.com/564x/cd/71/3f/cd713f680b7b7f3bb1ab65831013e14c.ipg.
- https://i.pinimg.com/564x/6e/d9/fa/6ed9fa7bef7fce6ea641bc97afc9bda5.
   jpg
- 4. https://i.pinimg.com/originals/4a/ c9/9e/4ac99eda4f7ca0e1049d8b-46b7740a81.jpg

- والرياضة. ص61.
- 25. المالكي، خليفة. (2013). قصص وحكايات شعبية. ج1. ط2. الدوحة: مطابع رينودا الحديثة. ص133.
  - 26. المرجع السابق. ص135.
  - 27. المرجع السابق. ص138.
- 28. المالكي، خليفة. (2013). قصص وحكايات شعبية. ج1. ط2. الدوحة: مطابع رينودا الحديثة. ص62.
  - 29. المرجع السابق. ص66.
- 30. الدويك، محمد. (1984). القصص الشعبي في قطر. ج2. ط1. الدوحة: المطبعة الأهلية. ص36.
  - 31. المرجع السابق. ص37.
    - .32 سورة الحج 46.

#### المصادر

- 1. القرآن الكريم.
- 2. المالكي، خليفة. (2013). قصص وحكايات شعبية. ج1. ط2. الدوحة: مطابع رينودا الحديثة.
- المالكي، خليفة. (2013). قصص وحكايات شعبية.
   الدوحة: مطابع رينودا الحديثة.
- الدويك، محمد. (1984). القصص الشعبي في قطر.
   ط1. الدوحة: المطبعة الأهلية.

#### المراجع

- . أبو شهاب، رامي. ( 2015). بنية الحكاية الشعبية النموذج والاستقبال. ط1. الدوحة: وزارة الثقافة والرياضة.
- 2. الأحمر، فيصل. (2010). معجم السيميائيات. ط1. بيروت: الدار العربية للعلوم ناشرون.
- برنس، جيرالد. (2003). قاموس السرديات، ترجمة السيد إمام. ط1. القاهرة: ميريت للنشر.
- 4. بروب، فلاديمير. (1989). مورفولوجيا الحكاية الخرافية، ترجمة: أبو بكر باقادر، أحمد عبد الرحيم نصر. ط1. جمدة: النادي الأدبي الثقافي.
- 5. بنكراد، سعيد. (2001). السيميائية السردية: مدخل نظري. الدار البيضاء: مطبعة النجاح الجديدة.
- 6. بنكراد، سعيد. (2012). السيميائيات مفاهيمها وتطبيقاتها.ط3.اللاذقية:دارالحوارللنشروالتوزيع.

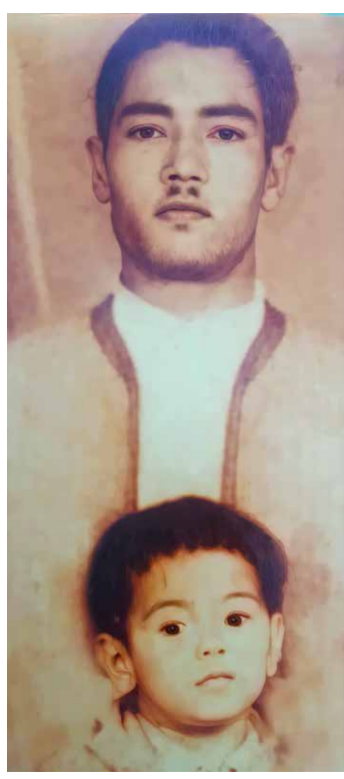
#### أ.د. أحمد الخصخوصي - تونس

# الشيخ عبد المجيد بن سعد أو الأبعاد المتعددة المجزء الأوّل

هو عبد المجيد بن بلقاسم بن محمّد بن سعد، من أب أصيل مركز زعفرانة (١) الواقعة على بعد عشرين كيلومترا جنوب القيروان على الطريق الوطنية الثالثة التي تربط العاصمة التونسية بمحافظات الوسط التونسي وبجنوب البلاد.

يعود أصله الأصيل إلى إحدى القبائل العربيّة (2) القادمة إلى إفريقية من صعيد مصر (3) ومن قبله من شبه الجزيرة العربية في منتصف القرن الخامس للهجرة (4) في ما عرف بالزحف الهلالي (5) أو بتغريبة بني هلال حسب ما وقع تداوله شفويا (6) وكتابيًا (7).

ولد هـذا العلم في نهاية الربع الأوّل من القرن العشرين وعلى وجه التحديد يوم غرّة مارس 1924 ونشأ في حيّ الجامع (8) بمدينة القيروان التي تعدّ «عاصمة الأغالبة» نسبة إلى الدولة الأغلبية (9). وممّا يذكر أنّ بها أوّل مسجد جامع تأسّس بشمال إفريقيا (10).



الشيخ عبد المجيد بن سعد وهو يحتضن ابنه البكر صلاح الدين

زاول تعلّمه الأساسي بالمدرسة الابتدائية «الأسوار» إلى أن أحرز شهادة ختم الدروس الابتدائية، هذه الشهادة المعتبرة التي كانت الجامعة لمجمل التكوين الأساسي الشامل في اللغة والأدب والعلوم والتي كانت تعتبرالمجاز الذي لابد منه لمواصلة التعلّم بمختلف مراحله الإعدادية والثانوية والعالية. وقد كانت تحسب من العقبات الكأداء التي لا يجاوزها إلاّ المتمكّنون من التكوين الأساسي سواء في عهد الاستعمار الفرنسي (11) أو في عهد الدولة الوطنية المستقلة (21).

ويبدوأن أوّل من اكتشف الصوت وصاحبه المرحوم محمود عبد الله (13) مدير مدرسة «الأسوار» من خلال الأناشيد التي كان يقدّمها التلاميذ. ومن بين الفرص النادرة التي أتيحت له سنة 1952 زيارة ملك تونس محمد الأمين باشا باي (14). هذه الزيارة التي أسس خلالها باي تونس المدرسة الأمينية نسبة إلى اسمه.

كان التلمية عبد المجيد أثناء مرحلة التعليم الأساسي يختلف إلى «زاوية سيدي عبد السلام» قرب جامع عقبة بن نافع حيث تعرف على أحد شيوخ السلامية (15) المرحوم محمود الورتاني (16) ، هذا الشيخ الذي كان يعدّ من أبرز المهتمّين بالأغاني الصوفيّة (17) في ذلك الوقت. وقد كانت له في ذلك المجال مهارات فنيّة معلومة (١٤) منها ما هو موروث ومنها ما هو مكتسب. ولم يلبث أن أعجب الشيخ المذكور بصوت التلميذ الموهوب بالنظر إلى هذا الصوت الذي كان آية في القوّة والصفاء والنقاوة و«العذوبة» (19)، وسرعان ما ضمّه إلى فرقته وتنبّ أله بمستقبل متسع الأرجاء في حقل الإنشاد الديني (20) عامة ومجال السلامية (21) على وجه الخصوص. وفي هـذا الصدد يقول الشيخ امحمّد عبادة الدقداقي اللجمى: «أنجبت تونس خمسة من خيرة مشائخ السلامية هم حميدة عجاج (22) ومحمود عزيز (23) والناصر العبدلي (24) (من تونس العاصمة) ومحمّد شقرون (25) من رأس الجبل (التابعة لجهة بنزرت) وابن عاصمة الأغالبة الراحل عبد المجيد بن سعد »(26). وإلى ذلك يقول الشيخ محمد عبد الجوّاد (27) «إنّ

إعجاب الشيخ محمود الورتاني بعبد المجيد بن سعد فاق التصوّر إذ تنبّأ له بمستقبل كبير ووضّاء في عالم الإنشاد الديني عامّة والسلاميّة خصوصا فقدّمه إلى الشيخ والمقرئ المعروف علي البرّاق (83) وكان يعتبر عميد شيوخ السلاميّة في كامل البلاد. ومنذ ذلك الوقت صار الشاب عبد المجيد محطّ أنظار الجميع» (82).

على هذا النحو قادتنا شهادات الشهاد إلى بعد أساسي من الأبعاد التي ميزت شخصية ابن سعد وحددت مساره الذي ربّما تناولناه لاحقا في حيزآخر أكثراتساعا. على أنّ من المسائل التي شغلتنا معرفتها ودراستها أنّ شيخنا لا يجوز أن نقصر شخصيته على جانب واحد من الجوانب ولا يستقيم حصر قيمته الأدبية والفنّية في زاوية مفردة من زوايا النظر بل نحن طامحون ما استطعنا إلى ذلك سبيلا إلى أن نحيط يأوجهه المتعددة كمّا وكيفا.

#### الاستعدادات الأولية:

وربّما سمّيت بالتهيّات الأصلية أو القابليات الماقبلية. وتتمثّل في الاستعدادات السابقة لمختلف عمليات التنشئة والمران والدربة والتربية، فهي إن شئنا السمات الوراثية الموجودة خلقة والتي لا دخل فيها للتكوين المضاف في ما بعد، ولعلّ أبرز صفة من صفات الرجل صوته الميزفي قوّته، هذا الصوت الذي يذكّر بصورة أو بأخرى بأصوات كلّ من ابراهيم حمودة (30) بمعنى أنّه لا يحتاج في أدائه وإبلاغ صوته إلى مسامع بمعنى أنّه لا يحتاج إلى مضخّم صوت يكبّر صوته الأصلي.

وصوت عدري بشكل من الأشكال بصوت قارئ المقام العراقي المرحوم يوسف عمر (33) في قوّت واتساع عرضه وثراء طبقته، فإذا كان صوت يوسف عمر في غاية القوّة مع نوع من البحّة الخفيفة العذبة فإنّ صوت الشيخ عبد المجيد في منتهى القوّة أيضا مضافة إلى لون من ألوان الغنّة (34) المطلوبة

المحبّبة خاصة في الإنشاد الديني، وتتمثّل في أن «يجري الهواء بين اللهاة والخيشوم. ويمثّل الصوتان المذكوران في الحقيقة هبة من هبات الطبيعة في قوّتها وإندفاعها وعنفوانها. والواقع أنّ في صوت صاحبنا شيئا ما لا يحدّ بيسر حدودا واضحة الملامح ولا ينعت بنعوت معلومة تسطّر معالمه، وغاية ما يدركه السامع هو ذلك اللون من الغموض (35) الفتّان أو اللغز الأخّاذ اللذين يذكّر بهما الشعر السلس حين يطرب فيهزّ النفوس ويحرّك الطباع (36). وقد سعى أحد الأصدقاء من الموسيقيين الباحثين (37) أن يقدم تفسيرا محسوسا يجسم المفهوم ويقرّب الفكرة على سبيل التمثيل فاهتدى إلى أنّ هذا الصوت العجيب كأنما يرافقه صوت آخر مختلف عنه بعض الاختلاف، لكنّه يكمّله وبجمّله ويزيّنه على نحو ما تجود به بعض آلات النفخ التقليدية المزدوجة أوغير المزدوجة حينما تكون متقنة الصنع محكمته. ولعلّ ما يحدثه صوت الشيخ عبد المجيد من أثر شبه سحري ماجاء به فن آخرمن الفنون على غرار الأثرالذي كان يخلّف ه في النفوس شعر «صناجة العرب» الأعشى ميمون بن قيس (38) وذلك لقوّة طبعه وجلبة شعره (39)، ذلك أنَّه «يخيَّل إذا أنشدته أنّ آخر ينشد معك»... فتجد لك في نفسك هـزّة وجلبة مـن قوّة الطبع »(40).

وممًا أوتيه المنشد الشابّ من المواهب الفطرية الراسخة في الجبلّة قوة الحافظة، ذلك أنّه في نظر مجالسيه من المتعلّمين سريع الحفظ والاستيعاب لما ينشد بحضرته أويُلقي على مسمعه حتى إنه ليحفظ بغاية اليسرما ينتهي إليه لأوّل سماع. وهذه كذلك موهبة من المواهب الأصلية التي لا فضل فيه للتدريب ولا أثر فيها للمراس والصنعة اللتين تجعلان من العادات «طبائع ثواني» مثلما نقل عن الفيلسوف اليوناني أرسطو.

#### الأديب الملتزم:

انتقـل الشـاب عبـد المجيـد إلى تونـس العاصمـة ليقـع ترسـيمه بالمعهـد الصـادقي (41) ذائـع الصيـت،

وهناك أقام مع عائلة فنيّة من ضمنها الملحّن عبد الحميد ساسي (40) والمطرب محمّد ساسي (40). وكانت تلك الإقامة مناسبة للاختلاف إلى ما عرف وكانت تلك الإقامة مناسبة للاختلاف إلى ما عرف بجماعة «تحت السور» التي كان يؤمّها عدد من أعلم الأدب والفكر والصحافة والفنّ من أمثال أبي القاسم الشابي (40) والطاهر صفر (40) وزين العابدين السنوسي (40) والهادي العبيدي (40) والطاهر الحدّاد (40) ومحمّد الصالح المهيدي (40) وعبد العزيز العروي (50) وعليّ الدوعاجي (10) ومصطفى أمين (52) ومحمّد التريكي (50) والهادي الجويني (50) وعبد الرزاق ومحمّد التريكي (50) والهادي الجويني (50) وغيرهم. فكان كرباكة (50) ومحمود بيرم التونسي (50) وغيرهم. فكان قربه من الموسيقيين ونهله من فنون التلحين والأداء.

على أنّ ما نود أن نخصّه بالذكر هوبعض إنتاجه الشعري المتصل ببعض المناسبات الوجوديّة الطبيعي منها والاجتماعي.

ومن بين الأحداث البارزة فيضانات شهري سبتمبر وأكتوبر من سنة 1969، هنده الفيضانات المدمّرة التي خلفت وفيات 542 مواطنا وخسائر مادية كبيرة. ومن بين الجهت التي تضرّرت أيّما تضرّر جهة القيروان التي حاصرها واديا زرود ومرق الليل. لم تمرّ هنده الحادثة مرور الكرام، فقد رصدها حسّ الشاعر عبد المجيد بن سعد وقال فيها إنشاء وإنشادا:

نا صرت عقیل (57)

بين زرود ومرق اللّـــيل دهموا علينا أعقاب (58) اللّيل

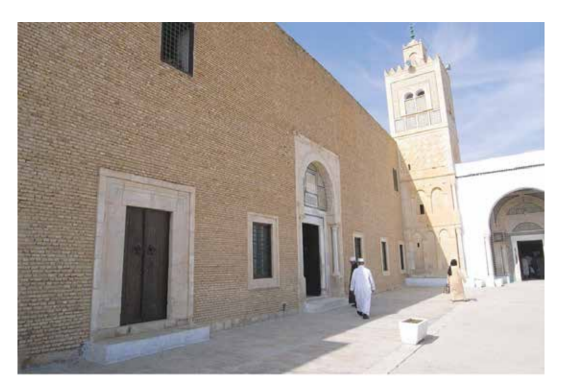
لطفك وحماية الله

\*\*\*\*

ســـالت ودارت

وصبرة (<sup>59)</sup> في مثل فلوكم (<sup>60)</sup> صارت والسكّان عقولها حارت

لكن حاميها صاحب الجاه (61)



مقام الصحابي الجليل أبي زمعة البلوي بالقيروان

بین زوزودیان

انقطعت وماعادش أمان

إلاّ في المولى ورجال القرآن

والصالحين وصاحب الجاء

\*\*\*\*

زيارتكعــــيد

واللي زاركنه المعديد (<sup>62)</sup>

طالبغف رانك ياالله (63)

سيديوحبيـــــــــي

ناجسمي في حال عصيب (64)

فے منامی وریت لطبیبی

جـاني شفاي بإذن الله

هذه مفردة من مفردات الارتباط الوثيق الذي يصل الشاعر بمجتمعه في الضرّاء قبل السرّاء.

وللشّاعر عيّنة أخرى تدلّ على العروة الوثقى التي لا انفصام لها والتي تجعل صاحبنا يقف إلى جانب بني جلدته وقفة التضامن والمساندة اللذين يحتاج إليهاأي جسم اجتماعي حيّ خاصة في ساعات العسرة وأوقات الشدّة، فقد عمدت قوّات الاستعمار الفرنسي في آخررييع من سنة 1954 عن طريق استعلاماتها العسكرية التي أطلقت عليها اسم «اليد الحمراء» عمدت إلى مناضلين وطنيين هما الأخوان على والطاهر ولقبهما حفوز فاغتالتهما في أواخر شهر رمضان الموافق لسنة 1954. وقد ردّت المقاومة الوطنية المسلحة بأن قتلت بهما عددا من المعمرين المستوطنين. وقد أنشأ الشاعرفيهما عددا من الأبيات توجّه بها إلى أمّهما وجعل في ما بعد ينشد تلك المقطوعة ضمن بحرمن البحور المدحيّة « لصاحب الجاه » والمقصود به هو أبو زمعة البلوي الذي يلقبه أهل القيروان بـ«السيّد» أو «سيدى الصحبي».

يقول الشاعر في ما يقول:

لاتحزني هاياعجوز (65)

ياأمّ الرجال الوكايد (66) أولادك (67) فدوهم (88) الزوز (69)

والخيرعلى الوطن عايد \*\*\*\*

وماهمادة (70)

جدّدوا العهد وجابوا الأماره (71)

ومن كافح الظلاّم عمرت داره

لمذبح (72) الوطن نزلوا رجاله

كتاب ذهب تاريخ شهد أعماله.

ولا شكّ في أنّ ما تقدم يمثّل صورة من صور الالتزام الوطني والاجتماعي على نحو ربّما ذكر بشاعر من شعراء الطبقة الأولى من الإسلاميين إذ التزم بقضيّة قومه في مواجهة ظلم السعاة والولاة في زمن من عهد الدولة الأموية. هذا الشاعر هوالراعي النميري (٢٥٠) إذ أخذ على عاتقه أن ينصر قومه ويبلّغ قضيّتهم الاجتماعية والسياسية إلى عبد الملك بن مروان (٢٥٠) بصفته الرئيس والسياسية إلى عبد الملك بن مروان (٢٥٠) بصفته الرئيس الديني والسياسي. توجّه إليه بقصيدتين تمثّلان من حيث عدد الأبيات أكثر من عشر الديوان (٢٥٠). وعلى هذا النحو تقوم المقطّعتان الشعريتان المتقدّمتان دليلا على أنّ الشيخ عبد المجيد بن سعد ليس مجرّد منشد أومؤد للمداغ والأذكار بل هوأديب ملتزم بقضايا قومه إن على سبيل إنشاء الأشعار أوصياغة الألحان، فهو في آن المنشئ ويتغنّى بآثارهم الباقية بقاء المثل العالية والقيم السامية.

ولم يكن وفاء الرجل مقصورا على مجايليه ولا محصورا في الأحداث المختلفة التي عايشها، ذلك أنّه أثبت التزامه التاريخي بما جدّ من أحداث عظام خلال النصف الأوّل من القرن الأوّل للهجرة عندما قدم

الصحابي الجليل أبو زمعة البلوي فاتحا ضمن جيش المسلمين، فقد أفرده الشاعر بقصيدة ذائعة الصيت سيأتي ذكرها في موضعها المناسب.

#### من وحدة الموضوع إلى وحدة النغم:

كان الشيخ عبد المجيد متفتّح الفكر متسع الصدر قابلا لاستيعاب ما يصل إليه من سماعات، فمن بين الذين كان ينصت إليهم الشيخ عليّ محمود (76) صاحب المدرسة العريقة في التلاوة والإنشاد والشيخ مصطفى إسماعيل (77) وهو من أبرز شيوخ التلاوة في مصر والعالم الإسلامي، أتقن المقامات وتصرف فيها حتى قرأ القرآن بأكثر من تسعة عشر مقاما بفروعها، وكذلك الشيخ نصر الدين طوبار (78) وهو أيضا قارئ قرآن ومنشد ديني مصري. وقد عُرف كذلك في مجال الابتها لات.

على أنّ متّجهه هذا لم يمنعه من الاهتمام بأهل الفنّ الدنيوي من أمثال الشيخ سلامه حجازي (79) والشيخ عبده الحامولي (80) وهو مطرب مجدّد في الموسيقى العربية، وأبي العُلامحمّد (81) وهو واحد من أبرز الملحّنين في الربع الأوّل من القرن العشرين الذين لفتوا النظرالي أمّ كلثوم ولحّنوا لها.

يضاف إلى هؤلاء الأعلام الشيخ زكريا أحمد (82)، وهوبلا مراء أحد عمالقة الموسيقى العربية وهو الى ذلك قارئ ومنشد. ولا يجوز للمرء أن يمرّ دون ذكر سيّد درويش (83) وهو مجدّ دالموسيقى وباعث النهضة الموسيقية في مصر والوطن العربي، أو دون أن نذكر الموسيقار محمّد عبد الوهّاب (84) وهو أحد أعلام الموسيقى المصرية والعربية وأحد المجدّدين في التلحين وفي الغناء.

والواقع أنّا توسّعنا إلى حدّ ما في عرض هؤلاء الأعلام المتقدّمة أسماؤهم لتبيان مدى تأثّر شيخنا بملكاتهم وقدراتهم وخاصّة تمكّنهم من المقامات وتصرّفهم فيها على سبيل التحليل والتأليف والتفكيك والتركيب والانتقال بينها في نوع من اليسر والسلاسة. ولعلّ ذلك ما جعل الشيخ عبد المجيد يعتمد ما نسمّيه



جامع عقبة بن نافع بالقيروان

وفي ما بقي من النماذج نجد الشيخ يقدّم جزءا من طوال القصائد ليتبعها بعد ذلك بمدحة مستقلة أو بحر (87) من بحور السلامية.

من تلك القصائد يبدؤها المنشد بقول الشاعر: يا ربّ هيّ ثنا من أمرنا رشدا

واحعل معونتك الحسني لنا مددا(88)

وربّما قدّم للبحر نفسه ومطلعه:

أهلا وسهلا بدر

لابسامن النور سيعين حلّة

قدّم لذلك بأبيات مطلعها:

إليك مددت الكفّ من كلّ شدّة

ومنك رجوت اللطف في كلّ نائب (89)

وقد يعود إلى «القصيدة المضرية» للإمام البوصيري ليبتدئها بقول الشاعر:

يا ربّ صلّ على من سبّح الحجر

في وسط كفّيه وانشقٌ لم القمر (90)

وقد تناول بالإنشاد بعض شعر الإمام الشافعي فتحوّد منه قوله:

لكم مهجتي والروح والجسم والقلب وكلّي لكم ملك وإنّي بكم صبّ (91)



زاوية سيدي عبد السلام بالقيروان

محليا بد النغمات الشرقية » تمييزا لها عن «النغمات» التونسية على سبيل الحصر والأندلسية عامّة في أداء القصائد. من ذلك أنّه تناول قصيدة عبد الغني النابلسي (85) بالتصرّف تقديما وتأخيرا وتحويرا. فأنشد في مدح النّدات الإلهيّة قول الشاعر:

ياخالق الخلق بالسر العظيم ويا

من أمره الحقّ بين الكاف والنّون

أنت العليم بحالى والبصيرب

يامالك الملك يامولاى راعيني

أنت القويّ على ضعفى تدبّرنى

ف كلّ أمري يا مولاي واسيني

خلقتني من تراب واقتدرت فلا

مساعد لكيف خلقي وتكويني

كم نعمة لك عندي لست أحصرها

في ما سيأتي وفي الماضي وفي الحين

يا ربٌ واحفظ عقيدة قلبي في تقلّبها

حتّى ألاقيك في صدق وتمكين (86)

هذا أنموذج من نماذج القصائد التي ينشدها الشيخ منفصلة عن غيرها من الوصلات المدحية المتغنية بذكر المولى والابتهال له وتمجيد خصال الرسول الأكرم صلى الله عليه وسلم.



زريبةالقيروان

وإلى ذلك أنشد أيضا من شعر البرعى اليماني قوله:

هم الأحبّة إن جاروا وإن عدلوا

فليس لي معذل عنهم وإن عذلوا(92)

ليقدّم بها مدحية «شهرالبركة يا رمضان»

وقد تناول بالإنشاد كذلك بعض قصائد القطب الجيلاني، ومنها ما افتتح به:

يا سيّدا قد زكا أصلا ومرتبة

#### يا من غدا مدحى في سائر الصحف (93)

ويمكن للمرء أن يسوق ما شاء الله من مقتطفات القصائد الراجعة إلى التراث الصوفي، لكن المهم في ما تقدّم أنّ الشيخ ابن سعد أدّى بعضها في إطار مقامات شرقية خالصة مثل مقام «الراست» الذي يفتتح به المنشد موّال (94) لقصيدة مطلعها:

ظبئُ مُهَابُ بينَ مشتبك القَنا

#### أَلحَاظُهُ فِيهَا المَنَايَا والمُن

لكن الطريف هوأنّ الشيخ ابن سعد ربّما بدأ القصيدة متّبعا مقاما شرقيا ثمّ ينتقل في البيت الثالث

منها إلى مقام تونسي شعبي من حيث النغم ومن جهة الـوزن. إنّه «طبع العرضاوي» وفي إطارهنده النغمة البدوية ينحو منحى مخصوصا يسمّى بد العرضاوي القيرواني» المصطلح عليه بد العزيبي» الني تنفرد به في ما نعلم - جهة القيروان. والأصل في نسبة «العزيبي» الانتساب إلى «العزيب»، ويفيد في الأصل اللغوي البعد والغياب (65) انتجاعا لمواطن الـكلإ الذي ترعاه المواشي.

ويفيد «العزيب» المحيط الريفي البدوي بسكّانه من القوم وبما يملكون من ماشية. ولكن الأدقّ أن تعني العبارة أولئك الأقوام البعيدين عن أهاليهم وأحيائهم أو «دواويرهم» (كما يقال باللهجة المحلّية المتداولة) بما هي أحياء للبدو أو الأعراب قوامها الخيام لا المدر.

ومن هنا جاءت النسبة لتفيد تلك السمة البدوية القوية الشجية التي تتسرّب من أعماق البادية إلى قلب المدينة ليتلقّفها المنشدون ويتناولها أصحاب الألحان إغناء لتراث المدينة الحضري بعد صقلها وتشذيبها وتهذيبها، وربّما ذكّر مثل هذا التسرّب الإيجابي بتسرّب نوع آخر من الأغاني التي تغنى فرديا أو جماعيا، وتطلق عليه تسمية «الأطراق» (69).

ومن اليسيرأن يتبين الباحث أنّ الشيخ عبد المجيد بما له من إمكانات طبيعية موروثة وطاقات اكتسبها بفضل اعتنائه وعكوفه على فنّه المخصوص قد أضحى له نوع من الإلمام «الموسوعي» بالنغمات من أقصاها إلى أدناها ومن عامّها الأعمّ في البلاد العربية مغربا ومشرقا وفي البلاد الإسلامية كتركيا وإيران وباكستان وبنغلادش وما والاها وشابهها إلى خاصّها الأخصّ في البلاد التونسية وفي بعض مواطنها على وجه التحديد.

وهـذا ما يقتضي منّا – لمزيد توضيـح المفهوم وتقريب الفكـرة – أن نعكـف بالدرس على جملة مـن الأمثلة ذات الصلـة، هذه الأمثلة المختلفة من جهة البحور السـلامية المتألّف قمـن جهة النغـم الموسـيقي عسى أن تتيسّـرلنا المرصة لنشـر ذلك المحتوى في ما سـيقبل مـن الأيّام إن شاء الله.

#### الموامش

- 1. زعفرانة: مركز سكني يقع في منتصف الطريق تقريبا بين القيروان ومعتمدية سيدي عمر بوجملة.
- 2. نؤكد هذا الأمر لا لأنّه حقيقة موضوعيّة فحسب بل نقدر أنّ هذا المعطى الواقعي سيكون له دور محدّد في تعليل بعض الظواهر الفنيّة في مسار الشيخ عبد المجيد وفي طابعه الفتّى.
- استوطنت القبائل الهلالية إلى حين جنوب مصر قبل أن تتطلّب بعض الظروف السياسية انتقالهم من صعيد مصر إلى إفريقية بتشجيع مباشر من الدولة العنهاجية الفاطمية القائمة بالقاهرة للانتقام من الدولة الصنهاجية المنتصبة بإفريقية.
- 4. كان ذلك في سنة 443 للهجرة الموافق لسنة 1057 للمسلاد.
- وتعرف بالهجرة الهلالية أو الهجرة القيسية نسبة إلى أنّ
   أغلب القبائل المهاجرة تندرج تحت الفرع القيسي من العرب العدنانية.
- ). ظلّ الناس يتداولون تغريبة بني هلال شفويا ونتج عن ذلك نتاج أدبي ضخم، وهو عبارة عن ملحمة طويلة تتناول تلك الهجرة وما إلها.
- من أوائل من اهتمّوا بسيرة بني هلال المدرّس والمثقّف والد والأديب والمسؤول الثقافي عبد الرحمان قيقة والد الأديب الطاهر قيقة (1922 -ماي1993).
  - 8. حيّ الجامع: هو الحيّ المحيط بجامع عقبة بن نافع.
- . الأَّغالبة أو بنو الأُغلب (800 909 الميلاد) سلالة عربية من بني العنبر بن عمرو من قبيلة بني تميم، حكمت في إقليم إفريقية بالمغرب العربي (شرق الجزائر وتونس وغرب ليبيا) مع جنوب إيطاليا وصقلية وسردانيا وقرشقة ومالطة.
- 10. جامع عقبة بن نافع أو جامع القيروان الكبير هو مسجد بناه عقبة بن نافع في مدينة القيروان التي أسسها بعد فتح إفريقية على يد جيشه في عهد معاوية بن أبي سفيان عام 50 للهجرة الموافق لسنة 670 للميلاد.
- 11. امتدّت الحقبة الاستعمارية الفرنسية للبلاد التونسية بموجب معاهدة باردو في 12 ماي 1881 إلى غاية يوم 20 مارس 1956، وهو يوم الاستقلال وإلغاء الحماية المفروضة.
- 12. حصلت البلاد التونسية على استقلالها الوطني بعد نضال سياسي ومقاومة مسلّحة انطلقت بصفة منتظمة

- متواصلة من يوم 18 جانفي 1952 إلى غاية الظفر بالاستقلال يوم 20 مارس 1956.
- 13. محمود عبد الله: مدير مدرسة "الأسوار" الابتدائية بالقيروان.
- 14. محمّد الأمين باشاً باي أو الأمين باي، ولد في الرابع من سبتمبر 1881 وتوفي يوم 30 سبتمبر 1962، آخر البايات التونسيين، وقد تولّى العرش الحسيني من 1943 إلى 1957. انتهى حكمه بتأسيس النظام الجمهوري يوم 25 جويلية 1957.
- 15. تنسب الطريقة السلامية إلى سيدي عبد السلام بن سليم المشهور بالأسمر والملقب بالفيتوري نسبة إلى أحد أجداده (المسمّى فيتور). ويصل نسبه إلى السيّدة فاطمة الزهراء بنت الرسول صلى الله عليه وسلم. توفّى سنة 981 هـ/1573م ومقامه بمدينة زليطن الواقعة على الساحل الغربي لليبيا على مسافة 150 كيلومترا شرقي العاصمة طرابلس. ألّف الشيخ عبد السلام أدعية كثيرة وأنشأ أشعارا باللهجة العامّية تناول فيها عظمة الإله وما فضّل به نبيّه محمّدا على سائر العباد ودعا أتباعه إلى الورع والزهد. وقد انتشرت تعاليمه بسرعة في معظم المدن التونسية مستفيدة من المناخ الاجتاعي والثقافي الذي كان ملامًا لانتشار التصوّف. ويمكن لمن أراد مزيد التوسع والاطّلاع على سيرته وأدعيته وأشعاره الرجوع إلى ما ضمّنه المؤلّف محمّد بن عمر بن مخلوف في كتابه "مواهب الرحيم في مناقب سيدي عبد السلام بن سليم". وقد جاء فيه خاصة أنّ الشيخ تفرغ للعبادة والزهد وأقام بجبل زغوان الكائن على مسافة خمسين كيلومترا من مدينة تونس في اتجاه الجنوب.
- 16. محمود الورتاني: شيخ بارز من شيوخ السلامية وقد تتلمذ له الشيخ عبد الجيد بن سعد إذ انضم إلى فرقته. رمّا عادت الجذور الأولى للأغاني الصوفية إلى عهود قديمة مثل العهد الأغلبي والصنهاجي، إلّا أنّ تبلورها بشكل جماعي منظّم يرجع إلى العهد الحفصي إثر مجيء أبي مدين شعيب الأنصاري (ت595 هـ/1988م)، هذا القطب الذي اجتمع فيه سرّ تصوّف المغرب وحكمة تصوّف المشرق عند لقائه بعبد القادر الجيلاني (ت504 هـ/1168م). وقد كان لأبي مدين الأثر البالغ في عدد من الشخصيات من أمثال عبد العزيز المهدوي (ت500 هـ/ 1223م) والدهماني والنفطي (ت1230 هـ/ 1231م) الذي أثر بدوره في أبي الحسن الشاذلي (ت586 هـ/ 1238م) عند قدومه في أبي الحسن الشاذلي (ت586 هـ/ 1258م) عند قدومه من المغرب.

- 18. يمكن أن نذكر من هذه المهارات توقيعاته المتنوّعة على آلة " البندير" وخاصّة تصرّفاته العجيبة في المقامات والطبوع والنغمات.
- 19. العذوبة: ما فتئ يمتدح هذه الصفة العذبة إلى يوم الناس هذا زميله الشيخ محمّد شقرون رئيس فرقة السلامية برأس الجبل (وتقع مدينة رأس الجبل شمال العاصمة التونسية على بعد 26 كيلومتر وشرقي مدينة بزرت على بعد 35 كيلومتر وعلى بعد 6 كيلومترات من البحر الأبيض المتوسّط).
- 20. الإنشاد الديني عموما عبارة عن أذكار من شأنها ترويض الأرواح، وقد شاع في البلدان الإسلامية خاصة مع ظهور الطرق الصوفية وأصبحت له مدارس تنتمي كل واحدة منها إلى قطب من أقطاب الصوفية كالقادرية والشاذلية والعيساوية والنقشبندية والسلامية.
- 21. يمكن في هذا المجال الرجوع إلى كتاب "الطريقة السلامية في تونس، أشعارها وألحانها" لمؤلّفه فتحي زغندة، صدر بتونس سنة 1991.
- 22. الشيخ حميدة عجاج: من أهم مشائخ الإنشاد الصوفي في تونس خلال النصف الأوّل من القرن العشرين. ترك مجموعة كبيرة من القصائد والبحور والأناشيد الصوفية وسجّل عددامنها مع الشيخين علي البراق ومحمّد سيخ. 23. ينتسب محمود عزيز إلى أشهر فرق الإنشاد الصوفي في تونس. وقد تأسست هذه الفرقة سنة 1958 على يدي الشيخ عبد العزيز بن محمود. إذ كان مدرّسا للغة العربية واتخذ من "محمود عزيز" اسما مستعارا. ضمّت الفرقة عددا من أبرز المنشدين في تونس من أمثال المادي النعّات وأحمد الشحيمي وصلاح التونسي وعبد الرحان بن محمود. وقد حظيت الفرقة بتمثيل تونس في الكثير من التظاهرات الثقافية الملتئمة في العديد من بلدان العالم.
- 24. الشيخ الناصر العبدلي: الناصر العبدلي شيخ من شيوخ السلامية، ظهر في عروض "الحضرة" وثمّا قدّم عرض بعنوان " يا شيخي الأسمر" وكذلك عرض "باسم الله نبدا نظامي" وعرض "يا إمام المرسلين".
- 25. الشيخ محمد شقرون: ولد في مدينة رأس الجبل سنة 1935 بدأ تكوينه الفتي ونشاطه سنة 1947 وعمره 13 سنة بعروض المولدية (بمناسبة المولد النبوي الشريف) وساهم في غرة جوان سنة 1955 باستقبال الرئيس الأوّل للبلاد التونسية الحبيب بورقيبة (بمساهمة فتية) واستمرّ نشاطه في إطار فرقة السلامية برأس الجبل لمدّة

- 67 عاما ولم يتوقّف عن قيادة الفرقة إلّا سنة 2014 فتفرّغ للتكوين والتوجيه وتأطير الفرق السلامية (من أشهر إنتاجه أوّلا قصّة سيّدنا يوسف للشاعر عبد المؤمن بن حميدة وثانيا إلهنا ما أعظمك للشاعر صالح سلتانة وثالثا في مورد المصطفى \*\*\* ننشد مدائحنا.
  - 26. ويكيبيديا: عبد المجيد بن سعد.
- 27. الشيخ محمّد عبد الجواد: من المنشدين البارزين بفرقة عبد الجيد بن سعد.
- 28. الشيخ عليّ البرّاق: ولد بالقيروان سنة 1899 وتوفّي يوم 04 ديسمبر 1981. من أبرز أركان الثقافة العربية الأصيلة بمدينة القيروان. له منزلة رفيعة بصفته مقرئا للقرآن الكريم تجويدا وترتيلا بالقراءات السبع.
- 29. لفت أنظار المهتمين بالشأن الموسيقي من أمثال عميد الموسيقيين التونسيين الأستاذ محمّد التريكي (ولديوم 25 ديسمبر 1899 بتونس العاصمة وتوفّي بها في 27 جوان 1998) والدكتور صالح المهدي، وهو صالح بن عبد الرحمان بن محمّد المهدي الشريف، الملقّب بزرياب. ولد في 9 فيفري 1925 بمدينة تونس وتوفّي يها يوم 12 سبتمبر 2014.
- 30. إبراهيم حمودة: ولد في 12 جانفي 1912 وتوفّي في 16 جانفي 1986. مُثّل ومنشد مصري. انضمّ إلى فرقة والده الإنشادية في جامع الخزندار. وهو أوّل مطرب يشارك مع أمّ كلثوم في أغاني الثنائيات.
- 31. محمّد عبد العزيز العقربي: ولد بتونس العاصمة في 09 نوفمبر 1902 وتوفّي بليبيا في حادث مرور سنة 1968. كان له نشاط موسيقي ومسرحي. تخرّج على يديه من المثّلين المسرحيين عليّ بن عيّاد والمنصف السويسي ومنى نور الدين وغيرهم.
- 32. محمّد عبد المطلب عبد العزيز الأحمر: ولد بمصر في 13 أوت 1910 وتوفّي يوم 21 أوت 1980. مطرب عرف بأسلوبه المميّز في الغناء، أولع بالمواويل وله أغان كثيرة. ولد يوسف عمر داود البياتي ببغداد ونشأ في بيئة بغدادية دينية، وكانت بداياته في قراءة القرآن وترتيله وتناول الأذكار والمناقب النبوية والمقامات العراقية. يعتبر يوسف عمر رائدا بارزا من روّاد المقام العراقية له طريقة مميّزة في الغناء تمثّل خلاصة أصيلة لتجارب العظماء من قرّاء المقام العراقي ولعلّ أبرزهم أستاذه محمّد القبانجي. توفّي يوسف عمر ليلة 14 15 جويلية 1980 وترك إنتاجا زاخرا بمظاهر التجديد والإبداع.

- والمطربات من تونس ومن خارجها.
- 43. محمّد ساسي: (2014/1923) مطرب وملحّن تونسي لحن لعديد المطربين والمطربات بالبلاد التونسية.
- 44. أبو القاسم الشابي: يلقّب بشاعر الخضراء ولد سنة 1909 وتوفّي سنة 1934 أحرز شهرة عالمية بديوانه "أغاني الحياة" وخاصّة بقصيدته التي عنوانها "إرادة الحياة" التي ترجمت إلى عديد اللغات العالمية.
- 45. الطاهر صفر: (1903 / 1942) محام ومناضل سياسي عرف بالتزامه الوطني وإشعاعه الفكري وحسّه الجمعياتي.
- 46. زين العابدين السنوسي: (1901 / 1965) صحفي ومصلح، ويعدّ أحد أقطاب الأدب العربي الحديث.
- 47. الهادي العبيدي: (1911 / 1985) عميد الصحفيين التونسيين وشاعر وفتّان.
- 48. الطاهر الحدّاد: (1899 / 1935) مفكّر ونقابي وسياسي ومنظّر.
- 49. محمّد الصالح المهيدي: (1902 / 1969) كاتب صحفي ومؤرّخ وباحث.
- 50. عبد العزيز العروي: (1898 / 1971) صحفي ورجل إذاعة. تعود شهرته إلى القصص الشعبية التي كان يرويها بنفسه باللهجة التونسية المتداولة.
- 51. عليّ الدوعاجي: (1909 / 1949) كاتب وشاعر ورسّام كاريكاتوري وزجّال وإعلامي ورائد الأدب الفكاهي بتونس.
- 52. مصطفى أمين: (1914 / 1997) صحافي وكاتب مصري.
- 53. محمّد التريكي: (1899 / 1998) عميد الموسيقيين التونسيين وله ألحان كثيرة وتجديد فتّي يشهد له بالقيمة.
- 54. الهادي الجويني: (1909 / 1990) مطرب وملحّن يتميّز بطابعه الفنّي المخصوص.
- 55. عبد الرزّاقَ كرباكة: (1901 / 1945) شاعر وكاتب مسرحي.
- 56. محمود بيرم التونسي: (1893 / 1961) شاعر مصري ذو أصول تونسية
- 57. عقيل: صفة مشبّهة باسم المفعول على وزن فعيل بمعنى المقيّد أو الأسير وقد عُقلت رجلاه فلا يستطيع السير ولا التحرّك بحرّية وطلاقة.
- 58. أعقاب: جمع عقب، وأعقاب الليل أواخره وتقابل الهزيع الأخير من الليل.
- 59. المنصورية أو صبرة أو صبرة المنصورية: موقع أثري يقع على بعد يقدّر بأقلّ من كبلومترين جنوب القبروان

- نحو الخياشيم تكون من نفس الأنف. وقيل: الغُنّة أن يجري الكلام في اللّهاة...، المبرّد: الغُنّة: أن يشرب الحرف صوت الخيشوم... وقيل: الأغنّ الذي يخرج كلامه من خياشيمه...، أبو زيد: الذي يجري كلامه في لهاته. (ابن منظور الإفريقي، لسان العرب، مادّة غنن).
- 35. لعلّه "الغامض الفتّان" الذي يعبّر عنه الفرنسيّون بقولهم: 'Le je-ne-sais-quoi' وهي عبارة ذات تركيب فعلى، ولكنّها اكتسبت صفة الاسمية، وهي مأخوذة من اللاتينية 'Inane nescio quid' وقد استعملها بلينوس الأكبر Pline l'Ancien خلال القرن الأوّل بعد الميلاد في كتابه "التاريخ الطبيعي" للإشارة إلى المغناطيس. وقد ارتبطت العبارة خاصة بالتيّار العقلاني في فرنسا واسبانيا -على الرغم من أنها كانت رائجة قبل ذلك عند الباروكيين-، وفي ذلك اعتراف بأنّ العقل لا يكنه تفسير كل شيء وأنه لا يمكن إخضاع الواقع بجميع مظاهره للأفكار الدقيقة الواضحة. وتطلق هذه العبارة على كلّ ما لا يكن تفسيره ولا تحديد ماهيته ولا التعبير عنه باللغة، وهو في الغالب إحساس بالانبهار والافتتان أمام شيء غامض ساحر جليل لا نتبين سر تأثيره (مثل عاطفة الحب والإحساس الديني والافتنان بأثر فتى ما). وربّما ذكّرنا هذا الأمر ما دمنا في عالم الأصوات والأُنغام بقول الشاعر إراهيم ناجي في تأثير آلة القيتارة: أي سرّ فيك إنّى لست أدري \*\*\* كلّ ما فيك من الأسرار يغرى.
- 36. ابن رشيق القيرواني، العمدة في محاسن الشعر وآدايه، 157:1.
- 37. ابن رشيق القيرواني، العمدة في محاسن الشعر وآدايه، 163:1.
- 38. هو الفنّان القيرواني حاتم دربال أستاذ الموسيقى ومتفقّد مادّتها بالمعاهد الثانوية.
- 39. ابن رشيق القيرواني، العمدة في محاسن الشعر وآدابه، 163:1.
- 40. ابن رشيق القيرواني، العمدة في محاسن الشعر وآدابه، 163:1.
- 41. المعهد الصادقي: أو المدرسة الصادقية أسسها خير الدين التونسي سنة 1875، وتعدّ أوّل مدرسة ثانوية عصرية في البلاد التونسية جاءت لتعاضد مجهود المدرسة الزيتونية في نشر العام.
- 42. عبد الحميد ساسي: من مواليد سنة 1934 ويعدّ من أبرز الملحّنين التونسيين، لحّن للكثير من المطربين

- لمدينة كانت عاصمة خلافة الدولة الفاطمية لمائة عام تقريبا في عهدي المنصور بنصر الله (946م / و972م) والمعزّ لدين الله (953م / 975م) وآثارها موجودة إلى اليوم.
  - 60. الفلوكة: واحده الفلك، وتعنى السفينة الصغيرة.
- 61. المقصود بصاحب الجاه هو الصحابي الجليل أبو زمعة عبيد بن أرقم البلوي، من أصحاب الشجرة. استشهد سنة 34هـ/654م خلال الغزوات الإسلامية لإفريقية في غزوة معاوية بن حديج، وذلك في معركة ضد الجيوش البيزنطية قرب عين جلولاء (30 كيلومترا غرب القيروان). وقد دفن جثانه بالقيروان قبل تأسيسها. له مقام يعتبر من أهم المزارات الدينية ويرجع تاريخ بنائه إلى عهد حتودة باشا سنة 1072 هـ/ 1663م.
- 62. المقصود هو عبد المجيد بن سعد، وتعتبر مثل هذه الإشارة متّجها لطيفا ومنحى طريفا كأمّا يسجّل به الشاعر توقيعه وختمه وطابعه، وهذا مذهب من المذاهب المتبعة في الشعر الشعبي تستعمل لنسبة القصائد إلى أصحابها دون غيرهم.
- 63. كأُمّا يتعلّق الأمر هنا بإشارة خاطفة من الإشارات إلى "المكفّر" وهو نوع من الشعر الديني ينشئه صاحبه ليكفّر عن خطاياه وذنوبه، وفيه يذكر الله ويتحدّث عن عظيم صفاته.
- 64. عصيب: في صعوبة وشدّة وعسرة. والواقع أنّ الشاعر يشير من طرف خفي إلى المرض الذي ألم بقلبه.
  - 65. المقصودة هي أمّ الشهيدين على والطاهر.
- 66. الوكايد: جمع مفرده واكد، والمقصود الصحيح المتين الذي يمكن أن يعوّل عليه في التحمّل والصبر.
  - 67. المقصود ولداك.
  - 68. فدوهم: بمعنى أخذوا بثأرهم.
- 69. الزوز: أصلها الزوج أي الاتنان (وقد أبدلت الجيم زايا).
- 70. ما ذلك من باب الخسارة، إنّما هو داخل في باب التضحية في سبيل قضية مبدئية ومن أجل قيمة من القيم السامية، وهي فداء الوطن.
  - 71. الأمارة: هي العلامة، علامة الثأر للشهيدين.
  - 72. لذبح: مصدر ميمي من ذبح. بمعنى الفداء.
- 73. هو عبيد بن حصين بن معاوية بن جندل بن قطن بن ربيعة بن عبد الله بن الحارث بن نمير بن عامر بن صعصعة. توقي حوالي عام 97 للهجرة، وله ديوان حقّقه نوري حتودي القيسي وهلال ناجي تحت عنوان " شعر الراعى النميرى: دراسة وتحقيق"، طبعة الجمع العلمي

- العراقي، بغداد، 1400 هـ/ 1980م.
- 74. أبو الوليد عبد الملك بن مروان بن الحكم بن أبي العاص بن أميّة القرشي، الخليفة الخامس من خلفاء بني أميّة والمؤسّس الثاني للدولة الأمويّة. ولد عام 26 هـ/646 م وتوفّي بدمشق عام 86 هـ/705 م.
- 75. القصيدتان هما: اللاميّة، الديوان، ص- ص-65-82 وعدد أبياتها 92 بيتا، والدالية، الديوان، ص-ص-92 وعدد أبياتها 63 بيتا. قال فيها الراعي: من لم يرو لي هذه القصيدة (ويقصد اللامية) وقصيدتي: "بان الأحبّة بالعهد الذي عهدوا" من ولدي فقد عقّني.
- 76. من مواليد القاهرة سنة 1878، توفّي سنة 1946 يعتبر أستاذا لمن جاء بعده من القرّاء والمنشدين.
- 77. الشيخ مصطفى محمّد المرسي إسماعيل (1905 / 1978) قارئ قرآن مصري. وبعدّ واحدا من الأعلام البارزين في هذا الجال.
- 78. ولد سنة 1920 وتوقّي عام 1986. سجّل ما يقرب عن مائتي ابتهال. وقع اختياره سنة 1980 مشرفا وقائدا لفرقة الإنشاد الديني التابعة لأكاديمية الفنون بمصر.
- 79. ولد سنة 1852 وتوقي عام 1917. منشد ومطرب وملخن ورجل مسرح ويعتبر من مطوّري المسرح الغنائي كا يعدّ الأب الروحي لسيّد درويش.
- 80. ولد سنة 1836 وتوفي عام 1901. يعتبر أبرز اسم في عالم الطرب في القرن التاسع عشر. امتد أثره إلى مطربي القرن العشرين.
- 81. أبو العلا بن محمد بن حافظ: ولد سنة 1884 وتوفي عام 1927، ويعتبر الرائد الأوّل في تلحين القصيد. حضرت جنازته أمّ كلثوم وبكت في إنشادها ورثاه أحمد رامي بأبيات مطلعها: كان شعري في فيك للغناء \*\*\* فغدا اليوم في في للـ ثاء.
- 82. ولد سنة 1896 وتوفّي عام 1961 وهو موسيقار وملحّن له أكثر من ألف لحن منها واحد وستّون لأمّ كلثوم وله أيضا أغان وطنية كثيرة.
- 83. ولد سيّد درويش البحر سنة 1892 وتوفّي عام 1923، لخن لكافّة الفرق المسرحية وامتدّ تأثيره لأجيال بعد رحيله، وقد جمع بين المواقف الوطنية والموهبة الفنّية الفريدة.
- 84. محمّد عبد الوهاب: ولد سنة 1902 وتوقّي عام 1991 لُقّب بموسيقار الأجيال وارتبط اسمه بالأناشيد الوطنية كا ارتبط بأمير الشعراء أحمد شوقي. لحن للكثيرين من

المطربين والمطربات مثل ليلى مراد وأمّ كلثوم وفيروز ونجاة الصغيرة ووردة الجزائرية وفائزة أحمد وعبد الحليم حافظ وطلال مدّاح وغيرهم.

85. هو عبد الغنيّ بن إساعيل بن عبد الغنيّ النابلسي الدمشقي الحنفي (1050 هـ/1641م - 1143- هـ/1731م) شاعر شامي وعالم بالدين والأدب ورحّالة مكثر من التصنيف. ولد ونشأ وتصوّف في دمشق، له ديوان الدواون وهو مجموعة شعره.

86. هذه الأبيات الستة مجتزأة من قصيدة طويلة تتألّف من أكثر من ثلاثين بيتا، وقد تصرّف الشيخ في عدد من عباراتها ومقاطعها.

87. تشتمل وصلة السلامية على ثلاثة أجزاء يسمّى أوّلها الصنعة ويسمّى ثانها القصيد ويشار إلى ثالثها بالبحر.

88. من شعر عمارة الحكمي اليمني (515 هـ/1121م-869هـ/1179م) وهو كاتب ومؤرّخ وشاعر.

89. من أشعار الغوث أبي مدين شعيب التلمساني (520 هـ/ 1126م - 594هـ/ 1204م) وهو فقيه ومتصوّف وشاعر أندلسي يلقّب بشيخ الشيوخ ولقّبه ابن عربي عملم المعلّمين. مؤسّس إحدى أهم مدارس التصوّف بالمغرب العربي وبالأندلس.

90. من قصيدة للإمام البوصيري (608 هـ/1213م- 90 من قصيدة للإمام). وهو شاعر صنهاجي اشتهر بمدائحه النبوية وأشهر أعماله البردة المسمّاة "الكواكب الدرّية في مدح خير البريّة".

91. أبو عبد الله محمد بن إدريس الشافعي المُطّلبي القرشي (150 هـ/767ن - 204هـ/820م) عرف بالإضافة إلى العلوم الدينية بأشعاره في الحكم وفي مدح الرسول صلى الله عليه وسلم.

92. (92) شاعر وأديب عربي يماني من العهد الرسولي، له ديوان شعر.

93. عبد القادر الجيلي أو الجيلاني أو الكيلاني

(470هـ/1078م - 561هـ/1166م). يعرف وبلقّب في التراث المغاربي بـ"سلطان الأولياء" وهو إمام صوفي وفقيه حنبلي لقبه أصحابه بـ"باز الله الأشهب" و"تاج العارفين" و"محيي الدين" و"قطب بغداد".

94. الموال: هو صنف من صنوف الشعر الشعبي العربي المعروف منذ زمن طويل. ويعتبر الموال من القوالب الغنائية التقليدية والموال فنّ غائي شعبي شائع في أغلب البلاد العربية، فهو لون من الأدب الشعبي يظهر قدرات المغني ومساحته الصوتية، وإمكان التطريب، والقدرة على الابتكار.

95. جاء في بعض المعاجم: "وكذلك العزيب اسم للجمع كالغزيّ .... قال الأزهري: والمعزابة دخلتها الهاء للمبالغة أيضا، وهو عندي الرجل يكثر النهوض في ماله العزيب، يتتبع مساقط الغيث وأنف الكلأ، وهو مدح بالغ على هذا المعنى، والمعزابة الرجل يعزب بماشيته عن الناس في المرعى... والعازب من الكلإ البعيد المطلب... والمعزب طالب الكلإ... وأعزب القوم إذا أصابوا كلأ عازبا... وعزب الرجل بإبله إذا رعاها بعيدا عن الدار التي حلّ بها، لا يأوي إليهم ... والعزيب من الإبل والشاة التي تعزب عن أهلها في المرعى... وإبل عزيب: لا تروح على الحيّ وهو جمع عازب" (ابن منظور الإفريقي، لسان العرب، مادّة عزب).

96. الأطراق جمع مفرده طرق، وهو الصوت أو المتجه في الغناء. ومن هنا قيل في متداول الكلام "فلان هرّ الطرق" بمعنى رفع عقيرته بالغناء. ويمكن لمن أراد التوسّع في هذا الباب الرجوع إلى كتاب " نعيمة الغانمي وأحمد الخصخوصي وعنوانه " أغاني النساء في برّ الهمامة" الصادر عن الدار الأطلسية للنشر، أريانة، 2007.

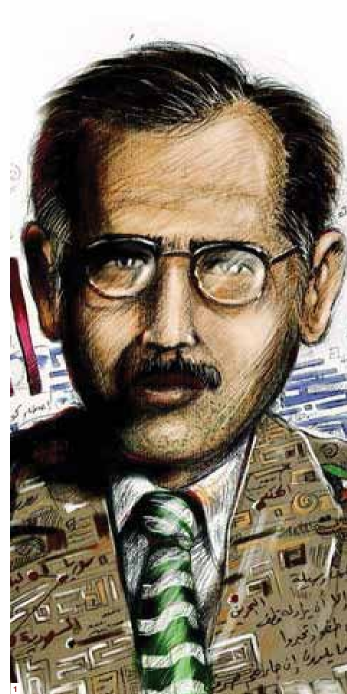
#### الصور

- من الكاتب.

#### أ. محمد رضا نصر الله – السعودية

## الزيد وحمادي.. أوراق ضائعة من حياة خالد الفرج!

عبرنافذة صغيرة، كان يأخذه أبوه ليمرن بصر وليده على مسرح الحياة.. ففي أقصى الأفق من المشرق ينام البحر بزرقته الخضراء.. وتلوح في فضائه (جوالبيت) (1) الصيد الفقيرة وهي تتهادى متثائبة بين مبنى الجمرك و (حضور) (2) الصيد المكونة من سعف النخل.. وفي الجهة الغربية تشرع النخيل سعفاتها للشمس والريح في لوحة متوهجة بالخضرة الندية، إذ تحول بينك وبين رؤية الأرض وما بينها من جذوع الأشجار، وخرخرة الماء في الجداول التي تكون قد شقّت طريقها إلى النخل برغبة فطرية. أما تلك المنارة الشاهقة بلوح الملح! والمبنية على الطراز البرتغالي، فقد كانت ترتفع من مسجد الإمام فيصل بن تركي في الحدود الجنوبية الغربية الفاصلة بين حي القلعة وسوق (الصكة) (3).



ويرتد البصر بعد هذه الرحلة الخاطفة في المطلق المكاني، بين سطوح المنازل العتيقة، إلى حيث يتناول الجزئيات الصغيرة، القريبة من اللمس والرؤية المباشرة هناك في الجهة الشمالية.. آنئذ كان صبية الحي وصباياه يتقافزون فوق الحجارة.. إنك إن تقترب منها حتى تشعر أن لها روحًا وعاطفة، فهي تكاد تَمَيَّزُ من الغيظ بعد ما انتزعها (الحمَّارة) (4) من باطن البحرا ليبتاعها من يريد أن يبني لأسرته بيتاً، بعد (برستج) (5) سعف النخل وجذوعه، كما ترى الصبية يركضون وراء حمير أعيان البلدة، وهم يبدؤون نزهاتهم اليومية بعد الظهيرة بين المزارع والعيون.

شينًا فشينًا يرتفع التلقين بمعرفة الحقائق المادية في وجدان الصبي وعقله، فيحاول إدراك القيم المعنوية والصور الاجتماعية، حين تأخذه إشارة الأب إلى ذلك البيت الطيني المبني على طراز بيوت أهاني (ماربيا) الأندلسية، تراها قابعة حتى الآن مولية ظهرها إلى شاطئ (البورت بانوس) حيث السواح واليخوت والفنادق الحديثة!!

نعم، أمام هـذا البيت الملاصق، يبدأ الأب في الحديث عن جاره الشاعر (خالد الفرح) المولود في الكويت سنة 1898م والمتوفى سنة 1954م. إنه يذهب إلى الهند ليتعلم هناك ويعمل، ويؤسس مطبعةً لطباعة الكتب العربية، ويــؤوب بعــد ذلـك إلى البحرين سـنة 1341هــ، ويأتى في أعقابهم ابنهم البار الشاعر (خالد محمد الفرح) الذي أصبح أول مدير لبلدية القطيف بين سنة 1346هـحتى 1359هـ، ثم يعود للعمل كاتبًا للعدل فيها، ومالكًا بعض نخيلها ومزارعها في (العياشي)، وقد طاب له العيش فيها منذ زيارته الأولى لها سنة 1328هـ، حيث عاد إليها سنة 1341هـ برفقة السيد هاشم الرفاعي، لمعاونته في تنظيم بيت المال، بعد دخول القطيف في حكم الملك عبد العزيز، خلفاً لعلى بن فارس الذي (تضمن) أملك الدولة، وجاء من بعده عبدالله بن نصرالله إثر لقائه الأول بالملك عبد العزيز في الأحساء سنة 1331 هجرية، وقد كلُّف بإدارة بيت المال في القطيف.

هـذا وقد اسـتقر خالد الفـرج في القطيف منذ سـنة 1341هـإلى قبيـل وفاتـه في دمشـق سـنة 1375هـ- 1954م، وقـد طبع الجزء الأول من ديوانه، حيث اشـترى بيت بـن قضيب في نهايـة فريق الخان مطلًا علـى دروازة باب الشـمال، وأعاد بنـاءه من دور واحد سـنة 1350هـ، مجـاورًا لبيت عبدالله بن نصر الله، الـذي داعبه بقصيدة شـكوى ضد مـن كان يطل علـى داره قائلاً:

وللجارح قُ على جاره

إذا دَنَتِ الدارُ من دارِهِ

وأوصى الرسول بحقّ الجوار

وأنتَ، لعمري، بأنصارِهِ

وقد كان مجلسُكُمُ عامرًا

مُحاطًا بأستار أسواره

فأعليتموه ولمتستروه

وهد متمُ جُدرَ أستارهِ

ولو كان محترماً للحريم

سكتُّ سكوتَ امريٍّ كارِهِ

ولكنّى محلسٌ بالصّغار

يموجُ بمجمع كُبّارِهِ

يطلُّ على دارنا كلّ حين

عبد دُيط لُ بمنـخاره

وأصبح بيتي سجنًا لَهُنَّ

مختبئاتٍبأقصارهِ

سترْتم جنوبًا على بيتِكُمْ

وبيتي أُبقِي بأعوارِهِ

وكُنتُم غضىتُم لهتك الحَريم

لِميلِ جدارٍ بأحجارِهِ

فأينَ الحريمُ وأينَ الحميرُ

أحاطَكَ رَبّى بأستارِهِ

وعلى مدى ربع قرن من الزمان تتوقّد قريحة الشاعر توقّدًا، كانت الأحداث الوطنية والعربية تلهبه فتزيده ضراماً من الشعر والمواقف والأفكار.. تلك كانت مكونات الرجل الذي أصبح واحداً من أبرز رموز التنوير الثقافي والاجتماعي في المنطقة العربية. لقد كان الفرح نغمة خاصة منفردة، نظراً لما شكّلت آراءه الفكرية وأعماله الاجتماعية، ثقافة أدبية وشعرية وسياسية واسعة، خرجت بشاعريته على المألوف السائد في المنطقة.

فهو -أولاً- يمحور شعره حول قضايا الأمة العربية، متبنيًا بشكل خاص القضية الفلسطينية في بداية محاصرتها من قبل الاستعمار الغربي والصهيوني.

ما وعد بلفور إلا بدء سلسلت

من المظالم في التاريخ كالظلم

وما فلسطين إلَّا مثل أندلس

قضى على أهلها بغي وعدوان

انطلاقاً من هذا الموقف النقدي الواعي لأوضاع القضايا العربية، يشن (خالد الفرج) حملاته الشعرية الخطابية على الواقع السياسي الممزق في الخليج: الذي لم يتصوره يوماً «غيرشعب واحد قد مزقت بيد العدى وحداته».

إن هـذا يجعله يتطلع إلى بطـل تتمحور حوله دول المنطقة، مثلما تمحـورت ألمانيا في شـخص موحّدها (سـمارك):

من لي (ببسمرك) يضم صفوفه

وعليه تجمع نفسها أشتاته

فيعيد من هذي الممالك وحدة

والعلم تخفق فوقها راياتم

لكنه يجد في الملك عبدالعزيز ذلك الرمزالذي تمحورت حوله الوحدة الوطنية في الجزيرة العربية، فيهب لكتابة أول ملحمة شعرية في بطله، بعنوان:

(أحسن القصص).. منطلقًا منها في تأليف كتابه المرجعي الهام (الخبروالعيان في تاريخ نجد) الذي قام الباحث الأكاديمي الدكتور عبدالرحمن عبدالله الشقير سنة 1421هـ - 2000م بتحقيقه ودراسته.

كان الشاعر في القطيف يقوم بزيارات متتابعة لرجال العلم والمجتمع .. وقد وجد فيها مناخاً علميًا وقافيًا وأدبيًا محفزًا، فبادلوه تقديراً بتقدير، مجلًا دورهم المطلبي المستنير الذي تبلور واضحاً في استجابته بشق أول شارع رئيسي في القطيف وتشجيره أيضًا!! باذلاً الجهد من أجل نظافة المدينة وتنظيم طرق الري نخيلها ومزارعها.. والحق أن مطالب الأهالي التطويرية شكلت إرهاصًا بافتاح أول بلدية هناك.

لقد كانت هذه المؤسسة الصغيرة تعبيراً جريئًا عن أفكار خالد الفرج المستنيرة، التي تفتّحت في سنوات بقائمه في الهند، وتفاعله اللغوي والثقافي الهندي والإنجليزي فيها، مما دفعه إلى استيعاب المطالبات (المجتمعية) بضرورة التعليم والصحة والتنمية المدنية، وتطوير تجربة (الكتاتيب) النسائية التي تحوّلت فيما بعد إلى مدرسة أهلية للبنات، حيث بادر الأهالي إلى إنشائها سنة 1960م قبل أن تنشئ شركة أرامكوأول مدرسة للبنات في القطيف سنة شركة أرامكوأول مدرسة المنابئة المنتير، الذي تمثل بإنشاء أول مكتبة أهلية فيها سنة 1956م، وقد تأثر المجتمع القطيفي بمجمل فيها سنة 1956م، وقد تأثر المجتمع القطيفي بمجمل ولبنان ومصر.

لهذا ترى (خالد الفرج) يتفاعل مع مجتمع القطيف تفاعلاً حيويًا مباشراً بالمجتمع الحيوي وفعالياته ورموزه، مما انعكس في شعره، فهو في كل محفل ينشد، وفي كل مجلس يتحدث.. فإذا ما تأثر الناس لرحيل الشيخ منصور الزاير سنة 1350هـ وهو أحد الشخصيات الاجتماعية البارزة، فهو يرثيه بقصيدة مطلعها:



#### قطرة الدمع من مآقى اليتيم

#### ماء طهر منى حنوط الكريم

وفي عام 1363ه يكتب قصيدة أخرى في رثاء عالمها الفقيه البارع الشيخ علي بن حسن الخنيزي مطلعها:

ابكوا بدمع أونجيع

#### شيخاً يعزّعلى الجميع

وفي سنة 1367هـ يموت السيد ماجد العوامي، وهو أحد أعلام القطيف المجتهدين، فيرثيه بقصيدتين.. مطلع الأولى:

إكليل شعرعلى قبرمن النور

في القلب لافي أديم الأرض محفور

ومطلع الثانية:

هل بالبكاء أوالعويل

#### نطفى الأوارمن الغليل

هذه القصائد وغيرها مما قاله شاعرنا في تلك الفترة الخصبة من حياته، لم يسجله الأديب الكويتي (خالد سعود الزيد) في كتابه عن (خالد الفرج) والمطبوع سنة 1969م بالكويت، والذي جاء خليطاً

من القصائد المنشورة في ديوان خالد الفرج كما يشير الأستاذ الزيد نفسه، ومقالات لا تصل إلى مستوى الدراسة الأكاديمية، كتبها الشاعر عن شخصيات أدبية واجتماعية خليجية، نقل الزيد بعضها القليل من هنا وهناك. والحق أن خالد الزيد أعاد الحياة إلى شعر الفرج دون ريب، بعدما شارف ديوانه المطبوع ذاك على الانزواء في خزانة الدار، التي تولّت طباعة ديوانه بدمشق في أخريات حياة الشاعر.

غيران شعراً كثيفاً تركه الفرج متأثراً بسنوات إقامته في القطيف، محتكاً بعلمائها ومثقفيها وأدبائها، ازدهرت بعد تعيين الشيخ حمد الجاسر مراقبًا للتعليم في الظهران، الذي وجد هوالآخر في محتمع القطيف الثقافي بعدًا جاذبًا لعلمه الجم وفكره المستنير، فصاريغشي منتدى خالد الفرج، ملتقيًا بأدباء القطيف وشعرائها عنده. هذا الشعر بقي لدى بعض الأصدقاء والتلاميذ.. كذلك مقالات مهمة تناثرت بين مجلة (البعثة) الكويتية التي أصدرها عبدالله زكريا الأنصاري، وجريدة (الأخبار) المصرية التي كان يصدرها أمين الرافعي المتوفى سنة المصرية التي كان يصدرها أمين الرافعي المتوفى سنة ومحررها الفلسطيني محمد على الطاهر.. ذاك

الذي تحمَّس لصديقه الشاعر المتفاعل مع القضية الفلسطينية فأطلق عليه لقب (شاعر الخليج) متأثراً فيما يبدو بنهج الإعلام الأدبي في مصر، الذي كان لا يهدأ له بال إلَّا بتأمير أو توزير أو تعميد أو تشعيب شاعر أو أديب!! والحق أن في المنطقة ممن عاصروا خالداً، شعراء يفوقونه في الصياغة الشعرية والعمق الأدبي بمواصفاته الكلاسيكية من أمثال الشيخ عبدالحميد الخطي، والشاعر عبد رب الرسول (عبدالله) الجشي، والشاعر البحريني إبراهيم العريض، والشاعر الكويتي فهد العسكر.. إلَّا أن اتصال شاعرنا بالصحافة العربية في مصر والشام، وهو في القطيف جعله أكثرشهرة، إضافة إلى أن الضرج كان متفاعلاً مع الحركة الأدبية والثقافية العربية والمحلية في عصره أكثرمن غيره.. فهو مثلاً بعدأن يحاول نفض الغبارعن الشاعر الكبير (أبو البحرجعفرالخطى) بمقالة مهمة نشرها في مجلة (المنهل) في أواخر الستينات الهجرية، نجده -كما يقول أستاذنا الشيخ حمد الجاسر- يكتب تعليقات على كتاب الشيخ محمد بن بليهد (صحيح الأخبار) وينشرها في مجلة (الحج).. ولم ينسَ أن يمد صحف المنطقة مثل جريدة (البحرين) للزايد و(الكويت) لعبد العزيز الرشيد بنماذج من شعره، الذي يضج ضجيجاً خطابيًا بالأحداث السياسية العربية، مما أثر على فنية الشعر عنده.

غيرأن من بين التراث الشعري المجهول لهذا الشاعر العربي الخليجي الكبير قصيدة، هي من وجهة نظري من القصائد القليلة، التي وصل فيها إلى مستوى من التعبير الفني، تجاوز كثيراً مما كتبه شاعرنا من شعره ذي النبرة الخطابية العالية، هذه النبرة التي كادت تختفي في قصائده (القطيفية) بشعر جزل وصور جديدة، طالما نبّهت إليها الأستاذ خالد سعود الزيد في أكثر من لقاء جرى بيننا، منذ منتصف الثمانينات الميلادية، وكذلك فيما نشرته عن هذه القصائد، ومنها قصيدة (حمادي) فوق صفحات القصائد، ومنها قصيدة (حمادي) فوق صفحات



جريدة الرياض بتاريخ 13 ذو القعدة 1406هـ - 20 يوليو 1986م، دون أن يشير إلى ذلك في الطبعة الثانية والمزيدة لديوان خالد الفرج المطبوع سنة 1989م في مطابع القبس التجارية، الذي أهدانيه في يوم 24/ 11/ 1989م ونحن نحضر مهرجان المربد في بغداد مقت ذاك 11/

صحيح أنه ضمّن هذه الطبعة صورًا من مخطوطات خالد الفرج الشعرية (القطيفية) إلَّا أن التنبيه إليها سبق إعادة نشر الطبعة الثانية بسنوات ثلاث، وذلك أثناء انعقاد مهرجان الشعر العربي في الخليج شتاء 1986م، الذي حضره الأستاذ خالد سعود الزيد وبعض الشعراء في العراق ودول مجلس التعاون العربي الخليجي، وقد أولمت لهم في مجلس التعاون العربي الخليجي، وقد أولمت لهم في بيتي، وقد حضر وليمة الغداء الأستاذ الزيد ممن دعوتهم إليها.. وقد تطارحت معه إغفاله حرحمه



الله - القصائد (القطيفية) في الطبعة الأولى من ديوان خالد الفرج سنة 1969م المطبوع في المطبعة العصرية بالكويت.

على أية حال ففي قصيدة (حمّادي) المجهولة، ينساب نفس الشاعر الفرج شفّافاً حزيناً رقراقًا صادقاً وهو يبكي خادمه الفقير (حمادي بن مهدي بن جلال) أحد الفقراء البائسين.. على جانب عظيم من النزاهة.. هذا ما اتسم به غوصه على اللؤلؤ في (هيرات) الخليج ومغاصات لؤلؤه.. فلم يسمح له هذا العمل الشاق بجني شيء من فوائده، يسمح له هذا العمل الشاق بجني شيء من فوائده، بل أوثقه بقيد الدين المهيض، وأودعه في سجن المرض الشاق.. (ولد حمّادي سنة 1310هـ وتوفي سنة 1310هـ وتوفي بتقريظه الشاعر الكبير والكاتب الشهير خالد بتقريظه الشاعر الكبير والكاتب الشهير خالد

بن محمد الفرح الكويتي رئيس بلدية القطيف وقتئذٍ)، هكذا يقول الشيخ فرج العمران رحمه الله في كتاب طريف لـه مجهـول، قليـل التـداول.. نظـراً لمرور وقت طويل على طباعته المحدودة النسخ في النجف، مجهولة التاريخ.. غير أنني أرجح أنه طبع في الخمسينات الميلادية وهو بعنوان (مجمع الأنس).. وفي هذا الكتاب نجد مراسلات شعرية ونثرية بين المؤلف وخالد الفرج.. اتسمت بأسلوب تقليدي مثقل بالمحسنات البديعية.. وأحب هنا أن تكون قصيدته (حمّادي) بين يدي قراء أدب خالد الفرح وشعره، علها تنبّه الباحثين ونقاد الأدب إلى دراسة شعره، انطلاقاً من دراسة المصادر الشعرية والأدبية التي متح منها شاعرنا، وهي في هذه القصيدة يتبين المصدر الشعري الرومانسي المهجري واضحًا بجلاء.. يذكرك خاصة بقصيدة (الطلاسم) الشهيرة لإيليا أبي ماضي، ومرة أخرى بالشاعر المهجري نسيب عريضة، وثالثة بتلك السلسلة الذهبية التي احتواها كتاب (بلاغة العرب) لمحبي الدين رضا، الذي كان أول كتاب جمع نماذج من الشعر العربي في المهجر.

#### حمّادي

بكيتُ عليك حمّادي كأنك بعضُ أولادي بكيتُ عليك حمّادي ودمع العينِ إنشادي بكاءُ كلُّ مُصَمْت بلالظ موتعداد وكان الموتُ يفجَعني بآبائي وأجدادي فتغسلُ دمعتى حزني

وتطفئ لوعت الأحصروني بماياسوجراحاتي وإخوان يعسروني بماياسوجراحاتي وإنْ فكّرتُ فالماضي يُحَقِّرُ عندي الآتي فأسلوبعد أسبوع وأنسَى كلَّ لوعاتي كأنَّ الأمرَلا يعنى



يريدُ الفردُ أَنْ يبلغ كلَّ الطولِ والعرض لله من بطن لحاه الله من بطن

يقولون اعتدى ذئب بقسوت على الضأن فقل في من أتى بالضأن قد حرست برعيان وما هـوقصده منها وأيهما هـوالجاني صَدْ فَالْفُرسُ وحشيّ وهـذا الـذخُ إنساني أتهذى أنت أم تعنى

عتوافي أرضِه موهم أقل تساجها عداً فجاسوا جوها صعداً وخدوا جوف ها خداً وحدوا جوف ها خداً ومدوا فوق قشرتها من الأسلاكِ ما امتداً فأفنوا خلقها قتلًا وأفنوا نبتَها حصدا باسم العلم والفن

ولا تغررك ألف اظُّ ترى تعبيرها حلوا إذا قالوالك الخيرُ فذاك الشرُّ والبلوى ولاحقَّ سوى العسف فإن الحق للأقوى ولا تنتظر الرحمة إنْ أطنبتَ بالشكوى ولا منًّا بلامنً

وإنْ تَرَى فيهمُ حبًّا فللأطماع والشهوه



وأنت قضيتَ لاتدري بشيءٍ من خفا أمري وأنت قضيتَ لاتدري بشيءٍ من خفا أمري وأنت أَحَبُ من لاقيد بثُ أو ناجيتُ في عمري وما أحبَبْتُ فيكالجسمَ فهو كما ترى مزري بلى أحببتُ منكالروحَ ذاتَ النبل والطهر ملاكُ أنت أمجني

عرفتُ الناسَ أصنافاً مئاتِ بل وآلافا وَمَنْ خاللتُ مُعمري ومَنْ عادى وَمَنْ صافى فلم أجدِ الذي أدعوه بالإنسانِ إنصافا إذا ما احتطت من وَحْشٍ فَخُذْ للناسِ أَضْعافا وإنى منهم إنى

يهيخُ البحرُ والزل النار والبركانُ بالنار وَتَنْفُثُ سُمَّها الأفعى ويعدو الضيغمُ الضاري فتنجوبابتعادكعن مناطق ذات أخطار ولاتاتي إلى غاب ولاتقربُ من غار كفي بالبعد من حصن

ولكنْ أينَ تهربُ من بني حواءَ في الأرض (بغى بعضُه مبعضاً فلم يُبْقُوا على بعض) تجيشُ بهم مطامعُهُمْ فمن تَقْدِرُ أَنْ تُرضى



وللإرهاق والإجحافِ ما فالناسِ من نخوه ولا عطفٍ ولا حلمٍ فَمَنْ ذا تَرتَجي عفوه أَلَم يغضبْ حَليمٌ ما وإنْ لمْ تعظُمِ الهفوه ألَم يغضبْ حَليمٌ ما وإنْ لمْ تعظُمِ الهفوه أإنسانٌ ولا يجنى

أحمادي وواعجباً لحمادي كإنسان ترى في جسمي بسراً مَجَازاً وهو روحاني قَضَى من بينه موطرًا ولم يغضب على جاني ولميطمع بتافه إلى ولمياسف على فاني بثغرضاحكِ السَّنَ

فقيروهـوإن تَسْأَ لهما في كفه يعطِ وإن يملكُ (سحاتيتاً) فللسنور والقطّ ولا يعصيكَ في أمرٍ بلاأجرولا شرطِ وإنْ تأمنْ مُلا تخشى على الإبريز والسمط وإنْ تأمنْ مُلا تخشى وإنْ لم تطعم يُثنى

تَفَلسَفَ طبعُ معفواً ولم يحفلٌ بِذي الدنيا ولـميعـرف أبيقـوراً ولا كان معَـريا ولـميـزهـد ولـميطمع ولا كان يـرى شيّا وقد أَصْبَح بعد الموتِ عـند الـناسِ مَـنْسِـيًا وقد واروه بالدفن

#### الموامش

- 1. سفن شراعية يجرها الصيادون بالمجاديف.
- 2. أماكن صيد السمك، تنسج من جميع الجهات بسعفات النخل ويأتي صائد الأساك في وقت معين لأخذ السمك الذي دخل فها.
- 3. سوق قديمة مسقوفة إن لم يعد تاريخ إنشائها إلى الفترة البرتغالية في القرن السادس عشر الميلادي، فقد بنيت أو قل أعيد إنشائها في العهد التركي بعد ذلك.
  - 4. الحمَّارة هم أصحاب الحمير.

- برستج.. وتطلق في باقي دول الخليج برستي، بيت من جذوع النخل وسعفه يستخدمه الفقراء.
- ضحاتيت هي الأساك الصغيرة رخيصة الثمن ولا يأكلها إلَّا الفقراء.

#### الصور

- من الكاتب.
- https://cdn.arageek.com/magazine/2020/03/% D8%AE%D8%A7%D9%84%D8%AF-%D8%A7% D9%84%D9%81%D8%B1%D8%AC.jpg

#### أ. مبارك عمرو العماري - مملكة البحرين

### من مدوني الشعر النبطي حمد السليمان البسام

هوحمد السليمان الحمد السليمان حمد السليمان البسام.

ولد عام 1922م تقريباً، في مدينة (عنيزة) المعروفة بمنطقة القصيم شال نجد،

وجاء به والده إلى البحرين صغيراً وعمره حوالي أربع سنوات، وعاش واستقر طوال عمره في البحرين. أما أخوه الأصغر (محمد) فقد ولد عام 1925م.

درس في بادئ الأمر بمدرسة الفلاح التي أنشاها في المنامة التاجر الحجازي المعروف محمد علي زينل، كأحد فروع مدرسة الفلاح بمكة المكرمة ودبي والهند، ثم درس حمد البسام في المدرسة الغربية بالمنامة عام 1932م لمدة أربع سنوات، وكان ضمن أول دفعة بعد تحويلها من المدرسة الجعفرية، حتى أكمل المرحلة الإبتدائية.



حمد البسام مع ابنه خالد في بداية الستينيات الميلادية



محمد علي زينل

ثم درس (حمد) اللغة الإنجليزية في مدرسة التاجر المنامة.

توفي والده سليمان البسام عام 1949م، وهو تاجر معروف في البحرين وشخصية مرموقة، جاء إلى البحرين 500 م، واستقر في مدينة المنامة، وافتتح محلاً تجارياً بسوق العاصمة البحرينية، وكانت تجارته تتركز في المواد الغذائية.

وبعد إنهائه المرحلة الإبتدائية، إنضم (حمد) وكذلك أخوه (محمد)، إلى الحياة التجارية في مساعدة والدهما الذي أصبح من كبار تجار المواد الغذائية في ذلك الوقت، وكان (حمد) يجيد اللغة الإنجليزية كتابة وتحدثاً.

تزوج عام 1946م من ابنة خاله وعمره 17 عاماً، وأنجب أربعة أبناء وأربع بنات، والأولاد حسب تواريخ الميلاد: (خالد) 1956، (سليمان) 1961، (هشام) 1966، (بسام) 1969.

ولم تنقطع صلته ببقية الأسرة المقيمين في مدينة (عنيزة) بنجد، بل كان يتردد عليهم دائماً ويزورهم، ولا زال ثلاثة من أبنائه يقيمون هناك، بينما الأخ الأكبر (خالد) يعيش في البحرين، وهو كاتب بارز وصحفي معروف، له الكثير من المؤلفات المطبوعة ذات المنحى التاريخي والتوثيقي، وله اهتمام بترجمة الوثائق الإنجليزية التي تتحدث عن التاريخ الاجتماعي والسياسي للمنطقة.

مارس (حمد) التجارة طيلة عمره، رغم تقلبات السوق ومعاناة التجار، وله قصائد يشكو فيها من أحوال السوق وعسر اليد مما يعكس الصعوبات الجمة التي مرت به في حياته التجارية.

وكان مكتب حمد البسام يقع في الدور الأول من بناية تقع في الجهة الغربية من البداية الشمالية للسوق المسقوف بوسط سوق المنامة، في غرفة على ناصية الشارع.

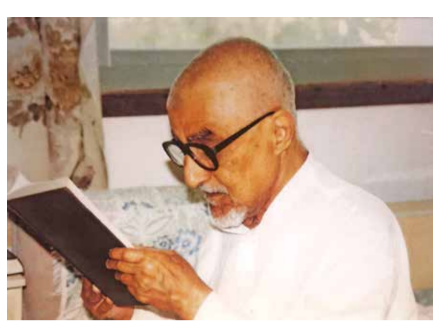
#### • وفاتــه:

وفي يوم الثلاثاء 28 ربيع الثاني 1420هـ الموافق 10 أغسطس 1999م توفي حمد البسام بعد إصابته بجلطة، عن عمريناهز السابعة والسبعين، ودفن بمقبرة المنامة، رحمه الله وغفرله.

#### ● عاشقالكتب:

أما الجانب الثقافي من شخصيته فهو أنه أولع منذ صغره بحب الأدب والشعر والتاريخ، وكان يعشق اقتناء الكتب بشغف كبير، لذلك تكونت لديه مكتبة ثرية من الكتب المطبوعة والمخطوطة، وكان يحرص على شراء وجلب الكتب من أغلب الأقطار العربية، وخصوصاً الدواوين الشعرية، وقد امتلك مجموعة من المطبوعات القيمة والنادرة خاصة في مجالات الأدب والشعر.

مكتبته تزخر بالدواوين الشعرية والكتب الأدبية والتاريخية. وهو كثير التدقيق في الدواوين، وله



حمد السليمان البسام مستغرقاً في قراءة أحد الكتب

طريقة خاصة في التعامل مع الدواوين، حيث يقرأ الديوان من بدايته إلى نهايته، ويرقّم أبيات كلّ قصيدة بقلمه الرصاص، وفي آخرها يكتب مجموع أبيات القصيدة. ويعدّ فهرساً خاصاً بيده لأجمل القصائد التي أعجبته.

#### مدون وجامع الأشعار النبطية:

اهتم بجمع الشعر النبطي ودواوينه، واقتناء المجموعات الشعرية منه، وكان على اتصال وتواصل مع الشاعر الجامع عبد الرحمن الربيعي من عنيزة، ومثيله في الكويت المرحوم محمد الحمد البودي، وهو ثالثهم، إذ اهتم هؤلاء بتدوين الشعر النبطي في مخطوطات حفظت أغلب الأشعار النبطية المعروفة في الجزيرة العربية، وكان الثلاثة يتبادلون المجموعات الشعرية فيما بينهم، ويزودون بعضهم بالقصائد، وبالنواقص، وكذلك المعلومات والرسائل.

وكانت لديه بعض المخطوطات الشعرية النبطية، بعضها بخطه، وبعضها كتبها له بطلب منه الراوية الشاعر عبد الرحمن الربيعي من جمّاع ومدوّني الشعر النبطى في عنيزة، كما شاهدت في مجموعات بودي

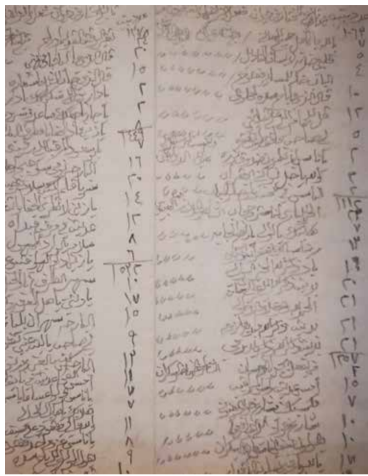
النبطية رسائل من حمد البسام وبخطه، وهذا يشير إلى العلاقة الأدبية المتبادلة بين الإثنين.

وزرته في مكتبه أكثرمن مرة، ودائماً أشاهده منكبّاً على القراءة، ولاحظت عنده في المكتب عدد من المخطوطات الشعرية النبطية بخط عبد الرحمن الربيعي، ودفاتر أخرى بخطه.

#### 1) حمد البسام شاعراً:

وقد كتب حمد البسام بعض القصائد النبطية، ولكنه لم ينشرها، لأنه ليس من النوع الذي يفاخر بشاعريته، ولم يتظاهر أبداً أنه شاعر، ولم يسبق له أن نشر أو أذاع أية قصيدة له، ولم يتواصل مع أية وسائل إعلام محلية أو خارجية مطلقاً في هذا المجال، ولم يتبادل مع غيره من الشعراء، غير أني وجدت مجموعة من قصائده في إحدى المخطوطات التي يحتفظ بها وهي بخط عبد الرحمن الربيعي، إذ يبدو أنه كلفه بكتابتها، لأن خط حمد البسام صعب القراءة كما يبدو من مسوداته وأوراقه.

ولم يكن نظمه للشعر احترافاً، بل عشقاً وتفاعلاً مع قراءاته، ولفترة محدودة من عمره رحمه الله، لأن تجارته كانت تأخذ حيزاً كبيراً من تفكيره وانشغاله.



هكذا كان يقرأ الدواوين ويفهرس القصائد وعدد أبيات كل قصيدة ومجموع أبيات الشاعر والديوان

وقد أحب الشعر بكل أنواعه ، الفصيح والنبطي ، وعشقه عشقاً جمّاً ، وأنتج هذا العشق عزيزاً آخر إضافة إلى أبنائه وبناته ، من جرّاء مواصلته قراءة الدواوين ، وحفظه الكثير من الشعر، أصبح بإمكانه كتابة الشعر، لا لغرض المباهاة والتظاهر، بل ليرضي طموحه ويقترب أكثر من عشقه الأزلي للشعر.

ولكن المؤسف أنه لم يجمع لنفسه ديواناً، ولم يخصص لأشعاره مخطوطاً، ولم يطمح إلى طبعها في ديوان يحمل اسمه، وهذا كان تقصيرا منه في حق نفسه عفا الله عنه.

ورغم محدودية عدد القصائد التي عثرنا عليها، إلا إننا نستشف خصائص واضحة في شعره، فالغالب عليه

الطابع الديني والإيمان بالله والعبارات التي لا تصدر إلا عن قلب مؤمن.

أما أسلوبه في الكتابة ففيه التأثير النجدي في التعبير والمفردات والمصطلحات، ولم تستطع مدينة البحرين أن تبعده عن أصوله وانتمائه. وقصائده تقليدية تجري على النسق القديم في الصياغة والألفاظ، كما أنه يعتمد المطولات من القصائد كما هو حال الشعراء القدماء في الشعرانبطي.

وشكوى الحال في شعره واضحة المعالم، خصوصاً في المجال التجاري الذي ترك أثره في نفسيته وكتابته، فكان يعاني من أمور عديدة في عمله التجاري تنضح بها مفرداته وتعبيراته، ولديه أيضاً بعض القصائد العاطفية وفي بعضها أوزان «السامري»، وهو الفن الذي يشتهر به أهل عنزة.

ولكن الأمرالمؤسف أن قصائده غير مؤرخة، فلو أنه اهتم بتأريخها لتعرفنا على مراحله العمرية التي عانى فيها من التجارة ومشاكلها، ومن العواطف وشجونها.

#### 2) نماذج من شعره:

عندما ذهب لأداء العمرة في المدينة المنورة، أعجب بها وبسكّانها وتمنّى أن يقيم فيها ويسعد بجوار النبي صلى الله عليه وسلم، فقال:

ياليتني امقيم بطيب وسكّان

ومشاهدٍ طم الرسول الحبيبي

امشاهده يجلى عن البال الأحزان

ويزيل ما بالقلب همِّ صعيبي

ومصلّي وسط الحرم كل الأحيان

مرغد ومستانس ودايم طريبي

وقال من الشعر العاطفي:

أمس العصر مرّن امسيّان

يمشي مع السوق وافاني

شفت الغروداعج الأعيان

طاغي بزينه وفتّاني

حايزجمال وزينه بان

مالہ بجیلہ بعد ثانی

لوشافها من يطوف أركان

ويصلّى الخمس بآذاني

خلا العباده وجا ولهان

مغرور بالزين ولهاني

وسلك طريق الهوى عطشان

وتابع هوى ترف الأبداني

وقال من الشعر المغنى:

ياحمام ساجع فوق الغصون

فجّع المبلى بصوتٍ لم عذيب

يفتن المشتاق ويزيده شطون

لاسجع بالصوت في غصن رطيب

ياحمام الورق ذكرت امحزون

ذكّرن عصرٍ مضى لي مع حبيب

ذكّرن يا الورق تغريدك بهون

وانتحابك في نعيمات الرطيب

ذكرن يا الورق مدعوج العيون

ذكرن الزين والغرو الحبيب

وقد سرت عدوى الثقافة في أسرته الصغيرة، ونشأ أطفاله على التعليم وحب العلم ورؤية الكتاب

مرفقه لعضمه نع حلوان براهم المحمدة بقية وقدة والالتاكان لم حف لله واهذ الحفافلة رجيد : عليك دوعم لنفرج حنف للم و وعنائه واصا : : ولا عن الدساور و وهرم خفي الله والاراتيان سيان: وهن فرن الدهر المذار عافال الله لانظامهاان . : واحم الرم فلة الولان يسر واحفص له جناحل إلاك : : وقل رياح مها لما ساله خفاله والمحمدة ورود: الحاسبة فعافل ولكر مراكة لماعضية عضفاك: : حصة بلساد علاد كور ماهرب وهفى وَلَكَيْ هِهِ: : عليكَ وَالْدِعِنَاءِ تَجْسِرُ مُرَاكُهُ لُوحِينَ لِهُوْقِ لِسِكُمْ: : نَمَا نِنْ حَمْدِهِ هَا الذِيْ عَمْدِهِ هَا الذِيْ عَمْدِهِ ولد الجاريني الله العالمة إنه الإقام قلبي من حسّال علم وصدرى الريالة: اليهرب بسيفة فالمولاظرير حارثي العدالماراتها : على وجدى على خطر يَعْلَ عَلَى الْمُعْلِينِ الْمُعْلِمِينِ الْمُعْلِمُ الْمِعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمِعِلِمِ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلْمِ الْمِعِلْمِ الْمُعِلِمُ الْمِعِلِمُ الْمِعِلِمُ الْمِعِلِمُ الْمِعِلِمُ الْمِعِلِمُ الْمِعِلِمِ الْمِعِلِمُ الْمِعِلِمُ الْمِعِلِمِ الْمِعِلِمُ الْمِعِلِمِ الْمِعِلِمُ الْمِعِلِمُ الْمِعِلِمِ الْمِعِلِمِ الْمِعِلِمِ الْمِعِلِمِ الْمِعِلِمُ الْمِعِلْمِ الْمِعِلِمِ الْمِعِلْمِ الْمِعِلِمِ الْمِعِلَمِ الْمِعِلَمِ الْمِعِلْمِ الْمِعِلْمِ الْمِعِلْمِ ا ولهادة لطز لمادلطري: ولاضارصه لعودمعر الاانت وجوالان الانت ولاله فنافور المجالمة فرانني اجتمد ما المرح و و وفي نفع مقاروه عسي لمنى درالة جعلف الم اله تخريا عالقيد

> أبيات بعثها البسام بخط يده لمحمد بودي في الكويت تتمة لقصيدة ناقصة لإبراهيم بن جعيثن، وقد وجدت ضمن أوراق بودي

> > وفاتح لي دكانٍ بم أشكال وألوان

أجلب بضايع من بعيد وقريبي

وأبيع وأشري كل شيِّ وما كان

كل شيء به رج وبه لي نصيبي

أقنع بمصلحة قليله وماجان

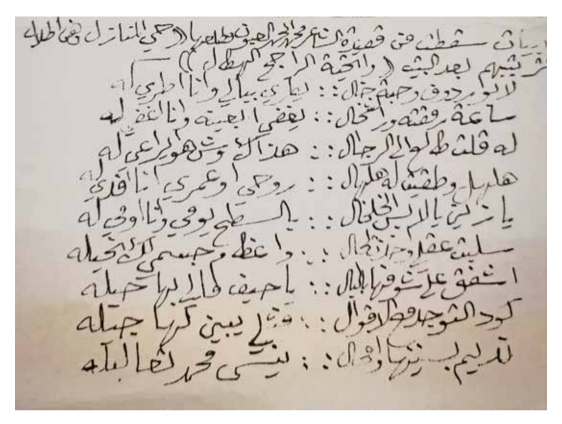
يكفيني في دنيا بعيده قريبي

قاعد امريح باسطٍ لي بدكان

أبيع واشري بم وأحصّل نصيبي

لأحتجت شيِّ كل وقتٍ وأحيان

آخذ ولا أدرى من حسيب ورقيبي



#### ورقة أخرى بخط يده فيها تتمة لقصيدة ابن لعبون وقد بعث بها لمحمد بودى

وتقدير قيمته العلمية والمعنوية، وأصبح جزءاً مهماً من العائلة، إذاً فلا غرابة أن رأينا المثقفين المبدعين ينبثقون من هذا البيت العاشق للثقافة والتاريخ والأدب والشعر، فاشتهر من أبناء حمد البسام الإبن خالد والإبنة عزيزة، وكانت لهما أدوار بارزة في الساحة الاجتماعية والثقافية، ونا لا الجوائز والتقديرات على عطائهما، رحمها الله.

#### ● عزيزة البسام:

ومن نفس الأسرة تتميزابنته عزيزة حمد البسام، وتنهج طريق الثقافة وخدمة المجتمع أسلوباً للعطاء وخدمة المجتمع أسلوباً للعطاء وخدمة الوطن. وهي من مواليد المنامة العام 1955م، حصلت على بكالوريوس في الاقتصاد والعلوم السياسية في العام 1979.

- كانت عضوًا عاملًا في جمعية نهضة فتاة البحرين منذ العام 1979.

- وكانت عضوًا في لجنة المرأة بجمعية تنظيم ورعاية الأسرة.
- بذلت جهودًا كبيرة في مجال محوالأمية الوظيفي للعاملين الأميين بالتعاون بين جمعية نهضة فتاة البحرين ووزارة التربية والتعليم وساهمت في تدريس عدد من العاملين في وزارة الأشغال والكهرباء والماء سابقًا.
- ساهمت في تقديم الكثير من البحوث التي تتناول موضوعات اجتماعية مهمة.
- شاركت في البحوث والدراسات الميدانية التي أعدتها جمعية نهضة فتاة البحرين في الفترة الممتدة من العام 1987.
- عملت في صحيفة «الأيام» ثم التحقت بإذاعة البحرين كمعدّة برامج ونجحت في أعمالها.
- كانت صاحبة مواقف إنسانية ما جعل لها مكانة



عزيزة البسام

كسرة لدى زملائها وكل من عرفها.

- كرّمت في عيد العمال الأول من مايوعام 1997 مرتين:
- التكريم الأول من اللجنة العامة لعمال البحرين لدورها الصحافي المتميز في إبراز قضايا المرأة العاملة.
- التكريم الثاني من جمعية نهضة فتاة البحرين لمساهماتها الفعالة في نشاطات الجمعية .

شاركت في حضور الكثيرمن المؤتمرات المتعلقة بالمرأة ممثلة لجمعية نهضة فتاة البحرين وجمعية تنظيم ورعاية الأسرة من أهمها:

- المؤتمر الثالث للجنة التنسيق للعمل النسائي في الخليج والجزيرة العربية في أبوظبى العام 1984.
- مؤتمر المرأة العربية وإدارة الأعمال في بيروت 1995.



الكاتب خالد حمد البسام

- مؤتمر تونس للإعداد لمؤتمر المرأة العالمي ببكين العام 1995.
- توفيت في صباح 23 أغسطس عام 1997 بعد صراع مع المرض لم يمهلها طويلاً.

#### • خالدالبسام:

وشخصيتنا التي نتحدث عنها هـو والـد الكاتب والصحفي البارز والمترجم والمؤرخ خالد حمد البسام، وجده سليمان هو أول من استقرّ في البحرين من أسرة البسام.

- وهو كاتب ومؤرخ بحريني، ولد في 18 نوفمبر 1956م، درس في البحرين ثم في بريطانيا بجامعة أكسفورد، ودرس اللغة الفرنسية في جامعة فيشي بفرنسا.
- عمل مديراً لتحرير مجلة (بانوراما) البحرينية من عام 1984م! ثم عمل مراسلاً لجريدة الحياة اللندنية عام 1988م.





سليمان الحمد اليسام

- عمل نائباً لمدير تحرير جريدة (الأيام) من عام 1988م إلى عام 2000م.
- وعمل رئيساً لتحرير مجلة (هنا البحرين) من عام 2001 إلى عام 2005م.
- وعمل محرراً وكاتباً في العديد من الصحف والمجلات الخليجية.
- وقد أصدر الكثيرمن المؤلفات بلغت 23 كتاباً مطبوعاً في التاريخ والرواية والأعلام والفن. وانتقل إلى رحمة الله في العاشر من نوفم بر 2015م.

وفي عام 2008م أصدر الكاتب البحريني خالد حمد البسام كتاباً يسرد فيه حكاية قدوم جده إلى البحرين، وعنوان الكتاب هو (النجديّ الطيّب) سيرة التاجر والمثقف سليمان الحمد البسام، وهي قصة كفاح وأنموذج من تجارمدينة عنيزة الواقعة في القصيم، إذ كانوا منذ أمد طويل يسعون في الأرض لطلب الرزق، ويعملون في التجارة، وقد انتشروا في العديد من مدن الخليج العربي مثل الكويت والزبير والبحرين، والدمام،

الحزء الأول من كشكول أشعار نبطية كتيه بخطيده

ولهم نشاط تجارى بارزفي الهند،

عندما توفي عمه (محمد بن سليمان)، الدي لم يتزوج مطلقاً، وصلت إلى يد ابن أخيه الكاتب خالد البسام وثائق وأوراق مهمة تسرد نشاط جده سليمان البسام التاجر المعروف في البحرين وكانت الحافز الذي شجعه على تمحيص تلك الوثائق وتصنيفها واستخرج منها ما يصلح لتوثيق سيرة جده التي تشبه في مجرياتها سيرالكثيرمن أمثاله من تجارعنيزة الذين وفدوا واستقاموا في البحرين ومارسوا فيها أنواع التجارة.

رحم الله حمد البسام وابنه خالد وابنته عزيزة، فقد مارسوا أدوارهم في حياة الثقافة البحرينية وأتقنوها وأبدعوا فيها، وأخلصوا في عطائهم حتى رحلوا عن هذه الدنيا بكل اعتزاز وفخر، وتركوا في وجدان كل بحريني أثراً وذكرى جميلة، فلهم جميعاً كل تقدير واعتزاز واحترام.

#### الصور

. من الكاتب.

#### أ. عماد بن جاسم البحراني - سلطنة عمان

# توظيف شبكات التواصل الاجتماعي في صون التراث الثقاف غير المادي في سلطنة عمان



#### توطئة:

إن الحفاظ على التراث الثقافي غير المادي هو حماية للهويات الثقافية، وبالتالي التنوع الثقافي للبشرية. ومصطلح «التراث الثقافي» ليس قاصراً على المعالم التاريخية الأثرية والتحف الفنية، بل يشمل التقاليد الشفوية، والممارسات الاجتماعية، والمعارف والمهارات الحرفية التقليدية، وكذلك الأكلات الشعبية، والوصفات التي تعود إلى عصور قديمة، فالتراث غير المادي، شأن الثقافة، يتغير ويتطور ويزداد ثراءً جيلاً بعد جيل، ولكن في ظل الحداثة والعولمة باتت كثير من أشكال التعبير ومظاهر التراث الثقافي غير المادي مهددة من أشكال التعبير ومظاهر التراث الثقافي غير المادي مهددة بالاندئار (1).



#### مفهوم التراث الثقافي غير المادي:

تعرّف اتفاقية اليونسكولسنة 2003 التراث الثقافي غير المادي بأنه «الممارسات والتصورات وأشكال التعبير والمعارف والمهارات، وما يرتبط بها من آلات وقطع ومصنوعات وأماكن ثقافية، التي تعتبرها المجموعات وأحيانا الأفراد جزءا من تراثها الثقافي، وهذا التراث الثقافي غير المادي المتوارث جيلاً عن جيل، تبدعه الجماعات والمجموعات من جديد بصورة مستمرة بما يتفق مع بيئتها وتفاعلاتها مع الطبيعة وتاريخها. وهوينمي لديها الإحساس بهويتها والشعور باستمراريتها، ويعزز من احترام التنوع الثقافي والقدرة الإبداعية البشرية »(2).

عناصر التراث الثقافي غير المادى:

- 1. العادات.
- 2. أشكال التعبيربما فيها اللغة التي تمثل محرك التراث الثقافي الغير مادي.
  - 3. فنون الاستعراض.
  - 4. المارسات الاجتماعية.
    - 5. الطقوس.
    - 6. الأحداث الاحتفالية.

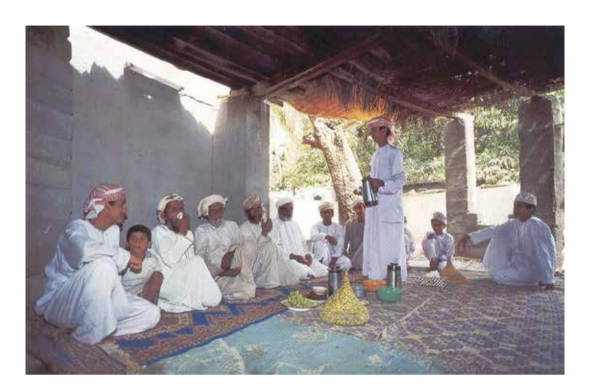
- 7. المعارف والتفاعلات مع الطبيعة والكون.
- 8. الكفاءات والمهارات المرتبطة بالحرف التقليدية (3).

#### شبكات التواصل الاجتماعي والتراث الثقافي:

تعدد شبكة المعلومات العالمية (الإنترنت) من أبرز معالم التحولات التكنولوجية التي شهدتها البشرية منذ مطلع القرن الجديد، ولا يقتصر عمل الشبكة على إتاحة المعلومات، بل أصبحت أداة تفاعلية للتواصل بين المستخدمين عبرالعالم الافتراضي الواسع.

وتعتبر شبكات التواصل الاجتماعي من أهم مظاهر الاتصال التفاعلي في الشبكة لما أفرزته من تطبيقات متعددة ومتنوعة في مجالات التواصل والتسويق والإعلام والإدارة والترويج والتعليم والتوعية، وغيرها من الأمور<sup>(4)</sup>.

ويمكن من خلال هذه الشبكات كفسيبوك وتويتر وأنستجرام وفليكر ولينكدان ويوتيوب ألخ، الترويج للمنتج الثقافي الوطني في الداخل والخارج، وبث رسائل التوعية الخاصة بالحضاظ على التراث الثقافي، وتقديم الأخبار والأحداث والفعاليات المتصلة به، بالإضافة إلى مشاركة فئات المجمتع المختلفة في عملية الحفاظ على التراث الثقافي وتوثيق عناصره، من خلال خاصية



التشاركية التي تتيحها هذه الشبكات ربما لأول مرة في التاريخ الإنساني، وإتاحة الفرصة للمواطنين، وليس للنخب فقط، للمشاركة في إنتاج محتوى للتراث الثقافي، وتحويلهم بالتالي من مجرد مستخدمين إلى مستخدمين ومنتجين للمحتوى الثقافي في نفس الوقت (5).

# سلطنة عمان والتراث الثقافي غيرالمادي:

تعدد سلطنة عمان من الدول التي تولي اهتماماً كبيراً للتراث الثقافي بشقيه المادي وغيرالمادي، وقد جاء في إحدى خطب صاحب الجلالة السلطان قابوس بن سعيد: «إننا نولي تراثنا الثقافي بمختلف أشكاله ومضامينه المادية وغيرالمادية أهمية خاصة ونعنى به عناية متميزة لماله من أهمية ودور ملموس في النهوض بالحياة الفكرية والفنية والإبداع والابتكار، ونبدي اعتزازنا بوجود مجموعة من المواقع الثقافية والطبيعية العمانية على لائحة التراث العالمي والتي تمثل دليلاً واضحاً على مساهمة العمانيدين عبرالعصور المختلفة في بناء الحضارات وتواصلها وتفاعلها مع الثقافات الأخرى»(6).

وقد بُذلت خلال السنوات القليلة الماضية جهود حثيثة نحو توظيف التقنية الحديثة والاستفادة منها في توثيق التاريخ والتراث العماني سواء من قبل المؤسسات أو الأفراد، لما لهذه الوسائل من أهمية في عالم اليوم، خصوصا لدى جيل الشباب الذي يقضي ساعات طويلة من وقته في هذه المواقع الافتراضية، وأصبحت مصدره الأساسي في الحصول على المعلومة في شتى المجالات، وبالتالي فإن توظيف هذه التقنية ثقافياً يعد من الأمور الهامة للحفاظ على الثقافة الوطنية ومجابهة العولمة الثقافية التربية والإسلامية.

وتستعرض هذه الورقة عدداً من التجارب العمانية في توظيف شبكات التواصل الاجتماعي ومحاولة استغلالها الاستغلال الأمثل في صون التراث غير المادي، وهي:

- أولاً: صفحات الـتراث الثقافي العماني غـير المادي بالفيسبوك.
  - ثانياً: مكتبة التراث العماني غير المادي الالكترونية.



# صفحات التراث الثقافي العماني غير المادي بالفيسبوك:

#### 1) صفحة التراث العماني غير المادي بالفيسبوك:

https://www.facebook.com/omanheritage

لقد بدأ الاهتمام العالمي بالتراث الثقافي غير المادي بعد التصديق على الاتفاقية الدولية للتراث الثقافي غير المادي في عام 2003م، حين قررت الجمعية العمومية في اليونسكو صون التراث الثقافي غير المادي.

كما أن الاهتمام العالمي كان حاضرا في هذا النوع من السراث ونجد ذلك من خلال الإعلان عن روائع التراث الشفهي العالمي في عام 1998م.

وكانت سلطنة عمان من الدول التي سارعت إلى الاهتمام بهذا التراث، حيث صادقت على الاتفاقية الدولية للتراث الثقافي غير المادي في عام 2005م فكانت من بين الدول الأوائل التي صدقت على هذه الاتفاقية، حتى قبل أن تدخل الاتفاقية حيز النفاذ في عام 2006م.

وقد تم انشاء قسم للتراث غيرالمادي في وزارة التراث والثقافة عام 2005م، وفي العام الحالي (2016م) استحدثت لأول مرة دائرة خاصة للتراث الثقافي غيرالمادي ضمن الهيكل التنظيمي الجديد لوزارة التراث والثقافة، ليعكس الاهتمام المتواصل الذي توليه الحكومة العمانية للتراث الثقافي.

وفي إطار رغبة الدائرة المعنية بالتراث غير المادي بوزارة التراث والثقافة بتوظيف شبكات التواصل الاجتماعي من أجل التواصل مع الجمهور وتوعيتهم بمفهوم التراث غير المادي وأهمية صونه والحفاظ عليه، تم تدشين صفحة التراث العماني غير المادي بالفيسبوك في شهرينا يرمن العام 2014م.

حيث تُعنى الصفحة بالتراث الثقافي العماني غير المادي من مفردات وأنشطة وفعاليات وغيرذلك، وتقوم بالتعريف بالتراث غير المادي، والتوعية بأهمية صونه والحفاظ عليه من خلال نشر المعلومات والمقالات والصور، والتعريف بأحدث الإصدارات في مجالى التراث غير المادي والتاريخ المروي، وكذلك



الإعلان عن الفعاليات والأنشطة ذات الصلة، ونشر حوارات وتصريحات المسؤولين والمختصين، بالإضافة إلى التواصل مع الجمهور والرد على استفساراتهم حول التراث الثقافي العماني غيرالمادي.

# صفحات العناصر الثقافية العمانية في القائمة العالمية لليونسكو:

هي صفحات في شبكة التواصل الاجتماعي (الفيسبوك) تُعنى بعناصر التراث الثقافي العماني غير المادي المسجلة والمقدمة للتسجيل في القائمة العالمية في منظمة اليونيسكو.

وقد دشنت هذه الصفحات في مطلع عام 2014م، حيث تهدف إلى توعية الجمهور بهذه العناصر من خلال نشر المعلومات والصور والفيديوهات التي تُعرف بالعنصر، وتبين لهم أهمية إدراجه في قائمة اليونيسكو للتراث غير المادي.

وقد تم استخدام هذه الصفحات لدعم ترشيح عدد من الملفات المقدمة للتسجيل في اليونيسكومن

خلال تسـجيل متابعي الصفحات إعجابهم بالصفحات، وكتابة خطابات دعم لتسـجيل المفات.

وأثناء مشاركته في الدورة التدريبية الثانية ضمن سلسلة دورات برنامج حماية التراث الثقافي غير المادي «الأطر المفهومية والمؤسساتية لصون التراث الثقافي غير المادي في الدول العربية» في دولة الكويت خلال الفترة (7-9) مايو 2014م عرض وفد السلطنة على الحضور الصفحات الخاصة بدعم ملفات التسجيل، وقد أشادت سكرتارية اتفاقية اليونيسكوبشأن صون التراث الثقافي غير المادي لعام 2003م، بالخطوة العمانية، وأبدت تشجعيها لاستخدام شبكات التواصل الاجتماعي في عملية دعم ملفات التسجيل في قائمة اليونسيكوللتراث غير المادي.

جدير بالذكر أن السلطنة نجحت لحد الآن (2018م) في تسجيل سبعة من عناصر التراث الثقافي العماني في القائمة التمثيلية للتراث الثقافي غير المادي.

ويأتي إدراج هذه الفنون ليعكس الاهتمام الذي توليه السلطنة لموروثاتها الشعبية، كما أنه يمثل اعترافاً دولياً

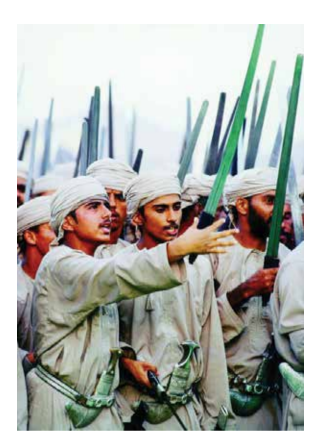


بأهمية هذا الفن كجزء من التراث العماني الذي حظي بالعديد من الإشادات الدولية، لعل أهمها إدراج العديد من المواقع العمانية في التراث العالمي كقلعة بهلا عام 1987م، وموقع بات والخطم والعين عام 1988م فضلاً عن طريق اللبان عام 2000م والأفلاج العمانية فضلاً عن طريق اللبان عام 2000م والأفلاج العمانية غير المادي تفعيلاً للاتفاقية الدولية، وهو مؤشر على نضوج التجربة العمانية في مجال جمع وحفظ التراث الثقافي غير المادي العماني، وقد بدأ العمل في هذا المجال من خلال تقديم 12 ملفاً لعدد من مضردات التراث الثقافي غير المادي العماني تم قبول ستة ملفات منها المزحة، الرزفة ، العيالة) في حين تم تحويل ستة ملفات الرزحة ، الرزفة ، العيالة) في حين تم تحويل ستة ملفات أخرى للسنوات التي تليها، وفي عام 2010م قدمت السلطنة ملفين جديدين هما (الميدان والعازي).

هـنه الملفات تـم إعدادها في البداية من قبل كوادر عمانية بوزارة التراث والثقافة بالتعاون مع خبراء دوليين وكذلك من وزارة الإعلام واللجنة الوطنية العمانية للتربية والثقافة والعلوم بالإضافة الى مندوبية السلطنة

في اليونسكو، وكانت البداية من خلال جمع معلومات عن كل مفردة وتوثيقها من قبل الممارسين والمعنيين في المجتمع بهذا الموروث، وذلك وفق قوائم وشروط التسجيل المنبثقة من اليونسكو، وتستند اللجنة الدولية الى خمسة معايير لتسجيل احد عناصر التراث غير المادي في القائمة التمثيلية لاتفاقية اليونسكو لحماية وصون التراث غير المادي تتمثل في أن يشكل العنصر تراثا ثقافيا غير مادي وفقا لتعريفه في المادة الراز التراث الثقافي غير المادي وزيادة الوعي بأهميته إبراز التراث الثقافي غير المادي وزيادة الوعي بأهميته وتشجيع الحوار، وبذلك يعبر عن التنوع الثقافي في العالم كله وينهض دليل على الإبداع البشري، وأن تكون قد وضعت تدابير للصون.

كما قامت الوزارة بالاستعانة بخبراء دوليين مختصين في مجال الإشراف على إعداد الملفات من أجل مراجعة تلك الملفات منهجياً وعلمياً، ومن بين تلك الملفات الستة تم اختيار ملف البرعة ليكون أول ملف عماني يدرج ضمن القائمة العالمية للتراث غير المادي، وذلك بعد أن استوفى الملف كل المعايير المتعلقة بالتسجيل.



وفي إطار نفس الهدف، وايماناً من سلطنة عمان ودولة الإمارات العربية المتحدة بعمق العلاقات والتاريخ المشترك بين الدولتين، ولأهمية الفنون الشعبية باعتبارها تعكس التواصل بين شعوب المنطقة منذ القدم، وتفعيلاً لاتفاقية اليونسكولحماية وصون الـتراث الثقافي غير المادي تم الاتفاق على تقديم ملفي فني العيالة والتغرود كملفين مشتركين باسم الدولتين.

هذان الملفان تم التحضير لهما من خلال العديد من الاجتماعات والمشاورات بين الجانبين، وذلك بتحضير المادة كلاً على حدة ومن ثم تنضيدها في حقول مشتركة تجمع معطيات المفردة التراثية من حيث أوجه التشابه والتقارب بين المجتمعين، ثم عرض هذه الملفات على خبراء وممارسين من الدولتين للتحقق من المعلومات المسجلة في الاستمارات، وقد كللت تلك الجهود بالنجاح من خلال التوقيع المشترك من الدولتين على الملفين، وتقديمهما الى اليونسكو عام 2011م.

كما قدمت وزارة التراث والثقافة خلال العام 2014م ملفات أخرى للتسجيل في قائمة اليونيسكو، بالاشتراك مع عدد من دول مجلس التعاون لدول الخليج العربية. (سلطنة عمان ودولة قطر والإمارات المتحدة والمملكة العربية السعودية) (7).

وهـذه الملفات هي: الفضاءات الثقافيـة للمجالس، القهوة العربية، فن الرزفة الحماسية الـذي اقتصر على كل من عمان والإمارات.

وقد تم الإعلان عن إدراج تلك المفردات خلال اجتماع الدورة العاشرة للجنة الحكومية الدولية للتراث الثقافي غير المادي التابعة لليونسكو بجمهورية ناميبيا خلال الفترة من 29 نوفمبروحتى 4 ديسمبر 2015

وتضم هذه الصفحات العناصر التالية:

#### 1. البرعة:

https://www.facebook.com/pages/ Albara/619928071396238?ref=hl

#### 2. الحماسية:

https://www.facebook.com/pages/ Hamasia/260407454118699

#### 3. العيالة:

https://www.facebook.com/ Alayyalah?ref=hl

#### 4. المجالس:

https://www.facebook.com/pages/ Majales/267446563415045?ref=hl

#### 5. القهوة:

- https://www.facebook.com/ pages/Omani-coffee/500274 496751780?ref=hl



#### 6. التغرود:

https://www.facebook.com/pages/Tag rood/1401511243442023?ref=hl

#### 7. العازي:

https://www.facebook.com/pages/ Alazi/720769644630187?ref=hl

#### 8. عرضة الخيل والهجن:

عرضة-الخيل-https://www.facebook.com -1406564042692703

# مكتبة التراث العماني غيرالمادي الالكترونية:

يعد التعلم الالكتروني أحد أبرز جوانب الثورة المعلوماتية التي يشهدها العالم في الوقت الحاضر، وتعد المكتبات من الأركان الأساسية في الحقل التعليمي، وأعرق المكتبات في العالم أصبح لديها حاليا مواقع على شبكة المعلومات الدولية (الانترنت) تنشر فيه أهم الكتب والمراجع والرسائل الجامعية والدوريات التي

تضمها، كي يستطيع الطلاب والباحثون في كافة أنحاء المعمورة من الاستفادة من محتوياتها.

وقد بدأت الجهات المعنية في سلطنة عمان بالاهتمام بالتعلم الالكتروني والمكتبات الالكترونية من أجل اللحاق بالركب العالمي في هذا الشأن، ومن ضمنها مجال الحراث الثقافي غيرالمادي، حيث تم تدشين مكتبة التراث العماني غيرالمادي الالكترونية في شهر فبراير من العام 2015م، وتحتوي هذه المكتبة على عدة إصدارات في مجال التراث الثقافي العماني غيرالمادي، أصدرتها وزارة التراث والثقافة العمانية.

فقد باشرت وزارة التراث والثقافة منذ العام 2006م إصدار سلسلة من مفردات التراث الثقافي غير العماني، ومشروع جمع التاريخ المروي، حيث ساهمت هذه الكتب في توثيق هذه المفردات وهذا التراث العريق، والتعريف به محلياً وخارجياً، واستخدمت في عملية تسجيل ملفات التراث غيرالمادي في اليونيسكو.

وتتيـح المكتبـة هـذه الإصـدارات للقـراء بالمجـان، ويمكن تصفحهـا بصيغـة (PDF)، وذلك عـبرالدخول http://oman-heritage.blogspot.

com شم اختيار الكتاب المراد قراءته من خلال أيقونة اضغط هنا.

وفيما يلي نبذة موجزة عن الإصدارات التي تحتويها هذه المكتبة:

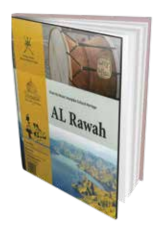
- الخنجر العسماني: يتناول هنذا الكتاب الخنجر كرمز من رموز الهوية العمانية، وإلى جانب المراجع والمصادر المدونة تم الرجوع إلى مراجع شفهية لممارسين وصناع الخنجر العُماني (9).
- من قصصنا الشعبية: الهدف منه تعريف الجيل الحالي بهذه القصص والحكايات الشعبية، وتذكير الآباء والأمهات بما يمكن أن يقدموه للأطفال من حكايات تذكرهم بماضى المجتمع وتاريخه.
- التاريخ المروي البحري لولاية صور: تم من خلاله توثيق التاريخ البحري لولاية صور من الرواة مباشرة وفق منهج علمي متكامل بالتعاون مع المختصين في هذا المجال.
- الميدان فن وشعر: يتناول هذا الكتاب التعريف بفن الميدان، وسبب التسمية وأدواره وأدواته وقوانينه والمناسبات التي يقام فيها والمحافظات التي تشتهربه، كما احتوى الكتاب على قصائد متنوعة من فن الميدان.
- الآلات الموسيقية التقليدية العمانية والفنون الموسيقية التقليدية العمانية: من الإصدارات المهمة في مجال التراث غير المادي، حيث يرصدان الفنون العمانية المغناة وأدوات أدائها.

الكتابان يمثلان باكورة إصدارات الوزارة المتعلقة بالقائمة الوطنية لحصر التراث غير المادي العماني، تلك القائمة التي أشارت منظمة اليونسكو إلى ضرورة أن تقوم كل دولة بإعداد قائمة حصر وطنية لمفرداتها المحلية.

- العازي فن الفخر والشعر: تطرق الكتاب إلى التعريف بهذا الفن وطريقة أدائه ، بالإضافة إلى نماذج من قصائد هذا الفن.

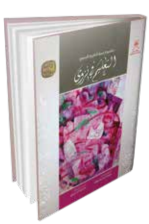
- الرزفة: هذا الكتاب يجمع أوراق العمل التي قدمت في حلقة الفنون الشعبية العمانية عن فن الرزفة والتي عقدت بولاية صحار في مارس 2014م. ويتطرق إلى التعريف بفن الرزفة والمناطق التي تمارس به وكل ما يتعلق بهذا الفن.
- فن الرواح: فن الرواح يعتبر من الفنون الجبلية الأكثرشهرة في محافظة مسندم، ويقدم الكتاب نبذة تعريفية عن هذا الفن العريق وطريقة أدائه ونحو ذلك.
- عصا الجرز: يتناول هذا الإصدار التعريف بعصا الجرز، ويتحدث عن مكوناتها ثم مراحل صناعتها. وبين الكتاب أن عصا الجرز ارتبطت بالعماني في محافظة مسندم منذ القدم، وتعدجزء الايتجزأ من هندامه وإحدى مفرداته الثقافية التي يحرص على حملها في مختلف المناسبات الاجتماعية والوطنية والدينية، فهي المكملة لشخصيته وهيبته أمام الغير (٥١٥).
- أناشيد الطفولة: من خلال هذا الكتاب تم التطرق إلى ذلك الإرث الجميل الذي تغرد به حناجر الأطفال في العديد من المناسبات المرتبطة بالمجتمع العماني، ومن أبرز هذه الأناشيد:
- نشيدالتيمينة:وهوالنشيدالذي يقال عندختم القرآن الكريم.
- 2. نشيد المعلم: نشيد يردده الأطفال عند الخروج من اليوم المدرسي في مدارس تحفيظ القران.
- نشيد التهلولة: نشيد يردده الأطفال في ليالي عشر ذي الحجة.
- التعليم في نزوى: يرصد الكتاب عبر خمسة فصول التراثَ التعليمي الشفاهي في مرحلة ما قبل النهضة المباركة (1970م) في واحدة من أعرق المدن العُمانية وأغناها بالتراث والمعرفة ألا وهي مدينة نزوى.

#### نماذج من الكتب المتوفرة في المكتبة الالكترونية









كتاب أناشيد الطفولة كتاب الرواح - النسخة الانجليزية

كتاب التعليم في نزوى

#### الموامش

- غازي، علي عفي في علي. التراث المادي والتراث المعنوي، جريدة الحياة، 18 أبريل 2015م.
- منظمة الأمم المتحدة للتربية والعلم والثقافة،
   النصوص الأساسية لاتفاقية صون التراث
   الثقافي غير المادي، 2012م. ص5.
  - 3. المرجع نفسه، الصفحة نفسها.
- عايش، محمد. توظيف شبكات التواصل
   الاجتاعي في العمل الإعلامي، جريدة
   الخليج الإماراتية، 04/01/2016.
- .. نصر، حسني. شبكات التواصل الاجتاعي وتراثنا. جريدة الشبيبة العمانية، 30 مايو 2016م.
- 6. خطب وكامات حضرة صاحب الجلالة
   السلطان قابوس بن سعيد المعظم (1970
   2005م)، وزارة الإعلام، مسقط، 2005م،

- ص370.
- 7. البوسعيدي لـ «الشرق»: «المجالس» من أبرز الملفات المشتركة بين قطر وعمان،
   جريدة الشرق القطرية، 4/3/2015.
- هفردات جديدة للسلطنة في قائمة التراث الثقافي غير المادي لليونسكو، جريدة عمان، 2015/12/03م.
- التراث والتقافة تصدر كتابا عن الخنجر العماني، جريدة الوطن العمانية، 26/1/ 2011م.
- 10. البحراني، عماد بن جاسم. عصا الجرز جزء من هوية المجتمع، مجلة تراث، الإمارات، العدد:187، مايو 2015م، ص117.

#### الصور

- من الكاتب.



# عادات وتقاليد

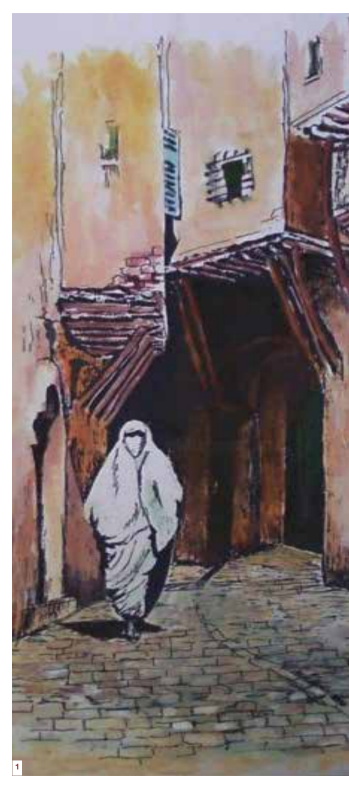
| 82  | الطقوس والممارسات المرافقة للمولود الجديد بقصبة الجزائر |
|-----|---------------------------------------------------------|
|     | رحلة في رحاب التكافل والتعاون                           |
|     | بعض الممارسات الاجتماعية والطقوس والاحتفالات            |
| 94  | في وادي موسى جنوب الأردن                                |
|     | الأوبئة والأمراض في الثقافة الشعبية المغاربية:          |
| 106 | الدلالة والرمزية                                        |

# د. فاطيمة سكومي - الجزائر

# الطقوس والممارسات المرافقة للمولود الجديد بقصبة الجزائر

تنوعت المعتقدات الشعبية العربية فتوزعت جغرافيا وتاريخيا، كما لعبت لعبتها في المخيلة الإنسانية وفي الواقع المعاش على حدسواء، ورغم أن العالم في تطور دائم إلا أن ذلك لم يمنع من استمرارها خاصة في المجتمعات التي تحكمها ثقافة تقليدية أو ثقافة شعبية واسعة، إذ يسهل في حالتها التشبث بالماضي العتيق وبالتفاصيل المتجذرة التي تزينها، وهناك أماكن عربية متعددة تعبق برائحة التراث وتتجمل بثوب التفرد فحسب F. Boas: «كل ثقافة تعد ظاهرة فريدة وخاصة »(1)، من بين هذه الأماكن قصبة الجزائر العاصمة.

«القَصْبَة» كما ينطقها الجزائري، عند ذكرها يحضر القول الشعبي «من لم يزر القصبة لم يتمتع بجمال العاصمة بعد»، لكن اشكالية الجمال هنا لا تأخذ البعد الشكلي بل يكمن رونقها في المزيج الثقافي والتراثي المتجانس المادي وغير المادي، العمراني



والاجتماعي-الأنثروبولـوجي، التاريـخي والجغرافي، لذلك لا يجـوز لزائـر الجزائـر أن لا يحـط رحاله بالقصبـة لأنها سـتلخّص لـه حكايـة الجزائر العميقـة، كمـا تعتبرمن أكبروأشـهر الأحيـاء القديمة في الجزائـر وتصنف ضمن المواقـع الأثرية العريقـة، إضافة إلى أن هـذا الحي بموقعه ومعالمه وهندسـته يعدّ شـاهدا على ذاكـرة الأمة وتاريخ المجتمع الجزائـري، لاحتوائه على أكبر تجمـع عمراني لمبان يعـود تاريخ بنائها إلى التواجد العثمـاني بالجزائر الذي دام لأكثر من ثلاثـة قـرون (1516\_1830م)(2).

إذ يتجسد بين «زنيقاتها» (3) الملتوية وخلف الكثير من جدران «دويراتها» (4) حكايات واساطير وخرافات وطقوس، تكاتفت لتصبح موروثات ثقافية تطبع اليوميات والمناسبات خاصة بالنسبة لنساء القصبة، نساء يلتحفن بـ «حايك» أبيض اللون يمشين في حياء بين أزقتها الضيقة، يستحضرن ذكريات وصورا عالقة في الأذهان ومعبرة عن ماض جميل، وحتى وان انحسرت العديد من عاداتها مع رحيل الكثيرمن انحسرت العديد من عاداتها مع رحيل الكثيرمن مختلفة (ما أحدث نوعاً من التثاقف والمثاقفة)، إلا أن الإصرار على التمسك بما يمكن إنقاذه من تراث كان أقوى من أن يمحى كليا، لذلك نجد أغلب سكان القصبة يعيشون مع الذكريات محاولين قدر الإمكان إعادة إحياء ما أفل منها.

من بين العادات التي تحاول الصمود تلك الطقوس المرافقة لولادة المولود الجديد، فلكل مجتمع خصوصياته التي يتفرد بها وهناك ما يشترك فيها مع مجتمعات أخرى، وللقصبة هذه الخصوصية التي كان لنا الحظفي تجربة معايشتها المباشرة، وسطساكنتها لمدة لا تقل عن اثني عشرة سنة، أصبحنا فردا منها وسجّلنا ممارساتها الاجتماعية بعين السوسيو-أنثروبولوجي في محاولة لمعرفة ما تعنيه وما توجي به، وجدنا أنفسنا بعد ثلاث ولادات في القصبة نسجل ما لاحظناه، ما نصحنا به، ما أمرنا به وما نهينا عنه من طرف نساء كبيرات في السن غالبا، قريبات وجارات.

هـوموضـوع رأينا أنه يستمد أهميته مـن كونه يدخل ضمن مجال المعتقدات الشعبية التي تقتضي محاولة التفسيرلحملها دلالات ومعاني تعكس تراتبا ثقافيا ضاربا في القـدم، غير أننا سنكتفي في هـذا المجال بتعدادها وجمع عناصرها، محاولين مسارعة الزمن الذي أصبح ينذر باندثار العديد منها ،بسبب عمليات الترحيل الـتي طالـت مئات الأسـر ولا تـزال مستمرة خوفا من انهيار البنايات على قاطنيها، منها ما أصبحت تمثل خطرا حقيقيا على حياة العائلات ما أصبحت تمثل خطرا حقيقيا على حياة العائلات السبب تـآكل الجـدران واهـتراء الأسـقف وتدهـورحالة السلالم...الخ، لذلك حاولنا تداركها قبـل ضياعها كمـوروث ثقـافي يحـاول التشـبث في ظـل التحـولات والتغـيرات المتسارعة.

القصبة هي مدينة جزائرية تواجدت منذ أكثر من 2000 سنة بعد قيامها على الأطلال الرومانية «أكزيوم»، ويعود تاريخ تأسيسها إلى العهد العثماني بعدما وضع حجرها الأساس القائد «عروج بربروس» سنة 1516م وأكمل بناءها «خيدر باشا» سلطان القسطنطينية سنة 1592م (5)، صنفت ضمن التراث الشافي العالمي عام 1992 من طرف منظمة اليونسكو، الثقافي العالمي عام 1992 من طرف منظمة اليونسكو، تطل على البحر الأبيض المتوسط وتشبه المتاهة في تداخل أزقتها الكثيرة والمتقاطعة والتي تنتهي دائما بأبواب المنازل. كانت القصبة عبارة عن حصن يغلق ليلا وله عدة أبواب في جهاتها الأربع، حماية لأهل المدينة من خطر الهجوم الاسباني، ورغم قدمها إلا أنها المدينة من خطر الهجوم الاسباني، ورغم قدمها إلا أنها لاتزال آهلة بالسكان.

تلهم زائرها بإحساس جميل مرتبط بماض أجمل وهو يجول بين المحلات ودكاكين الحليّ والتحف التقليدية والملابس وأسواق وطاولات الخضر والفواكه، وسط تلك الأزقّة الضيّقة والمتشعبة التي لا تخلو من السلالم صعودا ونزولا ولكل منها نشاطها الحرفي فهناك «زنيقة العرايس» و«زنيقة الحدادين» و«زنيقة النحاسين»، أين لا يمكن للمركبات السيرداخلها حيث يضطر موظفو النظافة إلى يومنا هذا إلى استخدام الحميرلنقل القمامة.



(Miniature de Mohamed RACIM) Nuit de Ramadan

كما تعد مركزا سياحيا هاما لما تحتويه من آثار عريقة وقصور غاية في الجمال والتصميم، فهي من بين أقدم المدن التاريخية عبر العالم، ونظرا لأهميتها التاريخية والاجتماعية والتراثية زارها ولايزال يزورها العديد من المؤرّخيين والأدباء والشعراء، وعلماء الآثار الجزائريين والأجانب لدراسة معالمها العمرانية والتاريخية، كما تعتبر مصدر إلهام للعديد من الفنانين التشكيليين الذين انبهروا بسحرها فحاولوا تجسيد أصالتها في لوحاتهم لتكون هذه الموروثات مخلدة لعراقة المدينة ومجسدة لأثارها على صفحات الحاضر، بعدما وقف أبدع الفنانين أمام سحرها الأخاذ منهم محمد راسيم.

تتميزالقصبة بهندسة بيوتها الجميلة بمعمار إسلامي بسيط ومتميز فخارجيا كلها مطلية بالأبيض، أبوابها خشبية متينة ذات أقواس ونوافذها صغيرة مزينة بقضبان حديدية، البنايات متقاربة جدا بل متلاصقة ويمكن المرور من دار إلى أخرى عبرالسطح (6)، وما يلفت الانتباه أيضا هو وجود الدعامات الخشبية في كل مباني القصبة تقريبا خصوصا العالية منها، أين استعملت طيلة تاريخ وجودها لضمان اتكائها عليها وحماية لها من الانهيار.

أما داخليا فهي متشابهة أيضا، إذ تحتوي كل البيوت على ساحة مربعة الشكل تعرف بـ «صحن الـدار» أو



«وسط الدار» وبئر ونافورة ماء، هذه الساحة محاطة أيضا بأعمدة مقوسة تقع من حولها كل غرف البيت والتي تتسم بالصغر والتشابه، نوافذها صغيرة مزينة بقضبان حديدية، وتستخدم نساء القصبة ساحة المنزل لغسل الأواني وغسل الملابس والطهي.. الخ.

أما سطح المنزل فهو مكشوف ومخصص للعنصر النسوي تحديدا، وهو ما ذكره «Benjamin SARRAILLON» بلحتى رسمه: «الأسطح هي أكبر متنفس للمرأة المسلمة، عزلة خالدة، تستغلها لأقصى حد، الرجال لا يحق لهم التواجد بها»(٢) يستخدم لنشر الغسيل ولالتقاء النسوة وتبادل معارفهن والترفيه عن أنفسهن سواء بين الجارات من نفس الدويرة أومع جارات من سطوح أخرى، كما يتعاون في صنع حلويات العيد أو حلويات الأفراح وسط فرحة ونشاط جماعي، تتشاركن في صنعها بكميات كبيرة وأنواع مختلفة، فهذه المجموعة تعجن والأخرى تطبع وتزين وتلك تطبخ وبعد الانتهاء يتقاسمنها مناصفة، ولحد اليوم لا تـزال نساء العاصمـة والقصبـة تحديـدا تتفنّن في صنع الحلويات التقليدية مثل «الدزيريات»، «مقروط اللوز» و «التشاراك المسكّر» التي لا يغيب عنها اللوز والعسل، ويستخدم السطح



أسطح القصبة

أيضا لإقامة الأفراح بوضع كراسي للجلوس عليها وزرابي في الوسط وتزيينه بالورود، ومن أجل سير حفل الزفاف أو الختان أو العقيقة في جو بهيج، تقام السهرات بالأغاني التراثية المسلية والتي تبدأ دائما بدالتقدام (8) التي تلقيها غالبا الجدات وسط مشاركة وحماسة الحاضرات.

رجل القصبة أو «القصباجي» ينعت بصفات عديدة منها: الحياء، الشـجاعة، الشـهامة، البساطة... يروح عن نفسه خارج الدويرة في المقاهي الشـعبية التي لا تزال قائمة منذ الفـترة العثمانية إلى يومنا هـذا، والتي كانت تسـتقبل فرقا موسيقية في شـهر رمضان وفي المناسبات الدينية مثـل المولد النبوي الشـريف. كما اشـتهرت القصبة بالمدي الديني وبالأغاني الشـعبية الأصيلة التي كانت تـؤدى باللهجة العامية في مقاهي القصبة والتي أصبحت على ارتباط وثيق بالمجتمع وتمثـل موروثه الثقافي والاخلاقي، فإضافة إلى الموسيقى الجميلة وجودة الكلمات وبساطة الإلقاء التي كانت تميزها، ما كان يجذب المسـتمعين أكثر هو الرسالة الأخلاقية التي كانت تدعو اليها مـن خلال احترام العـادات والتقاليد والابتعاد عـن المعاصي.

تقطن بـ «دويرات» القصبة عائلات توارثت المنازل أبا عن جد كما توارثت العادات والتقاليد والقيم، وهناك أخرى بيعت لعدة أشخاص، لذلك نجد بـ «الدويرة» الواحدة أكثرمن عائلة، إذ تملك مثلا غرفة بالطابق السفلى وأخرى في الطابق الثاني، كما نجد في الطابق الواحد أكثر من أسرة يتشاركون «السحاين»(9)، كما يتشاركون الحمام أيضا إذ يوجد واحد فقط في كل طابق. هذا التقارب المكانى لأسرمن أصول مختلفة زاد من التنوع الثقافي والاجتماعي ومن تبادل المعارف، وهو ما أثرى الممارسات الشفاهية التي تناقلتها الأجيال عن الحياة اليومية النسوية خاصة، بعد أن انسجم الوافدون مع السكان الأصليين، وسكان القصبة القدماء أصبحوا يعيشون اليوم مع الذكريات فكثر حنينهم لأيام الماضي، وقد عبر عن ذلك «Djaffar LESBET» في مقدمة كتابه عن قصبة الجزائر بـ«القصبة، ماض في الحاضر»(10).

من بين من اشتهر بأدائها: «الحاج محمد العنقى» والذي يعدُّ الأب الروحي لموسيقى الشعبي أو «كاردينال» الأغنية الشعبية - كما يطلق عليه - أبرز ما أدى «سبحان الله يا لطيف»، وهناك أيضا «الحاج الهاشمي قروايي» و «الشيخ الحسناوي» و «عمر الزاهي» و «عبد القادر شاعو» الذي تميز بقصيدته الشهيرة «القصبة وأنا وليدها» وغيرهم ممّن عاشوا في هذا الحي وتشبعوا بعبق خصوصياته وجمال تفاصيله.

إن ما عايشاه في حي القصبة يعتبر تجربة اجتماعية وثقافية فريدة بالنسبة لنا، فقد كان لنا الحظ في العيش والتعايش مع العديد من الأسر في دويرة واحدة، وكل أسرة لا يقل عدد أفرادها عن ستّة أشخاص، كنّا ننتبه لحكل ما يلفت انتباهنا، ونحاول تدوينه في يومه، إذ كان التحقيق الميداني هو السبيل الوحيد لدراسة هذه الخصوصية الثقافية.

لذلك فتسجيل نصائح من نساء القصبة (خاصة كبيرات السن) بشأن تربية المولود الجديد وحمايته ووقايته من علل جسدية وغيرجسدية بلحى غيبية، يدخل ضمن ملاحظاتنا (الميدانية) المستمرة لطبائع أدركنا أنها تميّز مجتمع القصبة (۱۱)، هناك من يصنفها في خانة الخرافات والأساطير، ونحن نصنفها الخصوصيات والمميزات الثقافية التي لا يمكن ملاحظتها ودراستها إلامن خلال التحقيق الميداني.

هي ممارسات شدّ انتباهنا إليها انتشارها الواسع في الثقافة الشعبية النسوية خاصة، وتحولها إلى ممارسة جماعية وسط حرصهن على استمرارها، كما أنها تعتبرجزءا من مجموعة واسعة من المنتوج الثقافي الجزائري من خلال انتمائها إلى التراث اللامادي الذي يعتبر عاملا مهما في الحفاظ على التنوع الثقافي وعلى مختلف المعارف والمهارات التي تنتقل من جيل إلى آخر، وبما أن الأنثروبولوجيا تحتوي الكثير من الفروع التي تختلف باختلاف الموضوعات التي تتناولها وتعالجها، فإن هذه السلوكيات تعتبر في الغالب منتوجا صرفا فإن هذه السلوكيات تعتبر في الغالب منتوجا صرفا للأنثروبولوجيا بتضرع تخصصاتها، لذلك ينحصر هدفنا العلمي في دراسة هذه العادات مهما كان تصنيفها، سواء البحديد في الأشهر الأولى من حياته، وبالتحديد من يومه الأول حتى بلوغه ستة أشهر.

حصرنا حدود دراستنا في فضاء حي القصبة، بما أننا عايشنا مجتمعها وكل فترات الأمومة كانت بها وسط نصائح وتنبيهات وتحذيرات عينة من نسائها.

هذه النصائح والتنبيهات تحمل قيما ضمنية تعتقد نساء القصبة أنها وقائية أكثر وأنها تحمي المولود الجديد وتشفيه في حال علة ما، كنا نسجل في هذا المجال ملاحظات تعكس تصورات نسائها اللواتي كنّ يحرصن على أن نطبق بالحرف الواحد كلّ ما ينصحن به. على الرغم من أن هذه النصائح تبدأ منذ فترة الحمل، لذلك نجد من يحتفظن سراً بحملهن لأطول فترة ممكنة بدون إخبار أحد من الجيران وحتى من بعض الأقارب، حتى تصبح ملامح الحمل واضحة للجميع، خوفا من الحسد والعين (12).

كما أنه غالبا ما يتوقع ن جنس المولود بدون تدخل طبيبة أمراض النساء، إذ تستطيع العديد من نساء القصبة تحديده بمجرد القاء نظرة على شكل بطن الأم، فإذا كان الانتفاخ طولي الشكل فسيكون المولود ذكرا وإذا كان دائريا فستكون فتاة، كما أن رؤية المولود الذكر في الحلم يفسرنه على أن الحامل سترزق بفتاة والعكس صحيح.

ومن خلال معايشتنا للظاهرة، حصرنا الملاحظات والممارسات التي سجّلناها واختزلناها على شكل النقاط التالية، لكن قسمناها حسب تصنيفاتهن وإن كان فيها العديد من التداخلات:

# ما يعتقدن أنه اتباع للسنة النبوية:

أوّل ما يولد الطفل يوذن في أذنه اليمنى، وتقام الصلاة في اليسرى بصوت معتدل، يقوم بذلك والده أو أحد أقربائه الرجال، وذلك بعد الولادة مباشرة بحيث يسمعه المولود ولا يُؤذيه وهومن السنّة النبوية، وقد أبدى ابن القيم الحكمة في ذلك، فقال «سرّالتأذين أن يكون أول ما يقرع سمع الانسان متضمنا كبرياء الربّ وعظمته، والشهادة التي هي أول ما يدخل بها في الاسلام، غير مستنكر وصول التأذين إلى قلبه وتأثره به الشيطان به الشيطان



غذاء، وسط فرحة وزغاريد النسوة، وفي المساء يتمّ شرب القهوة وأكل الحلويات مرفوقة بد الطمينة والمشوشة » وغيرها من الحلويات التي تحضّر خصيصا في هذه المناسبة، كما تقوم النساء بالغناء على إيقاع «الدربوكة »(١٤) وغالبا ما يحدث ذلك في سطح «الدويرة» أو «وسط الدار» إذا كانت واسعة، كما يُقدّم المدعوون اذا كانت واسعة، كما يُقدّم المدعوون لازدياده. ويلبس الطفل أبهى الملابس ويداه الصغيرتان مخضبتان بالحناء، وهناك من يضع الكحل على عيني المولود وعلى حاجبيه لكي يتمتع بعيون وحاجبين سوداوين عندما يكبر.

من كلمات الآذان وهو الذي كان يترصده حسب الاعتقاد الشعبي السائد.

بعد سبعة أيام من مولد الطفل يتم الاحتفال بازدياده، ويسمى هذا الاحتفال بالدهقيقة» وهي من السنة النبوية أيضا، وتُشبه حفل الزفاف أوعرسا مصغرا، وتحرص الأسرالجزائرية وحتى العربية عامة على الاحتفال بمرورأسبوع على ولادة الطفل الجديد ويمكن أن يؤجل، وليس لذلك علاقة بالحالة الاقتصادية للأسرة فحتى لو كانت الأسرة تعاني ضغوطا مالية فإنها تحرص على احياء هذه العادة حسب مقدورها، حرصا منها على دعوة الأهل والجيران والأصدقاء هدفها الإعلان والاحتفال بازدياد المولود الجديد، كما يتم حلق شعره والتصدق بوزنه.

وتتعدد طقوس الاحتفال بد العقيقة » بتعدد وتنوع الموروث الذي ترتكز عليه أعراف وتقاليد كل منطقة، وفي القصبة هي فرصة للتعبيرعن الفرحة من خلال إقامة وليمة يتم فيها دعوة الأهل والأحباب إلى هذه العقيقة، وهي عبارة عن ذي كبش إذا كان المولود بنتا وكبشين إذا كان المولود ذكرا وتنظيم وليمة

# ما يعتقدن أنه حماية من العين والحسد والجن:

- أوّل ما إن تخرج المرأة من المشفى حتى يوضع تحت لسانها خليط ووراء اذنيها وأسفل قدميها، وهذا الخليط تحضّره أم الزوج غالبا أو أم الزوجة، تُكوّنه من دقيق وزيت، وأيضا خليط آخريوضع في منديل ورقي أو أي قطعة قماش أساسه كمون وملح..، تحمله النفساء في يدها لترميه خلسة عند عتبة باب المنزل قبل دخولها هي ومولودها، والغاية من ذلك حسب تفسيرهن هو حماية الأم ومولودها من عين وحسد الجارات.
- غالبا ما يوضع مصحف صغير قرب رأس المولود على وسادته ، لحمايته حسب قولهن من «ترصُّد الشيطان» له ومن «العين الحاسدة»، كما تقرأ سيورا قصيرة من القرآن على المولود قبل و/أو بعد إظهاره لضيوف أو غرباء، خاصة ممن يُعتقد أنهم من «الحاسدين».
- تعليق «الخامسة» على صدر المولود مع وجوب أن

تكون ذهبية، ومن أشهر التمائم هي تلك المشهورة باسم «يد فاطمة» اشارة إلى فاطمة الزهراء بنت الرسول محمد صلى الله عليه وسلم، وهي عبارة عن كفّ متلاصقة الأصابع، تُصنع من الذهب أو الفضة أو النحاس أو غيرها من المواد المعدنية وتُعلق على مكان بارز من الجسم، العنق غالبا حتى تكون في مرمى بصر الآخرين وتُبطل مفعول كل عين شريرة.

تحتل هذه الكفّ مكانة مهمة في الثقافة الشعبية، فنجدها معلقة على صدور النساء أو في السيارات، إذ يعتقدون أن بها قوى سحرية تحصّن حاملها من المخاطر وتقيه من العين الحاسدة أو تبعد عن سيارته الحوادث، وكثيرا ما توضع «خامسة» ذهبية صغيرة على صدر المولود خاصة عند إخراجه من البيت أو عند قدوم ضيف، حتى لا يتعرض للحسد فيمرض أو لا يزيد وزنه، وهناك من تُفسر إشارة اليد بهذه الطريقة (كأنها إشارة قف) بمعنى أنها توقف وتُعيد العين أو الحسد لصاحبها.

- وهناك حتى من تُحمّل طفلها ما يعرف بد «التحويطة» أو «الحرز»، وهي ورقة مطوية باحكام ومغلفة بإحكام مكتوب فيها طلاسم، تُدسّ في ثيابه أو تحت وسادته، وتسمّى أيضا بد «التميمة» كان يعلقها العرب قديما على أولادههم معتقدين أنها تقيهم من العين والحسد، وتُعرف أيضا بد «الحجاب» لأنه يحجب بمعنى يمنع العين أو الضررعن المولود، وهناك من تستعمل ما يسمى بال «ودعة» وهي عبارة عن صدفة يعتقدن أنها تقيه من عين الناس.
- أن يطلق على المولود نعت قبيح أمام من يُعتقد أن لديه عين حاسدة (15).
- عندما يبكي الطفل كثيرا وباستمرار بعدما يكون قد رآه غرباء، فإنه يجبأن «يسبعولو»، بمعنى أن تحمل المرأة «كمشة» من الملح في يدها وتديرها حول رأس المولود سبع مرات من اليمين إلى اليسار وسبع

مرات من اليسار إلى اليمين، ثم يُبصق فيها ويرمى بعضها في البالوعة والبعض الآخر على نار الفرن، وهكذا حسبهن يذهب مفعول العين التي أصابته، ويقول في ذلك (Edmond DOUTTE): «ليس من الضروري أن يعبر المعيان عن إعجابه، فهوحين يحرى بقرة يعتبرها دابة رائعة يرغب في امتلاكها، تسقط مريضة، وإذا ما وقع بصره على طفل في صحة جيدة ويرغب في أن يكون له ولد مثله يصاب الصبي بالمرض ويوافيه الأجل» (16)، لذلك يعتقدن أن الملح له فائدة في درء العين عن الصغير، كما تقول الأساطير أيضا أن الجن يكره الملح.

- -الرضيع يجب أن يغطى حتى وان كان الجو حارا، خاصة إذا نام، ويُفسّرن ذلك بأنه يجب أن «يُستر» حماية له من «مسسّ الجن» الذي يغار منه عندما يبراه نائما كأنه ملاك، والجن هي «شخصيات غير محددة المعالم يتم استحضارها بالشعائر والابتهالات، ويُعتقد عموما أن هذه الكائنات لا يمكنهاأن تتوانى عن الاستجابة لذلك النداء» (15).
- -عندما تُغسل ثياب الرضيع يجب أن لا تبقى خارج المنزل حتى الليل، بمعنى منشورة في سطح المنزل أو على النافدة، ويجب أن تُنزع وتُدخل قبل آذان المغرب حتى وإن لم تجف، ففي اعتقادهن يمكن أن تسكنها «الأرواح» التي تنتشرعقب صلاة المغرب. كما أن الحديث عن القوى الشريرة أمر خطير حسبهن، لذلك لا يُتحدث عن الشيطان من غيرقول «أعوذ بالله من الشيطان الرجيم» أما الجن فغالبا ما يتفادون النطق باسمهم، فيقال «هادوك الناس» بمعنى أولئك الناس.
- عندما تكون المرأة النفساء ورضيعها في منزلها وتزورها سواء: امرأة نفساء مثلها ورضيعها أو امرأة حامل أو عروس جديدة أو طفل كان قد ختن حديثا، فإنه يجب عليها أن تحمل رضيعها وتلتقيهن أمام باب المنزل، فإنه في اعتقادهن هذا الضيف سوف «يأخذ صحّة الطفل» المضيف وأنه مستقبلا



سيتعرّض لمشاكل صحية بل حتى يمكن أن يصاب بمتلازمة «داون» «Mongolien»، وتحرص نساء القصبة كل الحرص على تطبيق ذلك (18).

- ينصحن الأم بعدم إرضاع صغيرها أمام الغرباء، ومنع أي كان من تصويره.
- يعتقدن أنه عندما يبتسم الطفل وهونائم أو يضحك فإنه يكون يرى الملائكة في حلمه، وعندما يبكي يكون يرى المسيطان ويجب أن يستعان بالله من الشيطان، مثل قول «أعود بالله من الشيطان الرجيم» وأن يوضع قربه مصحف حتى ينصرف عنه.
- الحرص على تفادي إخراج الطفل من المنزل وقت العصر ووجوب إرجاعه قبل المغرب، خوفا عليه من «مس الجن» أو «الأرواح الشريرة» التي تنتشر في تلك الأوقات خاصة حسبهن، كما يجب تفادي حمله والمروربه فوق بالوعة لأنها أمكنة يرتادها «الجن».
- يتعرض الأطفال للإصابة بالعين والحسد، خصوصا إن كانوا ملفتين للنظر، كما أن تغاضي الأم والأب عن تحصين أطفالهما يسبب إصابتهم بالحسد والعين الذي يؤدي الى الأمراض والأوجاع

وتغيرالطباع حسب نساء القصبة، وأهم أعراض الإصابة بالحسد والعين: رفض الرضاعة من شدي الأم، حمى بدون سبب، كثرة البكاء بدون أي سبب، شحوب الوجه، تأخر في النطق فيما بعد، لذلك تلجأ الجدات غالبا إلى مثل هذه السبل لحمايته، ويعتبر (DOUTTE) أن: «الوسيلة الأولى للحماية من العين التي تتبادر للذهن هو حماية النفس بحجاب.. ويستعمل الملح والشب عموما في شمال افريقيا في المراسم المتعلقة بفك السحر عن الأشخاص الذين تعرضوا للإصابة بالعين، التي يعتبر الطقس الأساسي فيها ذر الملح والشب حول المرأس» (19).

# ما يعتقدن أنه من العادات. والتقاليد المتوارثة:

أوّل مرّة يدخل فيها المولود للمنزل وسط زغاريد الأهل والجارات يُرفع عاليا على طول باب أوّل غرفة، حتى يكون شأنه عاليا في المستقبل بقدر علو باب الغرفة حسب تفسيرهن، يرافق ذلك حفل استقبال صغير للمولود الجديد تحضُره الجارات وبعض المقربات اللواتي سمعن بقدومه، وأشهر ما يُحضَرمن أكلات في هذه المناسبة هو «البركوكس» أساسه المعجنات ومرق خضار ودجاج منكه

بالتوابل، أما مع القهوة ف الطمينة واجبة، أين تحضر بدقيق محمص يضاف اليه العسل والزبدة ويزين بالقرفة، و «المشوشة» المحضرة بكثير من البيض وقليل من الدقيق، تعتبرهنه أكثر المأكولات المغذية التي تساعد المرأة النفساء على استرجاع عافيتها ولكن لسبب آخر تركز على أهميته نساء القصبة، هو أن هذه المأكولات تدر الكثيرمن الحليب بالنسبة للمرضعة لذلك فهو مفيد جدا للرضيع.

من بين أوّل ما طُلب منّا هو «تقميط» المولود، ورغم أنها ثقافة منتشرة في انحاء العالم، إلا أن نساء القصبة ترى أنها عادة تحفظ عظام المولود وتمنع أرجله من التقوس كما تساهم أيضا في مساعدته على الهدوء والنوم جيدا، فلا يفزع من حركة يديه وحتى لا يخدش وجهه بأظافره، والفترة المخصصة لذلك على الأقل أربعون يوما، كما يُدهن جسده الصغيرقبل «تقميطه» بزيت زيتون دافئ زائد ملح (20) من رأسه حتى قدميه، وتكون هذه العملية ليلا قبل نومه يوميا لمدة أسبوع.

الخروج ممنوع على الأم ورضيعها من المنزل لمدة لا تقل عن أربعين يوما ابتداء من يوم ولادته، وتسمى هذه المدة بفترة النفاس، كما يجب عليها أن تحدّ من نشاطها وتلزم الراحة وذلك لمساعدة الرحم للعودة إلى حجمه الطبيعي، كما يجب عليها الحفاظ على جسدها دافئا وذلك بارتداء ملابس سميكة وتناول أغذية صحية وساخنة، كالحساء والشاي وغيره من المشروبات الساخنة التي تساعد على تطهيرالجسم وتنقية الدم، كما تخضب يديها ورجليها بالحناء.

الاستحمام ممنوع على المرأة النفساء لمدة لا تقل عن أربعين يوما أيضا، فحسب قولهن «عروق الجسم تكون كلها مفتوحة» والاستحمام سيسبّب أمراضا متعدّدة في هذه الحالة كوجع الرأس مثلا، لذلك ينصحن بالاكتفاء بإسفنجة



وتبليلها وتمريرها على الجسم.

- يُمنع أن نخطو خطوة فوق الطفل بمعنى لا يمكن أن نمر من فوقه، بتعبيرهن «ما نتخطاوش الصغير» لأن ذلك سُيساهم في قصر قامته مستقبلا في اعتقادهن.
- عندما يعاني الرضيع من ما يسمى بـ «الشهاق» أو «الحازوقة»، فإن إيقافها حسب اعتقادهن يكون بوضع خيط أحمر، أو قطعة قماش حمراء صغيرة توضع على جبينه.
- ممنوع أن تأكل الأم وتُرضع طفلها (رضاعة طبيعية) في نفس الوقت، فحسبهن سيجعل منه ذلك طفلا شرها يأكل بلهفة كبيرة مستقبلا ولا يشبع أبدا.
- الحرص على استعمال زيت الزيتون كثيرا في تربية المولود، سواء على جسمه لتقوية عظامه وترطيب جلده، أوحتى إدخاله كمادة أساسية في غذائه عندما يبدأ الأكل، لعلمهن بما يحتويه من فوائد صحية كبيرة، كما ينصحن بالابتعاد قدر الامكان عن الطبيب وتفادي الأدوية الكيميائية في حال اصابته بأحد الامراض الشائعة كالحمى أو الزكام...، فمثلا إذا أصيب الطفل بزكام فإنهن ينصحن الأم بعشبة «المريوت» (21)، ترى فيها أنها تساعد في تطهر الجهاز التنفسي وتخلص الرضيع من البلغ م المتراكم في حلقه، وحتى تنقي جهازه

الهضمي من الميكروبات وتفتح شهيته، وللعلاج من مرض ما يسمى بـ «الصفيراء» أو «اليرقان» على الأم المرضع تعزيز الرضاعة الطبيعية لرضيعها الذي يعاني من الصفار، كما تُنصح بشرب منقوع عشبة «مليلس» (22)، كما ينصحن ببذور «الكروية» أو «الكمون» كمنقوع خفيف مسكن إذا كان الرضيع يشتكي من مغص معوي وللتخلص من الغازات أيضا.

- ينصحن الأم بأن تبدأ في تعليه ابنها كيفية الجلوس ابتداء من الشهر الخامس، أما البنت فابتداء من الرابع، ويُفسّرن تأخير فترة تلقين الجلوس بشهر بالنسبة للولدحتى لاتتكوّن لديه أرداف مثل أرداف البنات مستقيلا.
- يعتقدن أن الطفل عندما يلامس رجليه بيده كثيرا فإنه سيمشي باكرا، وأنه من الأفضل أن لا يقبّل الأهل رجلي الرضيع وخاصة والديه (يقومون بذلك لمداعبته) لأن ذلك سيجعله عاقا لهما في المستقبل، ويصيرون «تحت رجليه».
- يجب أن «يحنى» الطفل كل ليلة خميس لفترة أربعين يوما، وذلك بوضع عجينة الحنة في اليد اليمنى والرجل اليسرى، والخميس الذي يليه توضع في اليد اليسرى والرجل اليمنى وهكذا حتى يُتّ م أربعين يوما، وكانت الحنة قد عرفتها الكثير من المجتمعات منذ عهود، فالفراعنة الكثير من المجتمعات منذ عهود، فالفراعنة خشية تعفلوا مسحوق أوراقه في تحنيط جثث الموتى خشية تعفنها، كما استعملوا عجينة الحناء أيضا لتخضيب الأيدي وصباغة الشعر وعلاج القروح... وترى نساء القصبة أن في حنة الصغير حكمة كبيرة، فبالإضافة إلى استعمالها كعلاج للبدن، يعتقدن أنها ستجعل منه عطوفا حليما في المستقبل لذلك ينعتنها بدالحنة الحنينة».
- أن يُلب س الطفل ثياب بالمقلوب، أي الظهر بدل الصدر، والجزء الذي من المفروض أن يكون من

الداخل (ما يلامس جسده مباشرة) يصبح من الخارج، وهذا في الحالات التي ينام فيها الطفل كثيرا في النهار ويبقى مستيقظا في الليل، ويكون تفسيرهن لذلك أن المولود «مبدّل الليل بالنهار» بمعنى أنه غيرالليل بالنهار ويجب أن نغير طريقة لبسه حتى يتغير توقيت نومه.

إذا كان على الأم أن تتخلّص من حليبها لأسباب مختلفة كرفائض في الحليب يمكن أن يسبب لها ألما أو مشكلا في الرضاعة..)، فإنه يُمنع عليها أن ترميه في البالوعة أوأي سطح إسمنتي، فإن ذلك سيجعل الحليب يجفُّ في ثدي الأم، بل يجب عليها أن ترميه في التربة والأحسن أن تكون تربة بها غرس حتى يستمر عطاء الأم من الحليب لرضيعها.

هـنه الممارسات اختبرنا أغلبها في حي القصبة وبالضبط في حي «جامع ليه ود» (23)، هـي معتقدات شعبية تراكمت مع مـرور الزمن وانعكسـت تجلياتها في حياتهـم العمليـة، هـن يعتقدن أنهـن بهذه الممارسـات يحصّن الرضيع ويحمينـه خصوصا من الخطـر المجهول المصـدر، كالعين والحسـد أو مسّ الجن، وتسـمى العين الشـريرة في العربيـة بـ«العـين»، والشـخص ذو العين الشـريرة يسـمى «معيانا» ويقول القسـطلاني: «حين ينظـر بغبطة إلى شيء ما أو شـخص ما أعجبـه فإنه يوقع بما يـراه مصيبة ما.. ومسـألة معرفة إذا مـا كانت نظرته تسـلط على ما هي موجهة لـه مادة غير مرئيـة، كما ينبع السّم من عـين الحية أمـر محتمـل فقـط» (24)، ولكي يتم فعـل العـين الشـريرة لابد مـن حضـور «المعيان» و«المتعـين» وفي موضوعنـا بمعنى الرضيع والشـخص الذي يحسـده أو يغـار منه.

كما أنه «من بين العيون التي تعتبرخطيرة وتخشى: العين الساهمة النظر، ونظرة الرجل الشارد الذهن. ويقول أهاني شمال افريقيا عن الرجل الساهم المحدق في الفراغ وفي البعيد «كيخزرفي إبليس» معناه يحدق في إبليسس. إن خلف النظرة المتوهجة ثمة دائما مكرما، حسد. والحسد هو قبل كل شيء العنصر الفاعل للعين

للطفل، باستخدام هذه المجموعة من المعتقدات والتصورات والقيم كوسائط الدفاع ضد ما يمكن أن يصدر عن الآخرين من ضروب العين والحسد أو الجن والأرواح الشريرة وأحيانا حتى السحر، وغيرها أيضا لحمايته أو شفائه من على جسدية بطرق تقليدية متوارثة يعتقدن في منفعتها عن تجربة، إذ أن سنوات طويلة من ممارستها جعلت القول المأثور «اسأل المجرب ولا تسأل الطبيب» حاضرا بقوة، ومن الأمهات التي تعترض أو تبدي انزعاجها من هذه الممارسات تنال نصيبها من النقد اللاذع من طرف كبيرات السن، وهناك من يسبب لها مشاكل عائلية (كالخلاف بين أم المولود وجدّته)، كما تبقى وجهة نظر هؤلاء النسوة مرتكزة على أن هذه الممارسات «ربّت أجيالا وحفظتهم».

الشريرة، فالمعيان حين يعثر على شيء جميل، ينزع عنه جماله ويهلكه إذا كان كائنا حيًا »(25) ونساء القصبة يخشين النظرة الشاردة الساهمة ويقمن بالممارسات التي ذكرناها لاعتقادهن أنها تحمي الرضيع وتحصنه.

إن الطقوس المتوارثة في التقاليد المحلية بالقصبة قد عرفت استمرار البنيات الاجتماعية والذهنية التقليدية في البنيات الحديثة، في محاولة لتوريث الرأسمال المعرفي على حد تعبير (P. BOURDIEU)، وبما أن المولود الجديد هو الهيئة الأولية للإنسان فإن حمايته من أي خطر محتمل كما تعتقد الجدرات أو «مسنّات القصبة» أمر مهم للغاية، كما تحرص على مواجهة الشرور الممكن حدوثها وإحداث كل ما يُمكّن من جلب الخيروالسعد

# بسم الله بسم الله وبيها يبدا البادي والصلاة على رسول الله محمد سيد الأسيادي

محمد محمد وصلوا يا الأمة عليه، سيدنا وحبيبنا يربح من صلى عليه

حنينة يا حنينة وحنينة في صحن البلار، تربطها لالة العروسة والصلاة على النبي المختار هاذي عادة قديمة وخلاوها اللي فاتو، مبروك على (ذكر اسم العريس) والعاقبة لأخواته

يا بنتي (ذكر اسم العروس) يا شجرة الخوخ، انت رايحة لأرض بعيدة وأنا بيك نزوخ (بعنى اتباهى) أما المقولات التي ترافق حنة المولود الجديد أو ختانه: يا فرحي يا سعدي وأنا كتبتلي التانسة (بمعنى الأنس) (ذكر اسم اخ الزوج الذي لم يتزوج بعد) داخل عروس و (ذكر اسم النفساء) نافسة

يا فرحي يا سعدي وكبرولي الغروس...(بمعنى زادت فروع وأغصان الشجرة كناية عن قدوم مولود جديد للعائلة).

- 9. مفردها "سحين" ومعناه الأروقة المفتوحة في الطوابق. 10. Djaffar LESBET, la Casbah d'Alger gestion ur-
- baine et vide social, OPU/ 1, place Centrale de Ben Aknoun, Alger, 1985, P 1.
- 11. حتى وان تقاطعت تفاصيلها واشتركت فيها مع مجتمعات أخرى.

#### الموامش

- Cf. COPET-ROUGIER, Elizabeth.- Anthropologie- in Encyclopédie Universalis- p 521.
- 2. د. ناصر الدين سعيدوني الشيخ المهدي البوعبدلي، الجزائر في التاريخ العهد العثاني، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر 1984، ص 14.
  - . مفردها "زنيقة" وتطلق على الأزقة الطويلة الضيقة.
    - مفردها "دورة" وتطلق على مبان القصبة.
- COMEDOR, étude pour la rénovation et la restructuration de la Casbah d'Alger, les transformations du tissu de la Casbah pendant la période coloniale.
- 6. لا زلنا نقوم بذلك في العديد من المرات من الدويرة التي نقطنها إلى الدويرة المجاورة التي تسكنها أخت زوجي.
- Benjamin SARRAILLON, EL DJEZAIR Alger, 3 Rue Berthezene -Alger 1958, pas de pagination.
- . "التقدام" هو مجموعة أقوال ملحونة جميلة ترافق المناسبات السعيدة خاصة "حنة العروس"، إذ تقوم النسوة بترديد مقولات تحمل أجمل الكامات والتمنيات والأوصاف في نعث العروس أو العريس وأهلهما مع تعالي الزغاريد بعدكل مقولة، مثال على ذلك:

- تقطر بعض القطرات في أنف الطفل، لحظات بعدها حتى يبدأ في العطس.
- 22. وهي عشبة تشبه أوراقها أوراق النعناع، تغلى في الماء وتشربها الأم المرضعة عوضا عن الماء.
- 23. هو من أشهر مساجد الجزائر بني سنة 1666م من قبل الشيخ "عبد الرحمن بن فارس" الأندلسي الذي قدم من الأندلس فاشترى عقارا وشيد مسجدا أصبح يحمل اسمه "مسجد فارس"، إلى أن حلّ الاستعمار الفرنسي فهدّمه سنة 1845م وأقام مكانه كنيسا للأقلية اليهودية من سكان الجزائر، وبعد الاستقلال حوّل من جديد إلى مسجد بعد ازالة كل الآثار التي تشير إلى الديانة اليهودية، وأطلق عليه سكان الحي إلى يومنا هذا "جامع ليهود".
- 24. القسطلاني، شرح صحيح البخاري، المجلد الثامن، ص 390.
- 25. ادموند دوتي، ترجمة فريد الزاهي، السحر والدين في شا افريقيا، ص 275.

#### الصور

- من الكاتبة.
- https://www.artmajeur.com/medias/standard/h/a/hamri/artwork/4958089\_casbah03.jpg
- Lucien GOLVIN, Palais et demeures d'Alger à la période ottomane, C-Y. Chaudoreille, Edisud, Aix-en-Provence, France 1988, P133.
- .تصوير الباحثة من الدويرة التي تقطنها -
- 4. Benjamin SARRAILLON, EL DJEZAIR Alger, P P.
- Benjamin SARRAILLON, EL DJEZAIR Alger, P P.
- 6. https://t3b.org/s\_15679.
- 7. https://images.app.goo.gl/3fVU6xK-68maW6E198
- 8. Benjamin SARRAILLON, EL DJEZAIR Alger, P P.

- 12. "أن يؤمن الانسان بأثر العين، فذلك أمر لا يكن أن يثير فينا الدهشة، بما أن الأدب مليئ برواسب هذا المعتقد....وتعابير من قبيل "التهم بعينيه" لا تزال سارية إلى اليوم" ادموند دوتي ترجمة فريد الزاهي، السحر والدين في شما افريقيا، دار رؤية للنشر والتوزيع، ص 256.
- 13. ابن القيم، تحفة المودود بأحكام المولود، المحقق الأرناؤوط، مكتبة دار البيان دمشق، 1391ه 1391م، ص- ص- 26 26.
- 14. "الدربوكة" هي آلة موسيقية ايقاعية، تتكون من جسم من الفخار على شكل مزهرية يشد عليها جلد ماعز يلتصق بجوانبها، تصدر أصوات ايقاعية عند الضرب بأصابع اليدين، كا تعتبر الالة الأكثر انتشارا واستعمالا في العالم العربي، تستعمل بشكل واسع في القصبة من قبل النساء في حفلات الزواج والحتان والميلاد، ولا يخلوا منها أي منزل.
- 15. فشلا جدة ابني كانت تنعته بـ"الكحلوش" بمعنى أسود البشرة، أو "المزعوق" بمعنى القبيح، وتتحدث عنه بكل سلبية أمامهم وبأنه كثير البكاء والنكد حتى تمنع عنه حسدهم.
- 16. ادموند دوتي، ترجمة فريد الزاهي، السحر والدين في شا افريقيا، ص 257.
  - 17. نفس المرجع، ص 63.
- 18. فشخصيا جدة ابني كانت لا تترك امرأة (من المجموعة المذكورة) تجتاز عتبة الباب إلا وطلبت منها الانتظار حتى أحضُر أنا ومولودي لاستقبالها.
- 19. ادموند دوتي ترجمة فريد الزاهي، السحر والدين في شما افريقيا، ص 260.
- 20. "-الملح- المقصود من استعماله المصالحة والتآلف مع الآخر: أي القوى الخفية"، مقال تقنيات وثقافة حمام المولود، سليم خياطي، النساء والمعرفة في العالم العربي المعاصر، تنسيق وتقديم مريم بوزيد سبابو CNRPAH، ملتقى دولي الجزائر 2007-11-عدد 12.
- 21. هي عشبة برية تستعمل أوراقها جديدة أو مجففة، تهرس بإضافة قطيرات من الماء حتى تعطى مفعولها،

- أ. فاطمة ناصر الحسنات الأردن
- أ. منصور عبدالعزيز الشقيرات الأردن

# رحلة في رحاب التكافل والتعاون بعض الممارسات الاجتماعية والطقوس والاحتفالات في وادي موسى جنوب الأردن

#### المقدمة

يتميزالشعب الاردني بشكل عام بعمق ثقافته الممتدة إلى عصور قديمة تكادتشي بالكثيرمن الثقافات والعادات التي يمتد بعضها لآلاف السنوات والتي تدل على أن هذا الشعب يتكئ على رصيد كبيرمن الموروث الاجتماعي والذاكرة الشفوية التي للأسف غفلت عنها أقلام الكتبة والمدونين. وكجزء من هذا المجتمع الغني فإن مجتمع وادي موسى وما حوله هو أيضا امتداد لتلك الثقافة وذلك النسيج، فهو مجتمع غني جدا في ثقافته وتاريخه ولربما لموقعه المغنى المغنى الثقافي والاجتماعي.

وادي موسى مدينة أردنية، ومركز لواء البترافي محافظة معان. تقع في جنوب الأردن حوالي 250 كم من عمّان. ويبلغ عدد السكان





صوره الى منطقة وادي موسى وجبال البترا

حوالي 25 ألف نسمة. شهدت وادي موسى تغيرات جذرية في مستوى الخدمات خلال العقد الأخير وقد بني فيها عدد كبيرمن الفنادق المصنفة من فئات الخمس نجوم والأربع نجوم لكي تستقبل الزائرين إلى المدينة الأثرية (البترا). وكانت تسمى قديما (إلبي) بسبب لجوء الناس إليها للحماية والتحصن بها وقت الاضطرابات. يقطن وادي موسى اللياثنة (بني ليث) من قبيلة كنانة.

فالزائر الذي يمر بطول الطريق الصحراوي من العاصمة عمان متجها إلى وادي موسى فإن أول ما يخطر بباله أنه سينتهي به المطاف إلى وجهة صحراوية كتلك التي صادفها طيلة الطريق الصحراوي إلا أنه يتفاجا بالغطاء النباتي والمناظر الخلابة التي تحتويها أودية وجبال وادي موسى حاضنة البترا وعاصمتها. وهي السبب الرئيس الذي جذب وحفز السكان المحليين بالبقاء في هذه المنطقة بالرغم من كل الصعوبات والتحديات التي واجهتهم ولا زالت.

ولا يمكن الحديث عن الموروث الاجتماعي في أي مكان بمعزل عن محيطه فالانسان هو نتاج محيطه بكل ما يحتويه ذلك المحيط، ولأن محيط وادى موسى

مميز فبالضرورة أن ينتج عن ذلك التميز الطبيعي تميز بشري لا يكاد يتكرر وفيه من القيم والعمق الكثير مما قد يكون مفيدا أن يكتب عنه ويعلمه العالم. فعلى سبيل المثال كلمة «العونه» قديما هي مصطلح ليس بالضرورة ان يكون محليا مرتبطا باهالي وادي موسى بالضرورة ان يكون محليا مرتبطا باهالي وادي موسى بل بأهالي الأردن بشكل عام فهو الأصل لكل ما يعرف الآن بالعمل التطوعي، وهو أن يقدم الآخر مساعدة دون مقابل «ويفزع» بالمعنى المحلي لجارة أو لقريبة أو لابن بلدته في أمر يحتاج فيه إلى مساعدة، ودون طلب أو تذلل، فمعظم منازل وادي موسى ما كانت لتبنى لولا العونة ، ومعظم الحصائد من قمح أو شعير أو عدس أو كرسنه ما كانت لتنتهي ليومنا هذا لولا العونة وغيرها الكثير من الأعمال التقليدية ذلك الوقت ما كانت لتتم لولاهذا البعد الاجتماعي الذي يظهر أسمى معاني التكافل والبساطة التي تميزهنا المجتمع عن غيره.

ونظرا لاتساع وغنى هنذا الموروث ولعدم القدرة لكتابة وشرح جميع هنذه التفاصيل فانه سيتم التركيز في هنذا البحث وتسايط الضوء فقط على بعض الممارسات والعادات الاجتماعية مثل: ممارسات الزفاف والخطوبة والختان والحصاد والزوارة.

وتمت مقابلة كبار السن لنأخذ من حصاد ذاكرتهم إلى تلك الحقبة الزمينة وما حوته من عادات وممارسات لا يمكن أن تكون إلا في مجتمع غني ويمتلك أدوات يستطيع بامتلاكها العيش في فترة زمنية قد تكون الأصعب تاريخيا.

#### مشكلة البحث:

كما ذكرنا سابقا فإن هذه الفترة الزمنية غفل عنها كتبة التاريخ ولم يسبق أن أجريت دراسات تحليلية لأي طقوس أو ممارسات التي كانت في وادي موسى إلا الأمر اليسير والتي لم تتطرق إلى الطقوس وأسبابها وما العبرة منها وهنا تكمن أهمية هذه الدراسة والتي ستقربنا أكثر إلى فهم تلك النفس البشرية التي عاشت في تلك الفترة والتي يمكننا الاستفادة منها ومن موروثها في حياتنا اليوم. فالمعرفة كما يقال قوة، إلا أن المعرفة لوحدها لا يمكن أن تكون قوة إلا إن تم استخدامها نحوهدف واضح ففي هذا الحالة فقط يستقيم القول «المعرفة قوة»!

ومن هنا تتحدد مشكلة الدراسة بالسؤال :ما هي الطقوس والممارسات التي كانت موجودة في منطقة وادي موسى ؟

# أهمية البحث:

إن التعرف إلى الطقوس والممارسات التي كان يقوم بها سكان وادي موسى يتطلب التعرف إلى مضامينها وما يتم ممارسته فيها، وذلك ما يمكننا من التعرف إلى هذه الاحتفالات ودورها في الحياة الأردنية وخصوصا الحياة في منطقة وادي موسى، حيث يتم اعتبارها أداة أساسية يمكن أن تساهم في رسم صورة صادقة للمجتمع الأردني ومجتمع وادي موسى، وعليه فإنه يمكن لهذه الدراسة تسليط الضوء على فترة من الزمن كانت تتسمم بالبساطة والتكافل والتلاحم بين أفراد المجتمع وكانت تمارس فيها

طقوس توصف بأنها طقوس رائعة تدل على مجتمع متماسك متكافل وصدق العاطفة والعفوية في أغلب هذه الطقوس. وأن لا نغفل عن فترة من الزمن كانت تحمل في طياتها الكثيرمن الطقوس التي كان يمارسها أجدادنا بكل عفوية وبساطة وتكافل.

#### أهداف البحث:

يهدف البحث إلى:

- التعرف على بعض الممارسات والطقوس التي كان يمارسها سكان منطقة وادي موسى وما حولها قديما.
- 2. تسليط الضوء على احتفالات وادي موسى وما حولها قديما والغوص عميقا فيها لمعرفة أسبابها ومعانيها وقيمها.
  - 3. توثيق الأغاني ومعانيها لتلك الحقبة الزمنية.
- 4. توثيق هذه الممارسات والطقوس لحمايتها والاستفادة منها في يومنا الحالي.
- 5. توثيق مرحلة مهمة من تاريخ المنطقة التي كانت جميلة وبسيطة بكل ما تحمله من تفاصيل

#### الكلمات الدالة:

#### 1) الطقوس Rite:

طقس [ مفرد ] : ج طقوس :

- 1. حالة الجومن ضغط وحرارة وبرودة ورطوبة ورياح وغيرها في يوم أو أيام قليلة طقس حار صيفا بارد ممطر شتاء طقس معتدل على الساحل الشمالي منطاد الطقس: منطاد يستخدم لحمل أجهزة رصد تجمع معلومات عن الأحوال الجوية.
- 2. نظام وترتيب، وأكثرما يستعمل لنظام الخدمة الدينية أو شعائرها واحتفالاتها، عند النصارى



طريقة دينية في الصلاة وإقامة الشعائر طقوس دينية - لهذه الطائفة طقوس خاصة -ممارسات طقسية (1).

لفظـة «Rite» في اللاتينيـة مـن «Ritus» ويعـنى مجمـوع «الأنشـطة والأفعـال المنظمـة الـتي تتخذها جماعـة ما خـلال احتفالاتهـا»(2).

أما في الاصطلاح العام فهي عبارة عن مجموعة السلوكيات والأفعال والأقوال التي يقوم بها الانسان بصفة متكررة يتفق عليها الجميع ذات علاقة بالدين والسحر والمعتقد الاجتماعي

وترجع أصول هذا المصطلح إلى الكلمة اليونانية Taksis والتي تعنى النظام أوالترتيب(3).

#### : Practices الممارسات

الممارسة لغة: مارس الشيء مراسا.

وممارسة: عالجه وزأوله، يقال: مارس الأمور والأعمال، تمرس بالشيء: احتك به وتدرب عليه (4).

الممارسة اسم مؤنث: تدل الممارسة على أحكام السلوك الفردي والجماعي.

وهو في استخدامه اللاتيني practice من أصل

يوناني «براكتيكوس»، ويعد واحداً من المفاهيم التي شاع استخدامها في الفكر الفلسفي من ذلك الحين، وقد استخدمت للدلالة على النشاط المستمر الذي توضع من خلاله مبادئ العلوم موضع التطبيق، ومنه قولهم: ممارسة الطب، وممارسة الغناء، وممارسة السياسة، كما تستخدم للدراسة على المدأومة في النشاطات العقلية، كأن يقال ممارسة التفكير، وممارسة التأمل، وغيرها، ولكنها بصورة عامة أكثر مرادفة للنشاط العملي activité pratique ،ومنها جاء تعبير ممارسة مقابلاً للعلم النظري والتأمل، ويراد منه أن يكون مقابلاً للعلم النظري والتأمل (6).

الممارسة اصطلاحا: هي المدأومة على عمل الشيء بشكل مستمر.

#### Celebrations: الاحتفالات (3

[مفرد]: احتفالات (لغیرالمصدر) مصدر احتفل / احتفل برا احتفل له

اجتماعً على فرح ومسرة «تقام الاحتفالاتُ في البلاد بذكرى الأعياد الوطنيّة »(6)، اما الاحتفالات اصطلاحا فهي ممارسات وأنشطة اجتماعية يقوم بها الأفراد للتعبير عن فرحهم بشيء ما.

#### الخِطبة:

الخِطبة لغة: هي طلب الرجل المرأة للزواج منها.

وهي في الاصطلاح مثلها في اللغة، مع ملاحظة شروطها الشرعية، والخِطبة هي أول مراحل الزواج.

وسوف نبدأ بالعادات الخاصة بالزواج وهنا تسرد لنا الحاجة فاطمة بعضا من ذاكرتها فتقول:

كانت الخطبة تتم في وادي موسى كما تسرد لنا الحجة فاطمة الحسنات انه (يقوم أهل العريس بالتوجه إلى أهل العروس بعدد من وجهاء العشيرة وكبار السن والأصدقاء وهي ما تسمى بالجاهه ويحضرون معهم الذباغ، وعند اكتمال وصول الجاهه واستقبالها من وجهاء أهل العروس والترحيب بهم, تقدم القهوة العرية (السادة) لكبيرالجاهة فيضع فنجان القهوة أمامه، فيجلس مقابله كبيرالمستقبلين.

فيباشر كبيرالجاهة بالقول: (احنا جايين نطلب ايد بنتكم فلانه لابنا فلان على سنة الله ورسوله)

ليرد عليه كبيرأهل العروس ويقول: (تراها جتكم هديه ما من وراها جزيه)

ثم يعود كبيرالجاهة بالرد بالمهر (وغالبا ما يكون متفقا عليه بين أفراد العشيرة أو البلد «وادي موسى») وبعدها يقرا الموجودون سورة الفاتحة، وتبدأ حينها مظاهر الفرح فتقوم النساء بالزغاريد ويتم ذبح الذبائ التي أحضرها أهل العريس وإعداد الطعام الذي يطلق عليه (الصفاح) وتضيف الحاجة فاطمة أن العروس ليس لها الحق في الرفض أو القبول فإن ولي امرها هو من يقوم بالموافقة أو الرفض. وهنا تقوم النساء بالغناء والاحتفال بهذه المناسبه وتذكر الحاجة بعضا من هذه الاغاني:

من الصبح للعصر واحـنـامشـينا من الصبح للعصر طـيبات الاصـل واحنـاخذينـا طـيبات الاصـل

وليلتين وليلت واحنا ماشينا ليلتين وليلت ومن بنات العيلة واحنا خينيا من بنات العيلة

هذا ما يخص الخطبة وبعض ما يتم فيها من ممارسات.

# الزواج:

الزواج في اللغة: الارتباط والاقتران.

اما الرواج اصطلاحا: هو اتفاق أو عقد يتم بين الذكروالأنش بهدف تكوين أسرة وحفظ النفس البشرية.

أما الزواج (الزفاف) فعلى لسان الحاجة فاطمة تقول:

يبدأ العرس بشهرمن قبل موعد الزفاف من التجمع عند أهل العريس حيث تبدأ الاحتفالات طوال الليل وتسمى (السهرات) يقوم الشباب خلالها بالدبكات والدحيه والرقص على ايقاع الشبابة.

وتستمر في سرد ذكرياتها فتقول:

«أثناء الدبكة (هي عبارة عن مجموعة من الشباب تصطف متشابكي الأيدي ترافقها الشبابة (المزمار) والطبلة) تبدأ بالغناء مجموعات من الشباب تقسم على شخصين أو ثلاثة تردد أغاني متوارثة مثل على دا العونة على دا العونة ويتخللها بعض الكلمات إما وليدة اللحظة أو معادة من بعضهم بعضا، ومن شم يرتفع الإيقاع لتنفرد الأيدي على الأكتاف وتبدأ الحركات بالأرجل بالضرب على الأرض مع ضربات الطبلة مكونة لوحة فنية متناسقة يقودها قائد الدبكة (اللويح).

الجوفية وهو نوع آخر من الرقص عبارة عن اصطفاف مجموعتين متقابلتين متشابكة الأيدي من كبار السن وبعض الشباب حيث يردد كل صف على حدة بيتا من الشعر ثم تقوم المجموعة الأخرى بالرد



عليهم ومن أهم الأغاني التي ذكرتها الحجة فاطمة وكانوا يرددونها:

يابورشيدة قلبنا اليوم مجروح

جرح غميق وبالحشامستظ

لجابوا الطبيب ومددوني على اللوح

قلت برخأوة ما عاش اللي يصلني

ظليت انادى واضرب الباب بالسيف

عيّوا يا بابي هلك لا يفتحولي

يانجم ياللي بالسما واسمك اسهيل

لنشفت العالى بالله دلوه عليا

دلوه على المفتاح وفي طاقت الباب

وان ما لقى المفتاح ينده عليا

أما السامر (الدحية) فهو من اسمه لسمر ولليل وفيه وصف للرجال الذين يتميزون بنبرات صوت عالية وذات نسق واحد كل اثنين أو أكثر يرددون أبياتا من الشعر النبطى الموزون على قافية واحدة إما من

شطرين، أو ثلاث أسطر (مثولث) أو من أربع أسطر (مروبع) وتتردد الأدوار بينهم وفي بعض الأحيان يكون التحدي كما ذكرت الحجة هو الوقوف لوقت متأخر دون التعب وينتهي السامر برقصة الدحية التي تكون عبارة عن «أصوات عالية يطلقها (أهل السامر) يستعرض أمامهم شخص أو شخصان رقصة بالعباية التي يرتديها ذهابا وأيابا لتحميسهم وتشجيعهم على الاستمرار».

وهنا لابد من الإشارة إلى تاريخ هذه الرقصة الشعبية وأصلها، والتي قد يجهلها الجيل الحالي وقد يعتبرونها رقصة مخيفة وخاصة عندما تتعالى الأصوات في نهاية الرقصة وترافقها حركات قد لا تكون مفهومة من قبل بعض الشباب وتصبح حركاتهم سريعة، فهي للوهلة الأولى مخيفة وهي بالفعل كذلك وهذا هو سبب وجودها أصلا فهي رقصة حرب والغرض منها الإخافة فالقصة التاريخية التي ترتبط بها بأن هنالك مجموعة من الحجاج الذين تعرضوا للصوص في الليل فما كان منهم الاأن يتمايلوا ويصدروا صوتا يشبة صوت الجمال ليعلم اللصوص بان عددهم كثير ليخافوهم وبالفعل خاف اللصوص ونجحت الخطة.

أما فيما يخص النساء فبحسب رواية الحاجة فاطمة تقول:

«اما ما يخص النساء فالنساء هن عمود أغاني الأفراح ففي حفل الزفاف تقوم النساء بترديد أغاني مثل المهاهاة، والهدهدة، والترأويد منها ما يكون مرافقا للطبلة ومنها ما يكون فرديا مثل المهاهاه تذكر لنا الحاحة فاطمة منها:

يا ام العريس واكربي زنارك

لولا العريس ما جيناع دارك

وتذكر ايضا

ف ثلاثين يوم مع ليايليها مع لياليها لسهر الليل ودمع العين هلالي العين هلالي علقتني بهواها الله يجازيها الله يجازيها

هنيا عليكيا العريس هنيت

سبع مرات وقولك هنية

عليم الله لوشوف ت خدودها

تفاح الشام والأأحمر شوية

و غيرها الكثير من الأغاني والأهازيج التي تتغنى بها النساء بمدح للعريس وأهل العريس والاغاني التي تتحدث عن جمال العروس.

عند اقتراب موعد العرس قبل العرس بيوم هذا اليوم يطلق عليه (النصه) عند أهل العريس وعند أهل العروس يسمى بيوم الحنه.

تبدأ النصه منذ الصباح عكس السهرات التي كانت تبدأ بعد صلاة المغرب حيث تجتمع النساء ويقمن بإعداد طعام الغداء الذي يتكون من القمح المطبوخ باللبن ويوضع عليه عند تقديم البندورة وتسمى (الجريشة) وتقوم النساء أثناء إعداد الجريشة بالغناء والاحتفال من خلال الهجيني والأغاني الخاصة بهذه المناسبة، ومن الأبيات التي ذكرتها لنا الحاجة فاطمة والتي كانت تقوم النساء بغنائها في الهجيني:

من فتيت العيش والطيريشبع من فتيت العيش ياصلاة محمد يا ذكررب ياصلاة محمد الوحش بالوادي منهو انسدحلم الوحش بالواد والخوال اجواد والخوال اجواد

تقوم النساء بتقديم الطعام للموجودين من رجال وأطفال ونساء وتكون أم العريس قد جهزت الزينة التي توضع على بيتها وبيت العريس من رايات وأعلام الأردن وحبل المودع الذي يكون عبارة عن أقمشه ملونة ممدودة على حبال يأخذ الرجال الزينة وتخرج النساء معهم للصعود على السطح وتضع ام العريس الحلوى التي كان يطلق عليها حلو الناشد كما ذكرت الحاجة فاطمة الصحن الكبير الذي تقوم بتوزيعه على الحاجة فاطمة الصحن الكبير الذي تقوم بتوزيعه على

الموجودين في النصة، يعلق الرجال الزينة وتقوم النساء بالغناء مع الطبلة .

ثـم تـاتي مجموعة مـن النسـاء مـن أهـل العروس وأمها تحضـر ملابس العـروس (الجهاز) وهـو كما روت الحاجـة فاطمة أنـه عبارة عـن حقيبة تم وضـع مدرقة وشـال صـوف وبعـض قطـع الملابـس في هـنه الاثناء تكـون أم العريس وأقاربه بإسـتقبالهن تدخل أم العروس بالحقيبـة التي تحتوي الملابـس وهي تحملها على رأ سـها بالحقيبـة أمام الجميـع وتفتـح الحقيبة وتقوم النسـاء متباهيـة أمام الجميـع وتفتـح الحقيبة وتقوم النسـاء بإلقـاء النظر علـى الجهاز، بعـد ذلك يقوم أبـو العريس بإعطـاء أم العريـس مبلغـا مـن المـال وهو عبـارة عن المعلـا ونصـف) ويعتبرهـذا المبلغ كبيرا في تلـك الأيام، ثم تعـود أم العروس ومن معهـا إلى بيتهـا للتجهيزللحنة ويـوم الزفاف.

يـوم الحنـة هو اليـوم الأخـير قبل يـوم الزفـاف آخر أيام السـهرات تتوجه فيه النسـاء من قريبـات العريس وجاراتـه وأخواتـه يتوجهـن جميعـا في موكـب نسـائي يعـرف ب (الحنايـات) إلى أهـل العـروس يحملن طبق الحنـاء المعجون الـذي يكون مزينا بالشـمع للمشـاركة في مراسـيم حنـاء العـروس، حيث مـن المعتـاد أن تقوم إحدى النسـاء إللواتي لديهن خبره بمهمـة تزيين العروس وتخضيب شـعرها ويديها وقدميها بالحنـاء، في حين يوزع باقي الحنـاء المعجون بين النسـاء المتواجـدات في الحفل، وتتغنى النسـاء الموجودات عند العـروس بجمال العروس وتتغنى النسـاء الموجودات عند العـروس بجمال العروس الشـكال الغناء الـذي يطلق عليـه الترأويـد قائلات:

يارويدتنايافاطمت

يارويدتنا ياهيه

حناك مرطب يا فاطمت

حناكمرطب ياهيم

يا أم شعير أشقريا فاطمت

باأم اشعبر اشقرياهيم

#### قلب واتفكريا اديب

#### قلب واتفكرياهيم

يوم الزفاف يوم ( الفاردة) اليوم الرئيسي للزواج حيث من المعروف انه يوم الزفاف يتوجه أهل العريس إلى منزل والد العروس حيث تكون العروس قدتم تجهيزها وقريباتها يغنين لها ويحتفلن بها. في الجهه المقابلة عند أهل العريس يتم تجهيز طعام الغداء اذا كان ابو العريس مقتدرا ماليا ويكون عبارة عن منسف، وهو الطبق التقليدي في وادي موسى والأردن، والمنسف هو عبارة عن لحم الضان أو الماعز مطبوخ في اللبن السائل (المخيض) أومجفف (الجميد) ومن ثم يحضر على طبق يسمى (السدر) يوضع الخبزالرقيق (الشراك الذي يصنع من دقيق القمح ويخبز على النارحيث تقوم النساء طوال الليل بالعجن والخبر) ثم يوضع الرز وبعدها اللحم يزين بالبقدونس ثم يقدم حيث يجلس كل خمسة اشخاص حوله ويوكل باليد ويقدم مع المرق، بعد الانتهاء من تنأول الطعام يقوم الحاضرون بإعطاء العريس أو والده مبلغا بسيطا من المال يسمى (النقوط) وهذا نوع من التكافل لتغطية جزء من تكاليف ونفقات الزواج وبعد الغداء تتوجه مجموعة من النساء ومجموعة من الرجال من طرف العريس وأصدقائه إلى بيت أهل العروس سيرا على الأقدام لاصطحاب العروس في موكب يسمى الفاردة، وهم يغنون:

#### يابي ولدوسع الميدان والعزلك والفرحم للصبيان

يستقبلهم أهل العروس بكل حفاوة وترحاب ثم تبدأ النساء من الطرفين بالغناء والتغي بالعروس وجما لها

## ومن هذه الأغاني:

رحبي بضيوف ابوكي يا عروس يا امرالسوارة يا هلا بضيوف ابوي لو كانو بنات الحارة رحبي بضيوف ابوكي يا عروس يا امرالكليل يا هـ لا بضيوف ابوي لو كانواهـ ل الخليل

وعند استلام العروس من والدها تبدأ النساء من أهل العريس بالغناء قبل مغادرة الفاردة بالشكر والثناء على والد العروس

كثرالله خيركو ويخلف عليكو كثرالله خيركو ما عجبنا غيركو ما عجبنا غيركو ما عجبنا غيركو كثرالله خيركو ويخلف عليكو كثرالله خيركو كثرالله خيركو ما عجبنا غيركو ما عجبنا غيركو ما عجبنا غيركو ما عجبنا غيركو

وتخرج الفاردة سيرا على الأقدام من منزل والد العروس إلى منزل والد العريس ويكون المسير مصحوبا بالغناء من قبل الرجال والنساء وتتنوع الأغاني والأهازيج وتعلوالزغاريد

بالـورد والحنا رشو الوسايد بالورد والحنا يوخذ ويتهنى قولولـمحمد يوخذ ويتهنى بالورد والريحة رشو الوسايـد بالورد والريحة يوخذ المليحة قولولـمحمد يوخذ المليحة

عند وصول الفاردة إلى بيت أهل العريس تصمد العروس على مرتبة مرتفعة (كما هوواضح في الصورة المرفقة) تم إعدادها خصيصا للصمدة تقوم النساء بالغناء وانتظار دخول العريس ليكشف عن العروس المنديل الذي يغطي وجهها بعد الانتهاء من مراسم الصمدة يقوم الرجال بزف العريس والغناء عليه والتوجه به إلى منزل الزوجية هو والعروس ومن هذه الأغانى:

يالله توكلنا عليه يا سيد المتوكلين يالله طلبتكيا الكريم الرشد والفال المليح



سموعلى محمد سموعليه

طایح لطهوره ذکرالله علیہ بالله یا شلبی سمی علیہ

محمد مدلل ما شاالله عليه.

طهره يا شلبي وناوله امه

يا دموع الغالي نزلت على كمر طهره با مطهر ونأولر خالر

يا دموع الغالى نزلت على خلخاله

### عونة الحصاد:

كما تحدثت في البدايه كان الناس في تلك الفترة من الزمن يميزهم التعاون والتكافل فيما بينهم فعندما يكون أحدهم لديه عمل أو يحتاج المساعدة لا يتوانى أحد عن تقديم المساعدة من رجال ونساء ومن أهم الأعمال التي تحتاج المساعدة الحصاد

الحصاد: (مصطلحات) أوان جني الثمار. (فقهية) الحصاد: (مصطلحات) بفتح الحاء وكسرها مصدر حصد، قطع الزرع ونحوه. (فقهية) حَصَد: (اسم) مصدر حَصِدَ الحَصَد: النَّرْعُ الْمَحْصُودُ الحَصَد: النَّرْعُ الْمَحْصُودُ الحَصَد: النَّرْعُ الْمَحْصُودُ الحَصَد: والسيّاناعة في الأوتار والحبال والسيّدُكام الصِّناعة في الأوتار والحبال والدُّروع (8).

الحصاد اصطلاحا: هـوالموعد الذي يتـم فيه موعد قطف محصول القمح حيث يجتمع الرجال والنساء بما يسـمى (العونة) يتوجه أفراد العونه إلى الأرض المراد حصادها مصطحبين معهم أدوات الحصاد (المناجل) والطعام والماء أو ما يطلق عليه (الـزوادة) وهو عبارة عن البندورة والبصل والزيتون، والماء يتـم وضعه في براميل مغطاة بقطعة قماش (خيشه) للمحافظة على برودة الماء وطبعا لاننسى الخيمة الـتي يتـم بناؤها في موقع الحصاد لوضع الأطفال الصغار فيها وأيضا مكان لاسـتراحة الحصادين.

#### الختان:

المعنى اللغوي: هو القطع.

وفي الاصطلاح: قال الحافظ: قطع بعض مخصوص، من عضو مخصوص<sup>(7)</sup>.

اما الختان كما كان في وادى موسى أو كما كان متعارفا عليه الطهورحيث يحضرالمطّهر(الشابي) كماكان يطلق عليه وأقارب الطفل والأصدقاء والجيران، وكما تذكر لنا الحجة فاطمة كان يقوم الناس في وادى موسى بتجميع عدد من الأطفال ليتم لهم الطهور مرة واحدة بسبب قدوم المطهرمن مدينة معان وكان اسم المطهر الذي كان يقوم بالطهور (عدنان أبو الزيت) في يوم الطهورتقوم النساء بتجهيز الطفل وذلك بتلبيسه الثوب الابيض، وعند الطهور يحضنه والده أو خاله وقد يكون عمه كي يساعد في ضبط حركات الطفل بين يدي المَطِّهر، وما أن ينهى المطهر عمله الذي لا يطول اكثرمن دقائق محدودة حتى يتم تسليم الطفل إلى أمه التي ربما تكون هي الأخرى في حالة بكاء مع طفلها من خوفها عليه وتعاطفها مع بكائه، وكل ذلك على وقع أغاني الطهور الخاصة بهذه المناسبة، والتي تحث على ذكرالله وأن يترفق المطهر بالطفل وأن لا يؤلمه

في الصباح يقوم الحصاد بالغناء مخاطبا القمح قائلا:

صباح الخيريا زرعي ياطويا الفرع ياوديدي اوديدي خنايدي

يبدأ الحصاد باصطفاف الحصادين بجانب بعضهم البعض مغطين وجوههم عن الغبار وأشعة الشمس وينطلق الصف متسابقين من يصل إلى النهاية وتكون عملية الحصاد مصاحبة بالأغاني والأهازيج التي تشجعهم على التحرك والإسراع في عمليه الحصاد أذكر منها:

منجلي يا بورزة وشوجابك من غزة جابي حب البنات والبنات المزيونات منجلى وامنجلاه راح للصايغ جلاه ما جلاه إلا بعلبة ياريت العلبة عزاه هي عزاه، وهي جزاه، وعزا وليداته وراه

ويقف بين الحين والآخر أحد الرجال ليشجع الحصادين ويشحذ هممهم مناديا باعلى صوته

#### هـوج ومـوج

طبعا يكون الأصغر في السن من أفراد العونة خلف الحصادين يقوم ون بجمع ما يقوم الحصادون بقطفه من القمح ويتم جمعها فوق بعضها ويطلق عليها (غمور) وتستمرهنه العمليه لعدة أيام أو أسابيع إلى أن ينتهي القمح وبعد الانتهاء يتم نقل القمح على الحمير والبغال على منطقة تسمى (الجرن) هناك يتم تجهيز آله يطلق عليها (الدراسة) التي تقوم على طحن القمح وعزل القش عن الحب طبعا لهذه المرحلة أغاني خاصة فيها نذكر:

هب الهواياياسين ياعذاب الدراسين ياعـــذابيمعهم ضوالقمرطالعهم طالعهم طالعهم وايشلع طواقيهم ياحمرايالواحة لون التفاحة

لن حدرت ع البحر لا حدر وراك سباحة وان طلعت للسماء طير مرفرف جناحة

وبعد انتهاء كمية القمح الموجودة يتم تعبئتها في أكياس مصنوعة خصيصا من الخيش يتم نقلها في (الترله) ليتم تخزينها لتغذية أغنامهم واستخدام القمح في الخبزوالطبخ.

وبذلك تنتهى عملية الحصاد

ختاما ننهي هذا البحث بطقس من الطقوس التي كانت موجودة ويمكن أن تعتبر من الطقوس المهمة في وادي موسى تأتي أهميتها أنها كانت تقام فقط في منطقة وادي موسى وما حولها وهي الزوارة.

#### الزوارة:

قبل أن أبدأ بسرد كيف كانت تتم الزوارة وما هي الطقوس المرافقة لها أبدأ بذكر بعض التفاصيل المهمة حول موقع الزوارة والأهمية الخاصة به يعد مقام النبي هارون عليه السلام من أهم المواقع الاثرية الاسلامية في البترا ويقع المقام على مسافة (5)كيلو مترا جنوب غرب مدينة وادي موسى، وعلى مسافة (3)كيلو متر عن مدينة معان، ويقع المقام على قمة جبل صخرية في منطقة منعزلة عن مدينة البترا وعلى ارتفاع (1250م) منطقة منعزلة عن مدينة البترا وعلى ارتفاع (1250م) من (70) مترا . ويعد المقام من أعلى القمم الجبلية المحيطة بالبترا، فلا يوجد جبل في المنطقة أعلى منه ويمكن رؤية المقام من وادي موسى على نحو واضح، خاصة في وقت الصباح الباكر(9).

طقوس الزوارة: تبدأ طقوس الزوارة بالمناداة للزيارة قبل يوم أويومين من قبل شخص من عائلة الشماسين وهو (درويش الشماسين) يقوم بالمناداة في وسط وادي موسى كما تذكر الحاجة فاطمة وغالبا بعد صلاة المغرب، هناك مواسم للزيارة كما ذكرت الحاجة فاطمة أن هناك موسمان الأول في الربيع والآخر في الصيف ومن الجدير بالذكر ان الزوارة لم تقتصر

فقط على أهالي وادي موسى بل كان هناك اهل الشوبك والطيبة ومعان.

بعد المناداة والاتفاق على يوم النزوارة يتجهز الناس ليوم النزوارة من نساء وأطفال وشباب وتقوم النساء بتجهيز الزيت والسمنة حتى تضعها في المقام حتى أن الحاجة فاطمة ذكرت أن بعض النساء لا يستطعن الخروج للزوارة فتعطى جارتها أو إحدى النساء الزيت والسمنه خاصتها لتضعها لها في المقام. طبعا يتم الخروج بشكل جماعي فبعضهم يركب على الحصان وبعضهم يركب على الحمارأوالبغل أومشياعلى الاقدام طبعا طوال الطريق يقوم بعض الرجال باطلاق العيارات النارية لتشجيع الجموع، تصل الجموع للمقام مصطحبين معهم أمتعتهم من طعام وشاي ووسائل للإنارة وأغطيه لمن يرغب في النوم عند المقام يدخل الجميع للمقام دون إحداث أي صوت أو جلبة يبدأون قراءة القران والدعاء والتوسل يتم الدخول للمقام بالرجل اليمين ثم يتم إشعال الشموع وأيضا إشعال الفتائل المغموسة بالسمن والزيت لإضاءة المقام يقوم كل شخص بطلب ما يريد ثم يخرجو من المقام ومن الأشياء التي استوقفتني اثناء حديث الحجة فاطمة أنهم كانوا يخرجون من المقام بظهورهم اي يرجعو للخلف إلى أن يخرجو من المقام وذلك حسب ما تدعى احتراما للمقام ولصاحبه . يبقى الزوار لمدة يوم أو يومين على اكثر تقدير ثم ينزلون من على الجبل ويتوجهون إلى منطقة في بني عطايقال له الجميد لإكمال احتفالهم بسباقات خيل وذبح وإعداد الطعام والغناء.

فمن الأهازيج التي اعتاد الأهالي في الجنوب على غنائها عند زيارة مقام النبي موسى:

| زوروا بالتهليل | یا زوار مـوسـی  |
|----------------|-----------------|
| عقبال الخليل   | زرنا النبي موسي |
| سايل عالقنديل  | وشعرك يا موسى   |
| زوروا بالعدة   | یا زوار مـوســی |
| زوروا بالدرقة  | یا زوار موسی    |

يا زوارموسى زوروا بالأعلام زرنا النبي موسى وعليه السلام يا زوارموسى طحتوا سالمين يا زوارموسى تردوا سالمين

ويبدؤون بغناء أغنية أم الغيث أيضا من أجل المطر

ياأم الغيث غيثينا بلي شويشة راعينا راعينا شارد عنا بده طبق حنا ياأم الغيث يا دايم بلي زرعنا النائم ياأم الغيث يا حدرج خلي سيلها يدرج

#### الخاتمة

في نهاية هـذا البحث فإنه يمكننا القول بأن هذه الطقوس والممارسات هي إرث يجب الاهتمام به وعدم إهماله وتزداد هذه الأهمية لتكون سـجلا يوثق تلك المرحلة الي مرت بها مدينة وادي موسى، هذه الطقوس هي توثيق لحياة الانسان الأردني التي كانت تتسمم بالبساطة والتكافل والتعاون بين أفراد المجتمع آنذاك،

# نتائج البحث:

في ضوء هذه الدراسة المتعمقة للطقوس والممارسات التي كانت في وادي موسى فقد استخلصت من هذه الدراسة النتائج التالية:

- 1. تنوع الطقوس والممارسات التي كانت موجودة في وادي موسى
- 2. الاهتمام بالأغاني والأهازيج التي كانت ترافق الكثير من هذه الطقوس والتي كانت بمثابة مشجع لهم

3. اتصفت هذه الطقوس بأنها كانت منبثقة عن تكافل داخل المجمتع في تلك الفترة من الزمن

#### التوصيات:

في ضوء ما تم ذكره خلال هذا البحث والنتائج التي توصلت إليها فإني أوصى بما يلى:

1. ضرورة جمع وتصنيف وتوثيق الطقوس والممارسات التي كانت موجودة في منطقة وادي

- مـوسى والأردن للمحافظـة عليهـا مـن الضيـاع والاندثـار والتحريـف.
- 2. إجراء دراسات متعمقة على الأغاني والأهازيج التي كانت مرافقة لهذه الطقوس
- الاستفادة من كلمات وألحان أغاني النساء والرجال التي كانت موجودة في صياغة أعمال فنية موسيقية وغنائية جديدة.

85%D9%88%D8%B3%D9%89#/me-

dia/%D9%85%D9%84%D9%81:Wa-

 $fault/files/styles/news\_landing/public/2020-11/\%D8\%B6.jpg?h=097c-$ 

di Musa, m%C4%9Bsto II.jpg

05ce&itok=Sf3pJpsS

12. http://ammannet.net/sites/de-

#### الموامش

- 1. معجم اللغة العربية المعاصرة
- المعجم الوسيط، الجزء الأول، ط 2، دار أمواج، للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت لبنان 1987، باب «ط ق س»
   ص 561.
- عجلة الثقافة الشعبية، الطقوس والممارسات العقائدية في المجتمع الشعبي بولاية تبسة ودلالاتها الاجتاعية
  - 4. المعجم الوسيط-الجزء الاول والثاني ص.470
    - 2. الممارسة praxisسليان الضاه
    - 6. معجم المعاني الجامع معجم عربي
      - 7. فتح الباري (10 /340)
    - 8. معجم المعاني الجامع معجم عربي
- و. موسم النبي هارون -عليه السلام في البترا تاريخ الموسم والمقام محمد النصرات المجلة الاردنية للتاريخ والاثار،
   المحدد 7 ،العدد 1 ،2013م

#### المعاصره

tent/uploads/2021/05/%D8%AA%
D9%82%D8%A7%D9%84%D9%8
A%D8%AF-%D8%A7%D9%84%D
8%B2%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%81%D9%8A-%D9%81%D9%8
4%D8%B3%D8%B7%D9%8A%D9%8

6.-e1621327151490.png

13. https://www.zyadda.com/wp-con-

14. https://scontent.fbah9-1.fna.fbcdn.net/v/
t1.18169-9/601979\_407055616053075\_
1320088536\_n.jpg?\_nc\_cat=110&ccb=1-5&\_nc\_sid=cdbe9c&\_nc\_ohc=WvTVGsFcg6QAX\_hy1t\_&\_nc\_ht=scontent.
fbah9-1.fna&oh=00\_AT91SXCY\_CgMpQ7jlHC7c2TEPCVxi6zRW\_CyaxPcaOpGKw&oe=62266ECA

#### الصور:

- 10. https://pbs.twimg.com/media/DPef-58DX0AEO\_l0.jpg
- 11. https://ar.wikipedia.org/wiki/%D9%8 8%D8%A7%D8%AF%D9%8A %D9%

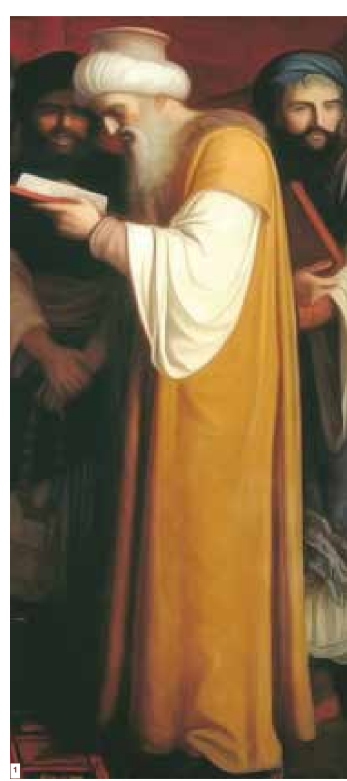
# أ.د حمدادوبن عمر - المغرب

# الأوبئة والأمراض في الثقافة الشعبية المغاربية: الدلالة والرمزية



لقد كُتِبت في تاريخ بلاد المغارب عدد من الدراسات والأبحاث، السي تناولت موضوع الأوبئة والأمراض ببلاد المغارب في الثقافة الشعبية المغاربية عبرالعصور؛ فهوموضوع له دلالته ورمزيته في كتابات المغاربية تحديدا خلال الفترة الحديثة، ويعدمن بين أهم المواضيع التي تدخل مضامينها ضمن الوسط الاجتماعي والاقتصادي والسياسي على حدسواء. فقد اجتاحت بلاد المغارب عدد من الأوبئة والأمراض على غرارباقي دول أوربا مع بداية القرنين 16 و17م وصولا إلى القرنين 18 و19م.

قد يعتقد الباحث لأول وهلة أنّ الإلمام بهذا الحقل من الدراسات التاريخية؛ قد يبدو متيسرا وسهلا من خلال إمكانية تتبع الإشارات الكثيرة الواردة في المصادر المتنوعة والمختلفة عن



العوامل المؤشرة في الحالة الديمغرافية زمن الأوبئة والكوارث الطبيعية المختلفة، وما يترتب عن ذلك من خوف وهلع وجزع في صفوف الساكنة المغاربية. وما ينتج عنه من خسائر فادحة في الأرواح، وبذلك تحدث عملية مد وجزر في البنية الاجتماعية والاقتصادية للساكنة. غيرأن هذا لا يعطي الضوء الأخضر للباحث في التاريخ الاجتماعي والديمغرافي والأنثروبولوجي على حد سواء، ليغامر في هذا النوع من الدراسات الديمغرافية أو ما يصطلح عليه بالهدر الديمغرافي.

ولعلّ ظهور هذه الأوبئة والأمراض ارتبط ارتباطا وثيقا بظهور المجاعات (قلة الأقوات وغلاء الأسعار)، وهذا والكوارث الطبيعية (جفاف أو فيضانات). وهذا لا محالة سيخلف آثارا حادة تنعكس على البنية الاجتماعية والاقتصادية، مشكلة بذلك أحد عوامل الهدر الديمغرافي، الذي ينعكس هوالآخرسلباعلى الوضع الصّعي والمعيشي، ومن ثم ينعكس سلباعلى السلطة كذلك، ولم لا على العالم مثل جائحة كورونا، التي لاريب أنها ستكون سببا في قلب موازين القوة في العالم وبروز قوى عالمية جديدة.

وتحاول هذه الدراسة التاريخية طرح بعض الإشكالات المنهجية والقضايا المعرفية العميقة؛ المتعلقة بالذهنية المغاربية ونظرتها للأوبئة والأمراض من زوايا معينة وفي فترات زمنية مختلفة، كما تحاول إشراء الكتابة التاريخية المغاربية بمثل هذه الدراسات العلمية. نظرا لما تتميزبه ظاهرة الأوبئة والأمراض من خصوصيات لدى العقلية المغاربية.

إنّ موضوع هذه الدراسة يقودنا إلى التفكير في مواضيع مفاهيمية لها علاقة بموضوع الملتقى مثلا: الوباء والأزمة، الوباء والهدر الديمغرافي، الجائحة والقضايا الاحترازية. وكلها مواضيع تحتاج منا نحن الباحثين إلى مزيد من الدراسة والتدقيق والتمحيص، وهذا بطبيعة الحال استنادا على مواد مصدرية مختلفة من مخطوطات وثائق أرشيفية، ونصوص الرحالة والقناصل والأسرى الأجانب.

أمًا عن مداخلتنا فقد حاولنا التركيز على ثلاثة نقاط رئيسة أهمها:

- أهم المصادر التقليدية التي تعرضت لموضوع الوباء.
- دلالات ومسمّيات الأوبئة والأمراض في الثقافة
   الشعبية المغاربية.
- أهم الإجراءات الصّحية الاحترازية المتخذة لمجابهة هذه الأوبئة والأمراض.

# أهم المصادر التقليدية التي تعرضت لموضوع الوباء:

أفرزت ظاهرة الأوبئة والأمراض في تاريخ بلاد المغارب إنتاجا فكريا وأدبيا وفقهيا وطبيا، لا يستهان به، عكس لنا ذهنيات وعقليات الساكنة آنذاك اتجاه تلك الأوبئة والأمراض الفتاكة، وتصورهم لها. ولعل من أهم تلك المصادر التقليدية التي تحدثت عن الأوبئة والأمراض نذكر على سبيل المثال لا الحصر:

- حمدان بن عثمان خوجة: اتحاف المنصفين والأدباء بمباحث الاحتراز عن الوباء<sup>(1)</sup>.
- 2. أحمدبن قاسم البوني: إعلام أهل القريحة في الأدوية الصحيحة (2).
- 3. أحمد بن سحنون الراشدي: قصيدة في الطاعون الذي اجتاح مدينة معسكر عام 1202هـ / 1787م(3).
  - 4. أحمد بن حجر: بذل الطاعون في فوائد الطاعون (4).
- أبوراس الناصر المعسكري: ماراوه الواعون في أخبار الطاعون (5).
- 6. أبوراس الناصر المعسكري: الكوكب الدري في الكلام عن الجدري<sup>(6)</sup>.
- 7. أبو حامد العربي المشرفي: أقوال المطاعين في الطعن والطواعين (<sup>7)</sup>.
- محمد بن رجب الجزائري: الدر المصون في تدبير الوباء والطاعون<sup>(8)</sup>.

- محمد بن أحمد الشريف: المن والسلوى في تحقيق معنى لا عدوى (9).
- 10. محمد صالح العنتري: سنين القحط والمسغبة ببلاد قسنطينة (١٥).

الى جانب كتابات بعض الأجانب الذين كتبوا حول الموضوع امتال: الأستاذ دانياك باتراك (Danyak) الموضوع امتال: الأستاذ دانياك باتراك (Patrac (MARCHIKA))، مارشيكا (MARCHIKA)، يربروقجيه راينو (RAYNAUD)، يوربروقجيه (RAYNAUD)، يوربروقجيه (BERBRUGGER)، وإميال كيرن (Emile Kern)، كما لاننسى بعض الدراسات الحديثة القيمة مثل: دراسة لأمين البزاز: تاريخ الأوبئة والمجاعات بالمغرب في القرنين الأمين البزاز: تاريخ الأوبئة والمجاعات بالمغرب في القرنين المجاعات والأوبئة في مغرب القرنين 16 و17م، مساهمة المجاعات والأوبئة في مغرب القرنين 16 و17م، مساهمة فلية موساوي القشاعي: وباء الطاعون في الجزائر بوجرة: الطاعون وبدع الطاعون الحراك الاجتماعي العثمانية: دوارته وسلم حدته وطرق انتشاره، حسين في بالاد المغرب بين الفقيه والطبيب والأمير (1350 في المجاوث (ضربت آسفي وباديتها).

وقد تعكس المصادر المخطوطة رؤية هؤلاء المؤلفين لظاهرة الأوبئة والأمراض، خصوصا وأنّ هذه المصادر تحوي معطيات تاريخية حيّة عن واقع هذه الأوبئة والأمراض وآثارها السلبية على الواقع المعيشي الاجتماعي والاقتصادي آنذاك، كما تصوّر لنا المساهد اليومية من مرض وخوف وفزع، وطرق مجابهتها دينا وعلما، وحتى اختلاف مسميات تلك الأوبئة التي تركت آثارها في الوسط المغاري.

## الأوبئة والأمراض: آراء ومواقف الفقيه، العالم والمؤرخ:

وفي القسم الثالث من كتاب الطاعون وبدع الطاعون، يرى الباحث حسين بوجرة أنّ إشكالية العدوى وبدعة التحرزمن الطاعون واقع بين نص

ديني وفعل سياسي وواقع تلقائي. «فقد تتبع معظم الأحاديث المقرة بالعدوى والرافضة لها، وما أثارته تلك القضايا من تأويلات وتخريجات فقهية، قبل أن ينتقل إلى البحث والكشف عن أوجه التداخل بين المقاربتين الطبية والفقهية، ولطالما كانت هاجسا أساس لتمثلات المغاربة عموما لوباء الطاعون. وهذه الثنائية مبنية على حقيقتين، فأمّا الحقيقة الأولى تتعلق بالخطاب، وهي مجموع التصورات والرؤى التي سادت طويلا في مجال علاقة العلم بالدين، والفقه بالطب، والمقدس بالمدنس، سواء تلك التي اعتبرت أنه لاحقيقة خارج النص الديني، ولا معرفة خارج المعرفة الدينية، ولا علم ولا طب إلا ذلك الذي مارسه الأنبياء والرسل، أو ما يعرف عند فقهائنا بالطب النبوي.

أمّا الحقيقة الثانية فهي تتعلق بواقع تاريخي متميز بالغ التعقيد، اصطدمت به تلك الخطابات السائدة. وهي حقيقة تميزبها القرن الثامن عشروحتى التاسع عشربتونس على وجه الخصوص وببلاد المغارب على وجه العموم، من أبرز عناوينها النمو الديمغرافي على وجه العموم، من أبرز عناوينها النمو الديمغرافي الكبيرالذي عرفته بلاد المغارب عموما. فرغم ما تميزت به بلاد المغارب من هدنة طاعونية، إلا أنّ هذا الإحراج كما يسميه حسين بوجرة؛ تسبب فيه هذا الواقع التاريخي الخاص بالقرن الثامن عشر للخطاب السائد أنذاك في الكتابات التاريخية الأوربية سواء المصدرية منها أو المرجعية، وكذلك للخطاب السائد لدى رجال الدين والفقه. والصراع الحاد الدائربين مختلف النخب العالمة (العلمية الطبية والدينية الفقهية) وكذلك نخب المخزن والسياسة من جهة (11).

هـذه الثنائيـة وردت عـن الرحالـة الأوربيـين وفي الدراسـات التاريخيـة الأوربيـة، حيـث نجـد الطبيـب «جـان أندريـه بايسـونال» يسـقط ثنائيـة خطـاب الأوربيـين في متاهـات الخطـاب والخطـاب المضـاد، فهـو مثـلا أثبـت مـن ناحيـة سـيطرة النزعـة القدريـة المتأصلـة للسـكان في تعاملهـم مع كافـة الأمـراض ومع الطاعـون تحديـدا»، فقـد كانـوا مستسـلمين أمامـه الطاعـون تحديـدا»، فقـد كانـوا مستسـلمين أمامـه



وصابرين على مشيئة الله.. دون ان يسعوا إلى التحرز أو إلى وضع حد له »(12).

اعترف في الآن ذاته بأهمية المساعي التي كان يقبل عليها البايات لمواجهة تفشي الطاعون، فهروب الباي محمد بن عثمان الكبيرإلى الصحراء وإقامة محلته كحاجز لدفع الوباء، وهو الأمر عينه قام محمد باي تونس، وإقامته هوالآخر لحاجز متكون من الجمال يحيط بمحلته، ومن حراس كانوا يسهرون على منع أي اتصال خارجي.

إلى جانب الإجراء العلمي الذي قام به باي تونس والقائم أساسا على اقتناعه بدعوى المسيحيين القائلة بأن الطاعون معد، وبأنّ الحل يكمن في تجنب كل اتصال بالمصابين به. زد على ذلك سياسة العزل الصّحية والتي تتنافى تماما مع ما ذهب إليه من «نزعة قدرية، واستسلام للمشيئة الالهية، وعدم السعي إلى التحرز، ووضع حد لتفشى الطاعون» (13).

ومن الإجراءات الصحية التي تضاربت حولها الآراء وتجاذبت، مسألة تفريق التجمعات خلال فترات الأوبئة. إذ نجد العربي بن علي المشرفي ينبذ الرأي القائل بمسؤولية اجتماع الناس خلال الحروب والمواسم

الكبرى في نشر الوباء، حيث يقول: «كما قالوا بزعمهم الفاسد إنّ سبب الوباء اجتماع الناس للملاحم، فتراهم يفرقون جيوشهم فيه إن لم يفجأهم عدو أو يحاصرهم، وينهون عن اجتماع الجموع للمواسم في هذا الفصل الخريفي كموسمي البداوي والدسوقي المعلومين عند أهل مصر، تفزع الناس إليهما نساء وصبيانا، كهولا وشبانا، رجالا وركبانا». ويناقض في ذلك ما ورد عند محمد بن يحبى السوسي الذي صنف التجمع في بعض المناسبات الاجتماعية ضمن الأسباب المهيجة للوباء ونصح قائلا: «وينبغي لمن نزل بهم الوباء ترك للاجتماعات المعتادة في الأفراح كالأعراس» (14).

غيرأن الإجراء المتبع والبارز آنذاك في كامل البلاد المغاربية تقريبا، لاسيما مع انضوائها تحت وطأة القوى الأوربية، فهي خاضعة لقراراتها وإرادتها خلال القرن التاسع عشر، كان هو العزل الصّي الذي صار إجباريا على الحجاج المغاربة الخضوع له عند عودتهم من بلاد الحجاز، وهو الإجراء الذي نصادف نعته في أدبيات الأوبئة «بالكرنتينة». ومع تطور التنظيمات الصحية الأوربية خلال القرن التاسع عشر، أصبح الحجر الصي ضرورة ملحة وركنا أساسيا في القوانين الصحية، وفرض على البلدان المجاورة كالمغرب وتونس.

مقابل هذه الآراء المتضاربة حول التدابير الصحية المتبعة أنذاك، اتخذ الفقيه حمدان بن عثمان خوجة موقفا إيجابيا من الحجر الصحي، وتناوله بالتفصيل ضمن مؤلف خاص حلل فيه هذا الإجراء من الجانبين الشرعي والطبي. ويعرّف المحجر الصحي وأهدافه الوقائية قائلا: «اشتهر في بلاد الفرنج الاحتماء عن الوباء، وأعدوا لذلك موضعا سمّوه «كرنتينة»، الوباء، وأعدوا لذلك موضعا سمّوه «كرنتينة»، وحقيقتها إنّما الاحتماء والاحتراز». كما ردّ على منكري هذا الاجراء قوله: «ولما لم يتقدم مثل هذا النمط من الاحتماء للمسلمين، لم يكن للكرنتينة اسم إسلامي، ومجرد التسمية الفرنجية لا يكون سندا للأحكام الشرعية» الشرعية» الفرنجية لا يكون سندا للأحكام

وقد الـــتزم الفقيه حمدان بن عثمان خوجة بإجراءات الحجر الصحي ضمن مجتمع لم يحترم قواعد الســلامة الصحيــة والاحتيــاط من الوبـاء، ويتضح لنــا ذلك جليا مـن خــلال قولــه: «وقعــت الوبـاء في الجزائر وأنــا بها، فالتزمــت باقل ممّــا يحتاط الفرنج، فكنــت أصلي الجمعة وأحضر الجزائر مع أصحــابي وأقاربي، من غــيرأن أقتحم مجتمع النــاس، ولا أمـس أحــدا ولا قماشــا ثــم أرجع وأتبخر فســلمني الله سـبحانه أنا ومن معــي» (16).

## دلالات ومسمّيات الأوبئة والأمراض في الثقافة الشعبية المغاربية:

لقد كان لتكرار الأوبئة والأمراض في الثقافة الشعبية المغاربية رسوخا وحضورا، من خلال عدد من المسميات لتلك الأمراض، التي عكست معاناة الناس أفرادا وجماعات للواقع المعاش آنذاك، وهي أسماء تكاد تكون غريبة تبرز عدم فهم الناس لطبيعة الوباء والمرض وتطيرهم وخوفهم منه.

لقد كان لهده الأوبئة والأمراض وقعها ودلالاتها في الثقافة الشعبية، فهذا أبوحامد العربي المشرفي مثلا يصف وباء الطاعون الذي ضرب المغرب عام (1085هـ/1674م) في رحلته المسماة «نزهة الأبصار

عن هذا الوباء قوله: «ومنهم من يكون صحيحا واقفا يمشي فيعتريه الموت فيسقط ميتا في الحين تعددت الأسباب والمدوت واحد ويسمون هذا الوباء «ببو اقْلَيَبْ» بالتصغير و «ببو ازَريوْطَة» والعجم الأطباء القُليَبْ» بالتصغير و «ببو ازَريوْطَة» والعجم الأطباء يسمونه الريح الحمراء، وفي عام اثنين وستين كان عاما هذا الوباء أيضا بهذا الوصف أيضا، وفي عام خمسة وثمانين كان بمدينة فاس بهذا الوصف. وذكر صاحب الفوائد الجمة أنّ الطاعون وقع بالمغرب سنة خمس وستة إلى ستة عشر سنة وألف وأول ما وقع بالحواضر، فأما أهل فاس فصبروا وتلقوا الأمر بالتسليم فارتفع عنهم من سنته ولم يعد إليهم، وأمّا أهل مراكش وترودانت فتفرقوا له في البادية والجبال فكان أكثر وقوعه بهم وانقرض جل أعيانهم حتى استولى الخراب مونذلك على الحاضرين ثم لم يزل يعود إليهم سنة وهم يفرون منه مدة من اثني عشر عاما» (17).

ويتضح مما سبق أن الأوبئة عرفت بمسميات مختلفة وهذا راجع لحدتها وشدتها، مثل: «ببو اقْلَيَبْ» أو «بوكليب» بالتصغيرو «ببو ازَريوْطَة» (الذي يعني العصا) و «الريح الحمراء» و «الحبوبة الكبيرة» و «الطاعون الكبير» و «طاعون بوطابق» وغيرها من المسمّيات الأخرى التي تدل على شدة وطأتها على الواقع المعيشي أنذاك (١٤).

كما اختلفت المراجع والمصادر في وصف أعراض تلك الأمراض والأوبئة التي كانت تتوالى على البلاد المغاربية، ولعلّ من بين هذه الأوصاف نذكر على سبيل المثال: «الطاعون الدملي»، «الطاعون الأسود».

هـذه الأوبئـة والأمراض الـتي ارتبطـت في بعـض الأحيـان بالقحـط والمجاعـات وغـلاء الأسـعار. والتي لا زال العـوام يرددونهـا ويتذكرون من خلالها مدى قسـوة الزمـان أمام قلـة ذات اليد، ويحذرون مـن خلالها الأجيال اللاحقـة التي لا تعـرف حقيقة تلك الأعـوام، كل هذا كان لـه انعكاس واضـح علـى زعزعة كيان البـنى الاجتماعية الاقتصاديـة والديموغرافيـة. وهنـا ارتبطـت الذاكـرة الشـعبية بالوبـاء والمرض، حـتى كان يضرب بـه المثل إذا

أراد أحد أن يعاير أحدا أو يشتمه أو يتمنى له الموت يقول لمه: «اذهب الله يعطيك بوكليب» وقد اشتهر هذا التعبير في الثقافة الشعبية المغاربية.

كما يـورد لنـا محمد الأمين الـبزاز نقلًا عـن صاحب الابتسـام عن دولة ابن هشـام، الـذي قدم وصفًا دقيقًا للوباء، يقـول فيـه: «وهـوريـح ما سـمعوا بـه، قاتل مـن حينه، ويسـمونه عندنا في المغرب بأسـماء الكوليرا والريح الأصفر وبوقليـب.. إذا أصاب الرجل تغير لونه واسـود جفن عينه ويجعل يقيء من أعلاه ويسـهل من أسـفله، ومن الناس من يشـتكي مع ما ذكر وجع رجليه ويمـوت في الحـين »(١٠). وهـذا الوصف هو الـذي دأبت على تداولـه الذاكرة الشـعبية المغاربيـة وذكرته لنا تلك على تداولـه الذاكرة الشـعبية المغاربيـة وذكرته لنا تلك المـادر المخطوطة المشار إليها آنفا.

وللإشارة فإن أوربا لم تسلم هي الأخرى من الأوبئة والأمراض لاسيما إنجلترا على سبيل المثال، حيث يصف لنا محمد الطاهر بن عبد الرحمن الفاسي في رحلته إلى الديار الانجليزية بقوله: «وصف مكتب البرق (التلغراف): ذهبنا لمحل السلك المعدّ لورود الأخبار من المحال وتوجيهها، وسبب دخولنا إليه، أن أصحابنا الذين كانوا بباريز، سمعوا بخبر الريح الأصفر بفاس وما ولاها وبقوا على شكّ من ذلك، فأرادوا أن يحققوا الخبر عن ذلك ويسائلونا عنه، وطلبوا من أرباب صنعتهم عنعته هنالك، أن يخبرونا بواسطة أرباب صنعتهم باللّندرين، ووقت والذلك وقتا معينا...وقيل إنه كان هنالك شيء فعافاهم الله..» (20).

ولعل من بين المصادر المهمة «الكناشات والتقييدات» التي احتفظ بها عدد من العلماء، والتي يمكن للمؤرخ الاجتماعي أن يعتمد عليها، كونها تحفل بذكر لأهم الأحداث والوقائع التي يحتاجها المؤرخ، فهي بمثابة كراس لتسجيل الاهتمامات الآنية والعارضة. ومن بين هذه الكناشات، كناشة الفقيه والقاضي ادريس بن المهدي المنافي المشاط (ت1730م). فهذا التقييد يغطي إحدى وعشرين سنة تبدأ بالطاعون الكبير ليغطي إحدى وعشرين سنة تبدأ بالطاعون الكبير

1798م إلى غايـة سـنة 1819م. حيث يعطي لنا المشـاط صورة عن السـيكولوجية الاجتماعية السـائدة عند مطلع القـرن (19). (المنصـور، 1998، ص:46).

ومايمكن الاشارة إليه هوأن الاعتقاد السائد في الثقافة الشعبية لدى مجتمعات بلاد المغارب آنذاك، هوإما انتقام من الله للبشربسبب ارتكابهم للذنوب والمعاصي، وإما قضاء وقدر، فهو مكتوب عليهم، فلن يصيبهم إلاما كتب لهم. وهناك نصوص تراثية كثيرة قد أشارت إلى دلالات ومسميات تلك الأوبئة في الثقافة المغاربية، لايسع المقام لذكرها يمكننا أن نشيراليها مثل نصوص أبي حامد العربي المشرفي ضمن كتاباته: أثمد الجفون، ورحلته إلى شمال المغرب، ورحلته تمهيد الجبال وما وراءها من المعمور وإصلاح حال السواحل والثغور، وكتابه مشموم عرار النجد والغيطان المعدلا للسنطان.

والغريب في الأمرأن السلطة والمجتمع على حد سواء وقضا عاجزين أمام ما يحدث من موت، وهلع وفزع، فربطوه بالغضب الإلهي كما ذكرنا آنفا على أنه عقاب بسبب بعدهم عن الطريق المستقيم، إضافة إلى انتشار نوع من التفكيرالخرافي المرتبط أساسا بأمور غيبية وأخرى تتعلق بالتنجيم والسحر، لتأويل ما يحدث من موت مفاجئ للأفراد والجماعات في غياب تحليل علمي منطقي لتفسيرذلك، في المقابل نجد بعض المحاولات الوقائية (كالحجر الصحي أو الكرنتينة).

إنّ مجالية الطواعين التي ضربت بلاد المغارب خلال الفترة الحديثة، يمكن تحديدها من خلال سلم حدة نشاط تلك الأوبئة والأمراض التي كانت منتشرة بالمشرق الاسلامي ودخلت إلى بلاد المغارب، إلى جانب دورية وتكرار تلك الأوبئة والأمراض وتأثيرها على ساكنة بلاد المغارب. يمكن تحديدها كذلك من خلال بعض المصادر التي أرخت لمجالية الوباء، ونقصد بذلك مراسلات القناصل الأوربيين الذين شغلوا مهام ببلاد المغارب، أو تلك الكتابات الأجنبية التي وظفت العديد من تلك المراسلات بغية الإجابة عن بعض التساؤلات

حول الوباء والمرض وما ينتج عنه، وهي كتابات شغلت حيزا مهما ضمن أبحاث الأجانب.

### أهم الاجراءات الصّحية ببلاد المغارب:

لابد أن نشير إلى نقطة مهمّة وهي أنّ بلاد المغارب عرفت الطب الحديث وتفاعلت مجتمعاته مع الوضعية التي حملت معها ثقافة الطب الحديث الذي حاول أول الأمر مقاومة الأوبئة والأمراض المعدية ، التي كانت تشكل هاجسا وشبحا مخيفا بالنسبة للغرب، وهذا حسب ما تشير إليه تقارير القنصليات الأجنبية أو معاينات الأطباء الأوائل الفرنسيين أو البريطانيين الذين باشروا مهام طبية ببلاد المغارب.

وفي المقابل تشير دراسات أخرى إلى عراقة الطبّ التقليدي في الحضارة العربية الإسلامية الغنية بمؤلفات متميزة وجادة مثل كتابات ابن سينا وابن بطلان وابن رشد وابن ميمون وابن جرار القيرواني وعبد السلام العلوي وابن الخطيب وغيرهم كثير. ونجد اليوم الطب الحديث يتحدث عنها ويؤكد عليها وكأنها من إفرازات العقل والحداثة في الغرب.

وهنا يشيرالباحث التونسي أحمد خواجة إلى أنّ «الطب الحديث يعرف أكثر عندما اقتربت قضايا الصّحة والمرض بنشأة الدولة الحديثة ببلاد المغارب، حين لم تعد الصّحة من مشمولات المجتمع الأهلي أو المؤسسات الخيرية أو المؤسسة الدينية أو الفقهية، وأضحت شأنا عاما تنفق فيه أموال الدولة، وتسيّره سياسات وتنظيمات وإدارة حديثة تسهر الدولة مباشرة على تصريف شؤونها وتدبير أمورها (22).

في حين أنّ الطبّ الشعبي في الثقافة الشعبية المغاربية، عرف بعض الإجراءات الصّحية الاحترازية للوقاية من الوباء، يمكن أن نقسمها إلى اتجاهين: اتجاه الطب الشعبي، فقد كانت مستوحاة من الطب التقليدي من وسائل علاج كانت متداولة أنذاك، وهي في مجملها عبارة عن مجموعة من المعارف والسلوكات،

اكتسبت عن طريق التجرية المعاشلة، وعلى ما كان يحكى ويروى ويكتب لدى الأطباء والحكماء الأقدمين. لقد كانت وسائل العلاج التقليدية (الشعبية) خلال فترات الأوبئة تتوزع بين علاجات موضعية آنية (بين تبخير وشم كالقطران، الكبريت، والشمع الخام...) واستهلاك للأدوية المستخلصة أساسا من النباتات والأعشاب الطبيعية، لقد جسدت بعض المعتقدات والممارسات الوقائية المختلفة والمتنوعة لدى العامة، ذهنيات الأفراد في التخلص من المرض والنجاة بنفسه وبمن حوله، ولعل من بين تلك العلاجات الروحية تعليق التمائم والتعاويذ وقراءة الأدعية والأذكار (23)، إلى جانب إدماج بعض الطقوس كزيارة الأولياء الصالحين، والاعتقاد في كراماتهم وبركاتهم، والاعتقاد في تفسير الأحلام. وارتياد بعضهم إلى الفقهاء للتسبب بالشفاء، فهذه الممارسات الشعبية لا ترتبط بضترة تاريخية ما، بل هي موجودة بوجود الانسان في المجتمع، وتتدخل لإحلال الشفاء والطمأنينة والراحة، والانصراف عن هاجس المرض والموت.

كما كان هناك سبجال فكري حول الحجر الصّحي ببعض البلاد المغاربية مثل تونس، فكان السبجال بين الشيخ بيرم الثاني والشيخ محمد المناعي، فالأول يقول بضرورة التحفظ من الوباء، بينما الثاني يرفض قضية العدوى، فهذا الاختلاف بينهما حول مسالة التنظير والإفتاء مردّه إلى اختلاف انتمائهم المذهبي والفكري. كما ظهرت اجتهادات وتباينت بعض المواقف الفقهية بالمغرب الأقصى رافضة لقضية العدوى (فتوى الناصرى حول الكرنتينة) (24).

لقد اتخذ الفقيه حمدان بن عثمان خوجة موقفا إيجابيا من الحجر الصحي، وتناوله بالتفصيل ضمن مؤلف خاص حلل فيه هذا الاجراء من الجانبين الشرعي والطبي. ويعرف المحجر الصحي وأهداف الوقائية قائلا: «اشتهر في بلاد الفرنج الاحتماء عن الوباء، وأعدوا لذلك موضعا سمّوه «كرنتينة»، وحقيقتها إنّما الاحتماء والاحتراز». كما ردّ على منكرى هذا الإجراء قوله: «ولما



لم يتقدم مثل هذا النمط من الاحتماء للمسلمين، لم يكن للكرنتينة اسم إسلامي، ومجرد التسمية الفرنجية لا يكون سندا للأحكام الشرعية »(25).

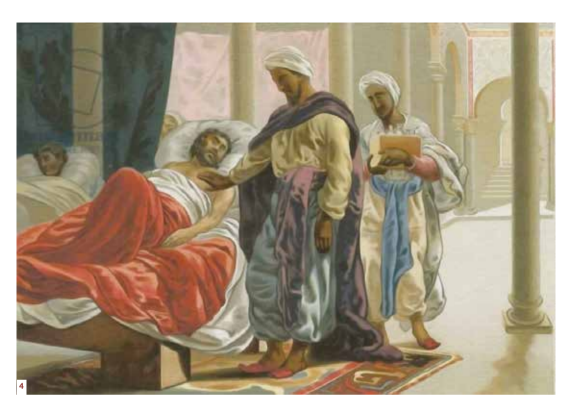
ومن بين الإجراءات المتخذة أيضا من طرف السلطات (الفرنسية) آنذاك، والتي تضاربت حولها الآراء، مسألة تفريق التجمعات خلال فترة الأوبئة. الآراء، مسألة تفريق التجمعات خلال فترة الأوبئة. حيث نجد العربي المشرفي يرفض جملة وتفصيلا رأي القائلين بمسؤولية اجتماع الناس خلال الحروب والمواسم الكبرى في نشر الوباء بقوله: «كما قالوا بزعمهم الفاسد أنّ سبب الوباء اجتماع الناس للملاحم فتراهم يفرقون جيوشهم فيه.. وينهون عن اجتماع الجموع يفرقون جيوشهم فيه.. وينهون عن اجتماع الجموع والدسوقي المعلومين»، ليخلص إلى الجزم بالقول: «ولا رئنا نسمع باجتماع الناس في المواسم والملاحم ولا وقع بهم ما زعم حكماء الفلاسفة من الوباء في هذه المحافل السالفة » (26).

ومن بين أهم الإجراءات البارزة بالجزائر خلال القرن 19م، هو ما كان يعرف بالعزل الصّحى الذي

صار إجباريا على الحجاج المغاربة عند عودتهم من المشرق (الكرنتينة). حيث أصبح المشرق العربي من بين المحطات الأساسية لانتقال الطاعون والكوليرا من الشرق إلى الغرب، خصوصا انتقال المرض مع الحجاج القادمين من آسيا إلى جموع الحجاج القادمين من مختلف الجهات الإسلامية ومنها دول المغارب (27).

لقد «كانت القوافل البرية بمثابة محجر صحي متنقل تخمد الأوبئة تدريجيا في الصحاري مع طول مدة السفر، وكان على الحجاج المغاربة قضاء حوالي أربعة أشهر للعودة من الإسكندرية إلى بلادهم، كما كان عامل السرعة عاملا مهما في ومساعدا على نشر تلك الأوبئة الفتاكة» (28). ومع التطور الذي شمل الإصلاحات الصحية الأوربية خلال القرن 19م، أصبح الحجر الصحي عاملا أساسيا لا يستغنى عنه ضمن اللوائح الصحية، ومحاولة فرضها على الدول المجاورة لاسيما دول شمال إفريقيا.

ومن الإجراءات الصحية التي تضاربت حولها الآراء وتجاذبت، مسألة تفريق التجمعات خلال فترات



الأوبئة. إذ نجد العربي بن علي المشرفي ينبذ الرأي القائل بمسؤولية اجتماع الناس خلال الحروب والمواسم الكبرى في نشر الوباء، حيث يقول: «كما قالوا بزعمهم الفاسد إنّ سبب الوباء اجتماع الناس للملاحم، فتراهم يفرقون جيوشهم فيه إن لم يفاجئهم عدو أو يحاصرهم، وينهون عن اجتماع الجموع للمواسم في هذا الفصل الخريفي كموسمي البداوي والدسوقي المعلومين عند أهل مصر، تفزع الناس إليهما نساء وصبيانا، كهولا وشبانا، رجالا وركبانا». ويناقض في ذلك ما ورد عند محمد بن يجي السوسي الذي صنف التجمع في بعض المناسبات الاجتماعية ضمن الأسباب المهيجة للوباء ونصح قائلا: وينبغي لمن نزل بهم الوباء ترك الاجتماعات المعتادة في الأفراح كالأعراس» (29).

غيران الإجراء المتبع والبارز آنذاك في كامل البلاد المغاربية تقريبا، لاسيما مع انضوائها تحت وطأة القوى الأوربية، فهي خاضعة لقراراتها وإرادتها خلال القرن التاسع عشر، كان هو العزل الصّعي الذي صار

إجباريا على الحجاج المغاربة الخضوع له عند عودتهم من بلاد الحجاز، وهو الإجبراء الذي نصادف نعته في أدبيات الأوبئة «بالكرنتينة». ومع تطور التنظيمات الصحية الأوربية خلال القرن التاسع عشر، أصبح الحجر الصعي ضرورة ملحة وركنا أساسيا في القوانين الصحية، وفرض على البلدان المجاورة كالمغرب وتونس.

وما يمكن الإشارة إليه في مجال التدابير الوقائية والإجراءات الاحترازية ونحن نبحث في كتب الرحالة المغاربة وجدنا نصا يثبت ويؤكد ما اتبعته بلادنا في مجال الحجرالصحي لمدة أربعة عشريوما، حيث نجد محمد بن عثمان المكناسي وهو يومئذ بسبتة يقول: «وموضع الكرنطينة المذكورة خارج عن المدينة بين السوار.. فأدخلونا المدينة وأنزلونا بدار هي أفضل ديارهم منسوبة إلى طاغيتهم وأخبرونا بهذا الخبر،.. وقالوا لنا: تجعلون الكرنطينة بهذه الدار أربعة عشريوما فقط على أعين الناس،.. يبحثون عن مقتضياتنا (حوائجنا) ويتفقدون أحوالنا»(٥٥).

#### خاتمة

إنّ موضوع الأوبئة والأمراض والمجاعات وغيرها من الكوارث الطبيعية، شكل عنصرا كرّس ركود البنيات الاقتصادية والاجتماعية والسياسية، وحكم على هياكله بالثبات، بمفهوم أوسع تعتبر تلك العوامل السالفة الذكر عوامل الهدر الديمغرافي، الذي أطر مجتمعات بلاد المغارب بداية من القرن الخامس عشر مرورا بالقرن السابع عشر ووصولا إلى القرنين الثامن عشر والتاسع عشر. فبمجرد أن تحررت منه ساكنة المجتمعات الأوربية حتى دخلت مرحلة التحولات الكبرى على جميع الأصعدة، على خلاف مجتمعات بلاد المغارب.

خلاصة القول، إنّ ذاكرة الأوبئة والأمراض ببلاد المغارب، أرست ثقافتها الشعبية مجموعة من السلوكيات والأفعال التي عكست بدورها عقلية الخوف من المرض والوباء، كما رسخت تلك الموجات المتكررة والمتتالية من الأوبئة والأمراض أعمالًا تخرج عن السياق العلمي للتداوي والوقاية، وانصرافهم الى الدجالين والمشعوذين، وترددهم على الأولياء الصالحين والأضرحة، طلبًا للبركة والشفاء والنجاة من المرض والموت، وقناعتهم أن الطبيب لا يمكن أن يخلصهم من المرض.

إنّ تاريخ بلاد المغارب الحديث لابد أن يفسّر من خلال التركيزعلى فواجع وأزمات البلاد المغارية الديمغرافية، وهذا بالتطرق إلى عوامل وأسباب هذه الأوبئة والأمراض والأزمات، ومظاهرها ومن آثارها

وانعكاساتها السلبية على السلطة والمجتمع معا.

كما نشير في النهاية إلى مجموعة من النتائج التي توصلنا إليها من خلال تلك المخطوطات وهي كثيرة غيرأننا أخذنا بعض النماذج منها. من هذه النتائج نذكر على سبيل المثال لا الحصر:

لقد استطاعت الثقافة الشعبية المغاربية المختلفة بما تحويه من أغان، وأزجال، أمثال وحكايات شعبية، من أن تُخَلِّد مثل هذه الأزمات في الذاكرة الجماعية رغم بعض النقص الكبير في الثقافة العالمة.

تكاد تتفق بعض المصادر المخطوطة في البلاد المغاربية عموما وبالجزائر على وجه الخصوص على مسميات تلك الأوبئة والأمراض.

تباين الاتجاهات والمواقف حول اتخاذ موقف صريح من هذه الأوبئة والأمراض؛ لاسيما في مسألة سبل الوقاية والاحتراز من الوباء، وهذا ما جسده الفقيه حمدان بن عثمان خوجة في كتابه اتحاف المنصفين. أبو حامد العربي المشرفي في كتابه أقوال المطاعين.

اعتبار العامة أن الأوبئة والأمراض عقاب إلاهي نتيجة الذنوب التي اقترفوها وابتعادهم عن الدّين.

جدلية العلاقة بين الفقيه والمؤرخ في اتجاه الأوبئة والأمراض وتفسيراتها المختلفة، اعتمادا على أدلة شرعية وأخرى ممارستية شعبية.

وجّهنا بعض طلبتنا الدراسات العليا (سلك الدكتوراه الطورالثالث لم د) إلى العمل على مواضيع الأوبئة والأمراض ببايلك الغرب، والأوبئة والمجاعات بالجزائر خلال العهد العثماني.

#### الموامش

رسالة ألفها مصطفى بن حمدان خوجة (1255هـ/ 1840م) وقد دافع فيها عن جواز الكرنتينة ضد المعترضين، وقد طبعت باللغتين العربية والتركية في إسطنبول 1252ه/

1835م، وعلى الرغم من أن خوجة لم يكن فقيهًا، إلا أنه كغيره من المتقفين درس العلم الشرعي وناقش الآراء الفقهية المتعلقة بالطاعون وأثبت أن العمل بالكرنتينة لا يخالف أصلاً شرعيًّا ثابتًا. ينظر: نفطي وافية، مسألة علوم الطب والصيدلة عند علماء الجزائر خلال العهد العناني،

ص:421.

- 10. عن هذا الكتاب ينظر: كال بن صحراوي، مجاعة 1868 بالجزائر من خلال نصوص محلية وأخرى فرنسية، مجلة عصور الجديدة، مختبر تاريخ الجزائر، جامعة وهران1 أحمد بن بلة، الجزائر، م7، ع26، ص ص: 292-276.
- 11. آسية بنعدادة، المعرفة الطبية وتاريخ الأمراض في المغارب، مؤسسة الملك عبد العزيز آل سعود للدراسات الاسلامية والعلوم الانسانية، منشورات عكاظ، الدار البيضاء، ط2011، ص ص:2011-11.
  - 12. المرجع نفسه، ص ص:115-11.
  - 13. المرجع نفسه، ص ص:115-11.
  - 14. الفرقان حسن، المصدر السابق، ص:154.
    - 15. المصدر نفسه، ص: 157.
      - 16. لالال
- 17. المشرفي، أبو حامد العربي بن علي، نزهة الأبصار لذوي المعرفة والاستبصار تنفي عن المتكاسل الوسن، في مناقب سيد أحمد بن محمد وولده الحسن، مخطوط الحزانة الحسنية بالرباط، تحت رقة، 5616، ص: 501.
  - 18. المصدر نفسه، ص:65.
- 19. البرّاز، محمد الأمين. تاريخ الأوبئة والمجاعات بالمغرب في القرنين الثامن عشر والتاسع عشر، ط1، منشورات كلية الآداب والعلوم الانسانية بالرباط، سلسلة: رسائل وأطروحات رقة.18، مطبعة النجاح الجديدة، الدار البيضاء، المغرب. 1992، ص8.
- 20. بوجرة، حسن.(2011). الطاعون وبدع الطاعون، الحراك الاجتاعي في بلاد المغرب بين الفقيه والطبيب والأمير(1800-1350)، ط1، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، لبنان. ص ص:120.
- 21. المنصور، محمد. (1998). مصدر جديد لدراسة التاريخ الاجتاعي للمغرب عند مطلع القرن التاسع عشر: كناشة المشاط، متنوعات محمد ججي، ط1، دار الغرب الاسلامي، بيروت، لبنان. ص ص: 59-46.
- 22. خواجة، أحمد. (2011). التونسيون والمرض، ط1، منشورات كلية الآداب والعلوم الانسانية، الرباط، المغرب. ص ص:-149 145.
- 23. الحسن الفرقان، أقوال المطاعين في الطواعين، المصدر السابق، ص:97.
  - 24. بوجرة، حسن. (2011). المصدر السابق، ص:120.
    - 25. الفرقان حسن، المصدر السابق، ص:157.
- 26. حدوش، عبد الحميد. (2002). الهدر الديموغرافي في العالم

م5، ع1، ص ص:53-20.

- . أَلْفَ أَحمد بن قاسم البوني كتابه هذا سنة 1116ه/1704م، وقد حصل أبو القاسم سعد الله على جزء منه، وفيه حديث عن أمراض العين وأمراض الأذن. ينظر: مصطفى خياطي، الطب والأطباء في الجزائر العثانية، منشورات ANEP، الجزائر، ط1، 2013، ص315.
- وتعدمن بين المصنفات العامية التي تناولت وباء الطاعون الذي ضرب مدينة معسكر سنة 1202هـ/1787م، حيث يصف لنا ابن سحنون كيف اضطر أهل مدينة معسكر مغادرة المدينة فارين هاربين من هول ما أصابهم.
- 4. أبو القاسم سعد الله، تاريخ الجزائر الثقافي، دار الغرب الاسلامي، بيروت، ط1، 1998، ص:432.
- هذا المخطوط لا زال في حكم المفقود في حدود عامنا، ولعله كتبه في نفس الطاعون الذي ضرب مدينة معسكر، كا تطرق إلى ذلك ابن سحنون في قصيدته المشهورة. ينظر: نفطي وافية، مسألة علوم الطب والصيدلة عند عاماء الجزائر خلال العهد العثماني، مجلة آفاق فكرية، مخبر الفكر الاسلامي بالجزائر، جامعة الجيلالي ليابس سيدي بلعباس، الجزائر، م5، ع1، ص:28.
- ). أبو راس الناصر المعسكري، (2004.) الكوكب الدري في الكلام عن الجدري، تج: بوكعبر بلقرد، مكتبة الرشاد للطباعة والنشر والتوزيع، الجزائر، ص:4.
- 7. الفرقان، حسن. (2014). ط1، أدبيات الأوبئة في مغرب القرن19 غوذج أقوال المطاعين في الطعن والطواعين للعربي المشرفي، دراسة وتحقيق، منشورات دار التوحيدي، مطبعة سليكي أخوين، طنجة، المغرب. ص ص:97 98.
- في تدبير الوباء والطاعون"، يقول عنها أبو القاسم يعد الله: "لا ندري حجم هذه الرسالة، لكن يبدو أنها مهمة، فقد طالع صاحبها كتبا عديدة في الطب مثل القانون لابن سينا، وتذكرة الأنطاكي، ومفردات ابن البيطار حول الوباء والطاعون. ينظر: أبو القاسم سعد الله، تاريخ الجزائر الثقافي، ص:432. ينظر كذلك: نفطي وافية، مسألة علوم الطب والصيدلة عند علماء الجزائر خلال العهد العتماني،
- 9. هي عبارة عن رسالة صغيرة تقع في حدود ثلاثة عشر ورقة، تطرق فيها صاحبها إلى حديث "المن والسلوى في تحقيق معنى حديث لا عدوى"، وهي رسالة أهديت إلى السلطان العثماني أحمد سنة 1149هـ/1736م. ينظر: مصطفى خياطى، الطب والأطباء في الجزائر العثمانية،

م5، ع1، ص ص:53-20.

- 7. أبو راس الناصر المعسكري، (2004.) الكوكب الدري في الكلام عن الجدري، تح: بوكعبر بلقرد، مكتبة الرشاد للطباعة والنشر والتوزيع، الجزائر،
- 8. الفرقان حسن، (2014). أدبيات الأوبئة في مغرب القرن19 نموذج اقوال المطاعين في الطعن والطواعين للعربي المشرفي، دراسة وتحقيق، منشورات دار التوحيدي، مطبعة سليكي أخوين، طنجة، ط1.
- أبو القاسم سعد الله، (1998). تاريخ الجزائر الثقافي، دار الغرب الاسلامي، بيروت لبنان.
- 10. كمال بن صحراوي، مجاعة 1868 بالجزائر من خلال نصوص محلية وأخرى فرنسية، مجلة عصور الجديدة، مختبر تاريخ الجزائر، جامعة وهران1 أحمد بن بلة، الجزائر، م7، ع26.
- 11. المشرفي، أبو حامد العربي. (2020). نزهة الأبصار لذوي المعرفة والاستبصار تنفي عن المتكاسل الوسن، في مناقب سيد أحمد بن محمد وولده الحسن. دراسة وتحقيق: مولاي الزهيد علوي. ط1. مطبعة فضالة. الرباط، المغرب الأقصى.
- 12. مصطفى خياطي، (2013). الطب والأطباء في الجزائر العثمانية، منشورات ANEP، الجزائر، ط1.
- 13. المنصور، محمد. (1998). مصدر جديد لدراسة التاريخ الاجتماعي للمغرب عند مطلع القرن التاسع عشر: كناشة المشّاط، متنوعات محمد حجى، دار الغرب الاسلامي، بيروت، لبنان. ط1،

#### الصور:

- من الكاتب.
- https://media.almayadeen.tv/archive/image/2020/4/2/f5566feed2cd-409d-8fe4-dc8826e28757. jpg?preset=w750
- https://s.raseef22.com/storage/attac hments /1078/7e56
   59301c653815a9615d46927e1
   7db 523290.jpg

- الإسلامي: وسائله وحصيلته من خلال "أقوال المطاعين في الطعن والطواعين، للعربي المشرفي. رسالة ماجستير غير منشورة، كلية الآداب والعلوم الإنسانية. وجدة. المغرب. ص:37.
  - 27. البرّاز، محمد الأمين.(1992).ص:106.
    - 28. المصدر نفسه، ص:106.
  - 29. الفرقان حسن، المصدر السابق، ص:154.
- 30. حدادي، أحمد. (2001). أخبار الأوبئة والأمراض في الرحلات السفارية المغربية. مجلة كنانيش (سلسلة الديمغرافيا في تاريخ المغرب). ع3. ص ص:38-37.

#### المصادر والمراجع:

- آسية بنعدادة. (2011). المعرفة الطبية وتاريخ الأمراض في المغارب، مؤسسة الملك عبد العزيز آل سعود للدراسات الاسلامية والعلوم الانسانية، منشورات عكاظ، الدار البيضاء.
- 2. البزّاز، محمد الأمين. (1992)تاريخ الأوبئة والمجاعات بالمغرب في القرنين الثامن عشر والتاسع عشر، منشورات كلية الآداب والعلوم الانسانية بالرباط، سلسلة: رسائل وأطروحات رقم:18، مطبعة النجاح الجديدة، الدار البيضاء، المغرب. ط1،
- 3. بوجرة، حسن.(2011). الطاعون وبدع الطاعون، الحراك الاجتماعي في بلاد المغرب بين الفقيه والطبيب والأمير(1800-1350)، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، لبنان. ط1،
- 4. حدادي، أحمد. (2001). أخبار الأوبئة والأمراض
   في الرحلات السفارية المغربية. مجلة كنانيش
   (سلسلة الديمغرافيا في تاريخ المغرب). ع3.
- الهدر الديموغرافي في العالم الإسلامي: وسائله وحصيلته من خلال المعالم الإسلامي: وسائله وحصيلته من خلال القوال المطاعين في الطعن والطواعين، للعربي المشرفي. رسالة ماجستير غير منشورة، كلية الآداب والعلوم الإنسانية. وجدة. المغرب.
- 6. خواجة، أحمد. (2011). التونسيون والمرض،
   ط1، منشورات كلية الآداب والعلوم الانسانية،
   الرباط، المغرب.



# موسیقی وادای کرکی

|     | موسيقى «الطريقة العيساوية »                      |
|-----|--------------------------------------------------|
| 120 | وتطوّراتها في تونس                               |
| 136 | صحن الميمياء جمال الصوت وعراقة الإيقاع           |
|     | الجانب الأنثروبولوجي لحضرة سيدي بوعلي القيروانية |
| 148 | الثابت والمتحول                                  |

## د. هشام بن عمر - تونس

## موسيقى «الطريقة العيساوية» وتطوّراتها في تونس

#### مقدمة

يط وي الزمن حاضر كل كائن إنساني ويستدرجه رويدا إلى غياهب الماضي. ورغم نفاذ هذا الفعل الحاسم في كامل هذا الوجود وفي آثاره ومخلّفاته عامة، يأبى معظم الحضور الإنساني الإذعان لطيّ الزمن، وتقف نتاجاته صامدة أمام فعل السنين في أشكال متعددة، تصبّ جميعها في خانة «التراث البشري».

ينقسم هذا الـتراث إلى «مادي» (كالبنايات والأدوات وسائر المسنوعات المتنوعة)، و «غيرمادي» كالأفكار والنظريّات والعادات والمعتقدات وحـتى المطامح والتطلّعات وباقي الموروثات المدوّنة على مختلف المحامل الماديّة، من الحجريّة إلى الورقيّة، وغيرها المدوّنة في ذاكرة الإنسان الفرديّة والجماعيّة، على غرار الممارسات



"دُورة العيساويّة" في الفضاء العام

السلوكية والمرويّات الشفويّة المتناقّلة بالتواتر في شكل أخبار وحكايات استعمالات وحكم وأمثال وأناشيد وغير ذلك من الآثار.

ومن بين هذه الآثار غيرالمادية الهامة، تطالعنا تلك المدوّنات الإنشادية الموسيقية المعتمّدة من قبل أتباع ومريدي «الطرق الصوفية» الشعبية، وهي مرويات شفوية تتناقلها الأجيال بالتواتر غالبا، وتتضمن العديد من المعطيات التاريخية والإفادات المتعلقة بمجال الأنثروبولوجيا الثقافية والاجتماعية، والدالة على مختلف الوضعيات والحالات التي شهدتها البنية الاجتماعية القاعدية، المشكلة لمختلف هذه التنظيمات الطرقية، والمؤثّنة لمجمل ممارساتها واستعمالاتها ذات المنشأ العقائدي في البداية، والتي سيطر عليها المنزع الفني التعبيري الجمالي، الذي ما انفك يتراكم ويتعاظم عبرالزمن.

ويُعتبرالبحث في هذه الأثار غيرالمادية المتراكمة على مدى قرون من الزمن، بمثابة عملية التنقيب في موقع أثري، يحوي العديد من القطع القيمة التي تستدعي النبش والتصنيف والتوثيق، بهدف تحليلها من مختلف الجوانب المتفرقة، للوقوف على تركيباتها ومكوناتها، واستجلاء مرامي مبدعيها، وتحديد مختلف الأساليب الفنية التي اعتمدوها في صياغتها وتوليفها، وللكشف كذلك على وجوه تلاقح هذه الأرصدة ذات النزعة التصوفية الإسلامية «المقدسة» مع أرصدة أخرى، قد يعود بعضها إلى مجالات سوسيوثقافية لا علاقة لها مطلقا بالمنزع الديني العقائدي، وقد يرتبط بعضها الآخر بمعتقدات وموروثات ما قبل إسلامية.

ونعتبرمن ناحيتنا أن هذه الأثار تمثّل نتاج ثقافة إنسانية، تتجاوز معظم أصولها الاثنوغرافية المجال الجغرافي المحدد التي نشأت فيه، وتنحدر جذورها التاريخية إلى أزمنة سحيقة سابقة عن فترة ظهورها وانتشارها (1).

لقد اخترنا - بحكم قربنا ومعاينتنا الميدانية المباشرة لهذا الحقل الموسيقي التراثي - البحث في مجمل الممارسات الإنشادية والاستعمالات الموسيقية الخاصة بد الطريقة الصوفية » الشعبية المسماة بد العيساوية » وذلك في معظم مناطق البلاد التونسية.

وقد قمنا بتقسيم هذا العمل إلى ثلاثة أقسام، نسعى في أوّلها إلى إبراز جذور هذا التنظيم الصوفي وظروف نشأته وانتشاره. ونقوم في القسم الثاني برصد مجمل المارسات الطقسية التأسيسية ذات الصبغة الشفوية والصوتية، المعتمدة من قبل أتباع هذه الطريقة الصوفية في تونس. ونعكف في القسم الثالث على تسجيل أهم التطورات الحاصلة في أعمال «العيساوية»، وأهم التحولات التي شهدتها ممارساتها الموسيقية ووظائفها الاجتماعية في البلاد التونسية.

#### «الطريقة العيساوية»:

#### الأصول والنشأة والانتشار:

«الطريقة العيساوية» هي إحدى «الطرق الصوفية» الإسلامية التي تأسّست في بداية القرن السادس عشر بمدينة مكناس في بلاد المغرب الأقصى على يد الشيخ «محمد بن عيسى».

ولد «محمدبن عيسى» جنوب بـ لاد المغرب في سـنة 1465 (زمن الدولة الوطاسية)، وقد وُسم عصره مـن قبل المؤرخين بـ «عصـر التصـوف»: ذاك النمط من التصوف الطـرقي القاعدي، الذي عـم كل أطياف المجتمع المغاربي ودخل ضمن معيشهم اليومي.

وقد سادت خلال تلك الفترة، وفي مختلف أرجاء بلاد المغرب «الطريقة الجزولية» التي أسسها «محمد بن سليمان الجزولي» (2)، الذي قام من خلال هذا التنظيم بإعادة إحياء ونشر مبادئ «الطريقة الشاذلية» التابعة للشيخ «أبو الحسن الشاذلي» (3).

وتتمثل أهم المبادئ التي قامت عليها هذه الطريقة الشاذلية، وأسهمت في تركيز شهرتها وتدعيم

شعبيتها، في «رسالة الهداية»، تلك التي تذهب إلى اعتبار جميع الناس قادرين على العروج نحوالله، والولوج إلى ملكوته ونيل مراتب القرب منه، على غرار الزهاد والعبّاد وكبار المتصوّفة، دون الحاجة إلى دراسة كتب التصوف والتنقيب في مسائله المعقدة، ودون الحاجة أيضا إلى معرفة قواعد الدين وأركانه الأساسية، ودون الحاجة حتى إلى قهر النفس وتوطينها على الجوع والفقر وكفاف العيش مثلما كان ديدن الزهاد والصوفيين (4).

وعلى هـذا الأساس لا يكون الإنسان مطالبا بأكثر من صـدق النيّة ونقاء السريرة مع ربّه ومع الناس أيضا، حتى يهديه الله إلى طريقه، ويبوّئه أعلى مراتب القرب. وإنّ أقصى الواجبات التي يتعين على المرء القيام بها تجاه خالقه، حسب نهج التصوف الشاذلي دائما، هي: الشكر في حال النعمة، والصبر في حال المحنة، والاستغفار في حال المعصية (5).

انخرط محمد بن عيسى منذ صغره ضمن زمرة المتصوفة الجزوليين الذي لقنوه مبادئ طريقتهم المستوحاة من الشاذلية، مع بعض الإضافات التي كانت تستجيب لواقع ذلك العصر وظروفه العصيبة (6)، وتتلاءم مع القدرات الذهنية المتواضعة لغالبية المريدين، ومع حاجياتهم وتطلعاتهم المادية والوجدانية أيضا (7).

وبعد أن أتم «بن عيسى» تعليمه الديني الأساسي وتكوينه الصوفي الملائم، وتحقق له «الفتح» على أيدي شيوخه من أصحاب الجزولي وورثته، تصدر للتدريس بمدينة مكناس. وتبعا لاشتهار أمره وتزايد تلاميذه ومريديه، أصبح يقود الفرع الجزولي في هذه المدينة، وأصبح هذا الفرع يسمى «العيساوية» على اسمه (8).

قامت «الطريقة العيساوية» في بداية أمرها على ما خلّفه «الجزولي» وورثته المباشرون من أرصدة ثرية (كاريزماتية وأدبية – صوفية وغيرها)، محققة من خلالها موطأ قدم في عمق النسيج العريض للمجتمع

المغربي. فقد نجح «محمد بن عيسى» في استغلال هذا الرصيد الفعّال، وشحنه بإضافاته الخاصة التي عمل من وراءها على تخليد ذكره ودوام «طريقته». ولم تزل الإضافات تتراكم في رحاب هذه «الطريقة الصوفيّة»، مستلهمة - من شيخها ومن موروثاتها ومن تنوّع احتياجات أتباعها وتعدّد متطلّباتهم النفسية والمادية - المواضيع التي يتم فيها صياغة مختلف أشكال - المواضيع التي يتم فيها صياغة مختلف أشكال «الإبداعات» الثقافية الفنيّة منذ ذلك الزمن إلى اليوم، وفي كافة المناطق والمجتمعات التي عششت فيها «العيساويّة» واستقرّت، من أقصى مغارب بلاد الغرب إلى أقصى مشارقها.

## «الطريقة العيساوية» في البلاد التونسية:

تركّزت «الطريقة العيساوية» في أهم المناطق الحضرية الواقعة في شمال البلاد التونسية منذ سنة الحضرية الواقعة في شمال البلاد التونسية منذ سنة عيسى»، واتخذت منذ هنا التمركز وحتى أعقاب القرن العشرين شكل «طريقة صوفيّة» متكاملة المقوّمات العشرين شكل «طريقة صوفيّة» متكاملة المقوّمات متعدّدة الوظائف، إذ كانت لها «زواياها» الخاصة (وهي المقرّات الرسمية للطريقة)، إضافة إلى جهاز يسهر على تسيير مختلف شؤونها في جميع المناطق التي انتشرت بها، في شكل نظام تراتبي هرمي، يحتلّ التي انتشرت بها، في شكل نظام تراتبي هرمي، يحتلّ قمّته «شيخ الطريقة» (القائد الأعلى)، يليه «شيخ العمل» (قائد الفرقة المختصّة بالغناء والرقص)، و«المقدّم» (القائد معلى شؤون الزاوية)، ثم «باش شاوش» (رئيس «الشُواش») ويمثّل «الفقراء» شاوش» (رئيس «الشُواش»)

كان للعيساوية مكانة كبيرة في نفوس الأهالي نظرا لما شاع بينهم من اعتقاد راسخ في وليها وفي كراماته، ممّا حدا بأغلبهم إلى الالتجاء إلى «زواياها» لنيل «البركة» وطلب العون والمساعدة في شتّى الأعمال المستعصية، والاطمئنان على المستقبل واستجلاب الحظّ والتماس الشفاء من العلل والأمراض.



«الزاوية»: المقرّ الرسمى للطريقة العيساوية

ومن أبرزما تميّزت به الطريقة العيساوية بصفة عامة من أعمال، هي تلك الممارسات الشفوية والصوتية، ذات الصبغة الموسيقية التي تتوزع إلى ممارسات تأسيسية أصلية وأخرى محدثة.

## 1) الممارسات التأسيسية للعيساوية:

لقد تمكّن شيخ «الطريقة العيساوية» محمد بن عيسى، حسب ما نُقل حوله من أخبار في كتب المناقب (100)، من استيعاب الإرث الصوفي الجزولي، الذي اختزل بدوره أهم مبادئ التصوف الشاذلي. وهو إرث تمثّل بالخصوص في مجموعة من الأدبيات المتنوعة كالأحزاب والأوراد والأذكار.

ومن أهم هـنه الأدبيات التي وضعها محمد الجزولي واشـتهرت شهرة واسـعة كتاب «دلائل الخيرات وشوارق الأنـوار في ذكر الصلاة علـى النبي المختـار»، الذي تضمّن الإشـادة بعلـومقـام النـبي (عليـه الصلاة والسـلام)، وسـمو قدره ورفعة شـأنه، والصلاة عليه بشـتى الصيغ والمتون المتنوعة مـن التصليات.

وقد مثّل هذا الأثر «الجزولي» مادة أوّلية بالنسبة للشيخ محمد بن عيسى، اعتمدها لتأثيث الأعمال الذكرية التي كان يلقنها لأتباعه عند بداية تأسيسه لطريقته. كما اعتمد إلى جانب كتاب

«دلائل الخيرات» أيضا، ذلك الحزب الشهير المسمّى «حزب سبحان الدايم»، الذي وضعه شيخ الجزولية، ثم أصبح فيما بعد شعار «الطريقة العيساوية»، بعد أن اعتمده محمد بن عيسى كركيزة أساسية من ركائز الأذكار التي كان يحث أتباعه ومريديه على إدامة سردها في مختلف الأوقات، إلى درجة أن العيساويين أصبحوا يُدعَون بـ«أهل سبحان الدايم» نسبة إلى هذا الحزب (11).

وقد جرى سرد هذا «الحزب» في مختلف «الزوايا العيساوية» المبثوثة في جل مناطق البلاد التونسية، وذلك إلى حدود أواسط القرن العشرين في بعض الجهات، وإلى يومنا هذا بالنسبة إلى باقي المناطق الأخرى.

#### • حزب «سبحان الدايم»:

«الحزب» في اللغة هو «الوِرْدُ» أي الحصة والمقدار والنصيب. و«وِرْدُ» الرجل من القرآن والصلاة: «جِزْبُهُ». و«الحِرْبُ»: ما يجعله الرجل على نفسه من قراءة وصلاة كـ«الوِرْدِ» (12). أما «الحزب» في الاصطلاح الطرقي، فقد تحوّل معناه من الالتزام بحصة محددة من القرآن أو الصلاة، إلى نوع مخصوص من الأذكار.

وإذا كانت وظيفة «الحزب» بالمفهوم اللغوي الصرف هي التعبد بالأساس، فإن وظيفته حسب ما

شاع لدى مجمل «الطرق الصوفية» لم تقتصر على العبادة وحدها، وإنما تجاوزتها لتحقيق أموريتصل بعضها بالعلم والمعرفة كالتذكيرواستنتاج المعارف وحصول العلم، ويتصل بعضها الآخر بتربية المريدين مثل «جمع القلب على الله»، إلى جانب الذكر وطلب الخير والتعود من الشر(18).

سُمي هـذا الحـزب «سُـبحان الدايـم» نظـرا إلى أن هذه التسـمية تمثّل إحـدى أهم الصياغـات الذكرية التي شـاعت واشـتهرت لدى العامة، والواردة في مسـتهله بعد التعوذ والبسـملة والتصلية والتسـليم، والتوكل والحمد والتكبير والحوقلة والاسـتغفار، وبعد إيراد بعض الأدعية المأثورة والمشـهورة.

تكون مجمل الصياغات اللغوية الذكرية الواردة في هذا الحزب على نوعين: نوع أول يذكره مجموعة الذكارة (الذاكرين المتمرّسين) واحدة بعد أخرى، وتقوم مجموعة الردادة (الذاكرين في طور التعلّم) على إثر كل واحدة منها بذكر عبارة «لا إله إلا الله»، وذلك كالتالى:

| التشكيلة الثانية       | التشكيلة الأولى            |             |
|------------------------|----------------------------|-------------|
| ("رَدَّادة")           | ("ذَكّارة")                |             |
| لاَ إِلهَ إِلاَّ اللهُ | العَزِيزُ ذُو الجَلالْ     | التركيبة: 1 |
| لاَ إِلهَ إِلاَّ اللهُ | الحَكِيمُ ذُو الجَمالْ     | التركيبة: 2 |
| لاَ إِلهَ إِلاَّ اللهُ | الكَبِيرُذُ الكَمالْ       | التركيبة: 3 |
| لاَ إِلهَ إِلاَّ اللهُ | القَرِيبُ ذُو الإكْرامْ    | التركيبة: 4 |
| لاَ إِلهَ إِلاَّ اللهُ | المُجِيبُ ذُو الإحْسانْ    | التركيبة: 5 |
| لاَ إِلهَ إِلاَّ اللهُ | الرَّوُّوفُ ذُو الإِنْعامْ | التركيبة: 6 |

وغالبا ما يتم أداء هذا النوع الأول من الصياغات الذكرية بهذه الصيغة اللحنية التالية:

| • |   | . 50   | •                              | _          | _   |
|---|---|--------|--------------------------------|------------|-----|
|   |   |        | _                              | ) <b>o</b> | _   |
| _ |   | _ :    | <del>-</del>                   |            |     |
| Z | Ì | إلة    | לונ                            | 53         |     |
|   | צ | ز إ لا | إِلْ هَ لَا إِ لا<br>"رَدَادة" | ,          | , , |

أما النوع الثاني من الصياغات الذكرية، فتقوم مجموعة الذكارة بترديدها واحدة واحدة، وتتولى مجموعة الردادة إعادة كل صياغة منها مرة ثانية

على إثر ذكرها من قبل الذكارة مباشرة (وهو أسلوب تلقيني صرف):

| تعاد مرتان                          |             |
|-------------------------------------|-------------|
| الأولى «ذَكّارة» والثانية "رَدّادة" |             |
| سُبْحانَ الدايِمْ لا يَزُولْ        | التركيبة: 1 |
| سُبْحانَ الباقِي لا يَفْنَى         | التركيبة: 2 |
| سُبْحانَ اللهِ مَوْلانا             | التركيبة: 3 |
| إلهُنا جَلَّ وِعْلاَ                | التركيبة: 4 |
| إلهُنا نِعْمَ الْمَولَى             | التركيبة: 5 |
| إلهُنا نِعْمَ النَصِيرْ             | التركيبة: 6 |
| إلهُنا نِعْمَ القَدِيرْ             | التركيبة: 7 |
| إلهُنا نِعْمَ الوَكِيلْ             | التركيبة: 8 |

ويتم أداء هذا النوع الثاني من الصياغات الذِكرية بصيغة لحنية مختلفة كالتالى:

| - ر<br>* خکارة "ذکارة | 100<br>مئب | ><br> | الله ألله | د<br>لا پغ | رُول يَـ    | *      | <b>*</b> |                         | ا الله الله الله الله الله الله الله ال |
|-----------------------|------------|-------|-----------|------------|-------------|--------|----------|-------------------------|-----------------------------------------|
| "ردّادة" 👌 🖒          | y          | ł     | ţ         | ł          | م بر<br>منب | ><br>• | ا نَالدُ | <<br>• و • و<br>لا يِمْ | زُول يَـ                                |

بخصوص الأسلوب المعتمد في سرد هذا «الحزب» وهـ وأسلوب تقليـدي يقوم أساسـا علـى القـراءة التي يضبطهـا إيقاع المقاطع اللفظية وشـكل حروفهـا - فإنه يمثل إلى حد كبير ذلك الأسلوب الذي حرص أتباع نهج التصوف السـني علـى التقيـد به، سـواء خـلال أدائهم للقـرآن أو لغـيره مـن النصـوص والمـرددات الشـفوية للقـرآن أو لغـيره مـن النصـوص والمـرددات الشـفوية المتنوعـة. وغـن نعلـم أن النهج الصـوفي الـذي اقتدى به شـيخ الطريقـة العيسـاوية «محمد بـن عيسى» - مثلما ذكرنـاه آنفا - هو نفـس النهج الـذي انتهجه أتباع مثلما ذكرنـاة الجزوليـة، ومِن قبلهـم كذلك أتبـاع الطريقة الشـاذلية والقائم أساسـا على الكتاب والسـنة.

ويستند أهل التصوف السني في اعتمادهم هذا الأسلوب السردي في مجمل ممارساتهم الشفوية والصوتية إلى ما أثر عن الرسول في وعن صحابته، من الأحاديث والأخبار المحددة لطريقة قراءة القرآن، تلك التي يتيسر أن يُعتمد فيها الترديد والتحبير (أي

الترقيق)، وغير ذلك من الأساليب التي لا يجب أن تتجاوز الحد وتبلغ درجة الغناء فتحرّم عند ذلك.

ونشيرفي هذا السياق، إلى ما أورده «أبو حامد الغزالي» في كتابه: إحياء علوم الدين بخصوص هذا الأمر (ونحن نعلم أن أبا حامد الغزالي يعتبر من أهم منظّري التصوف السيني، ومن أبرز الذين نجحوا في موائمة المنهج الصوفي مع مذهب أهل السنة، محققا بذلك تلك المصالحة الانقلابية التي حصلت بين التصوف والفقه)، فقد تحدث «الغزالي» في كتابه عن آداب تلاوة القرآن، وذكر أنها عَشَرةُ آداب، آخرها على حد عبارته: «تحسين القراءة وترتيلها بترديد الصوت من غير تمطيط مفرط يغيّر النظم فذلك سنة »(14).

#### • الأوراد:

الأوراد جمع مفرده «وِرْدُ»، و «الوِرْدُ» هو الماء. و «وِرْدُ القوم» هو الماء الذي يورَد. و «الوِرْدُ» كذلك هو وقت يوم الورد بين ظمأين. و «الوردُ» أيضا هو اسم من ورد يوم الورد. وقد سمي النصيب من قراءة القرآن وردا من هذا (15).

وذكر «القاوقجي» في البدر المنير «إن ورود الماء والنوبة منه عند العرب محصورة في أوقات معيّنة وأيام مخصوصة لا تتعدّاها، ولما كانت الأوراد كذلك يعيّن لها أوقات وأيام وأحوال يخصّونها بها، جعلوها مأخوذة من النوبة في الماء بجامع العلاقة دون باقي الإطلاقات» (16).

وإن لـم يـرد لفـظ الـورد في أبـرز كتـب التصـوف المتقدمـة ككتـاب اللمـع للسـراج الطـوسي (ت. 378 هـ/ 988 م)، ورسـالة أبي القاسـم القشـيري (ت. 465 هـ/ 1073 م)، فإن هـذا المصطلـح قـد تـردد كثـيرا في كتـاب قـوت القلـوب لأبي طالـب المكـي (ت. 386 هـ/ 996 م) الـذي قصـد به النصيـب من الدعاء والتسبيح والاسـتغفار ومـا شـابه ذلـك مـن الأذكار، إلى جانـب الصلـوات النوافـل والأعمـال «الخـيرة الصالحـة»، تلـك المارسـات الـتي يكـون أداؤهـا جميعـا محـددا بزمـن مضبـوط مـن الليـل ومـن النهـار (١٠).

وقد أصبح مصطلح الورد في ظل انتشار الطرق الصوفية يدل على متن محدد من متون الأذكار يكون سرده أو أداؤه في زمن محدد (١٤)، كما أصبح يطلق على اليورد أيضا لفظ «الوظيفة» باعتبار أنه يمثل المقدار الندي يوظفه الشيخ للمريد من الأذكار بحسب طاقته وتدرّجه في مراتب السلوك والسير في «الطريق». وعلى هذا الأساس جاء في تعريف «الورد» لدى بعضهم أنه: «ما يوظف للمريد [من الأذكار] مما يوافق ابتداءه ويوائم توجّهه واستعداده» (١٩).

احتفظ ت الطريقة العيساوية برصيد عريض من متون الأوراد المتنوعة والموزعة بعضها على أيام الأسبوع وبعضها الآخر على فترات عدة من اليوم الواحد. فبالنسبة للأوراد اليومية الموزعة على فترات اليوم حسب توزيع الصلوات اليومية الواجبة، فهي على ثلاثة أصناف متدرجة من الصغير (البسيط) إلى الكبير (المعقد)، أما بالنسبة للأوراد الأسبوعية فهي بطبيعة الحال سبعة أوراد على عدد أيام الأسبوع.

وتتمثل هـنه الأوراد في شـكل مجموعة مـن الأدعية والتوسـلات الـتي يسـعى الذاكـر مـن خلالهـا إلى نيل المطالـب والغايات المتعلقـة بذاته من حيـث أنه مخلوق مـادي صـرف (كالخـير والتوفيـق والعطـاء والسـعادة والنصر والرحمة والمغفـرة ...)، ولا علاقة لها بذلك النوع من النصوص والأدعيـة المأثورة عن مشـاهير المتصوفة المتقدمـين كـ«أوراد ابن عـربي» و«حكم الإسـكندري» و«صـلاة ابـن مشـيش»، تلك الـتي تناولـت في متونها جملة من الأدعية والأذكار التي تسـعى إلى السـمو بالذاكر من حيـث أنه مخلوق من نفخة إلهية يسـعى إلى الانعتاق من مكبلاتـه المادية، والقـرب أكثر ما يمكـن من خالقه من مكبلاتـه المادية، والقـرب أكثر ما يمكـن من خالقه حد التماهـي. ومن أمثلـة نصـوص الأوراد ما يلى:

أللهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ خَيْرَهَذَا الْيَوْمَ فَتْحَهُ ونَصْرَهُ ونُورَهُ وبَرَكَتَهُ وهُداهُ، وأعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّما فِيهِ وشَرِّما قَبْلَهُ وشَرِّما بَعْدَهُ. أللهُمَّ إِنِّي أعُوذُ بِنُورِ قُدْسِكَ وعَظَمَةِ طَهارَتِكَ وبَرَكَةِ جَلالِكَ مِنْ كُلِّ آفَةٍ وَعاهَةٍ ومِنْ طَوارِقِ اللَيْلِ والنَهارِ إلا طارِقًا يَطْرُقُ بِخَيْرٍ. يا رَحْمانُ أَنْتَ



"دُورة العيساوية" في الفضاء العام

غِياثِي فَبِكَ أغُوثُ، وأنْتَ مَلاذِي فَبِكَ ألُوذُ، وأنتَ عياذي فَبِكَ ألُوذُ، وأنتَ عياذي فَبِكَ ألُوذُ، وأنتَ

لقد تلازمت أولى الممارسات العيساوية ذات الصبغة الشفوية والصوتية مع العديد من الأعمال الطقسية التأسيسية والأنشطة الطرقية المعتمدة صلب هذه الطريقة الصوفية وتأطرت بها من ناحية، وأسهمت من ناحية أخرى إلى جانب عدة ظروف وعوامل متفرقة في تهيئة المناخ وتوفيرالظروف الملائمة لبروز غيرها من الممارسات المستحدثة ذات الصبغة الموسيقية. فما هي حقيقة وطبيعة ما تم استحداثه من ممارسات من قبل أتباع العيساوية في البلاد التونسية.

# 2) الممارسات الموسيقية العيساوية الستحدثة في تونس:

إذا كانت الممارسات الشفوية والصوتية التأسيسية الأولى، التي دأب أتباع العيساوية في تونس على تعاطيها، قداعتمدت على نصوص الذكر والآداب الصوفية الشائعة في فترة سابقة عن تأسيس هذه الطريقة الصوفية، لدى شيوخ وأتباع الطريقة السابقة عنها والناسلة من رحمها وهي الجزولية، فإن الممارسات الموسيقية المستحدثة قد كانت ثمرة ما راكمه

العيساويون من نتاجات إبداعية، استنبطوا بعضها على إثرتفاعلهم وحراكهم في إطار «طريقتهم» الصوفية، المعتبرة بمثابة المحضنة ذات الأبعاد المتعددة (العقائدية والنفسية والاجتماعية وغيرها)، واستعاروا بعضها الآخر مماكان منتشرا من ممارسات صوتية متنوعة، أفرزتها طرق صوفية أخرى، أو أطر اجتماعية تقليدية متفرقة على امتداد فترات زمنية عريضة، وفي مجالات جغرافية ممتدة ومتسعة، سواء في بلاد المغرب أو في تونس.

## • وِرْدْ القْدُومْ

من بين الممارسات الصوتية المستحدثة التي يتم إنشادها من قبل أتباع «الطريقة العيساوية» في تونس، نجد الإنشاد المسمّى «ورد القدوم». واستنادا إلى هذه التسمية، فإنه من المرجّح أن تكون هذه الممارسة قد تم استنباطها وإنشادها من قبل المريدين خلال قدومهم لزيارة مقام شيخهم بن عيسى، أو قدومهم إلى إحدى زوايا العيساوية بهدف الزيارة وحضور المواعيد الطقوسية الدورية والمسماة «الحضرة العيساوية».

ومن دلائل ذلك ما تحمله أشعار هذا الإنشاد من معان متصلة بالرحلة والسياحة الصوفية. فقد جاء مثلا في أحد مقاطع هذا الإنشاد:

يَاخُوتِي مَانِيشِ غَرِيبْ

أَهْلِي فِي كُـلُّ أَوْطَانِ شُقُّ الصَّحْرَاءْ شُـقُّ الحَرِبِدْ

شُـُقٌ بْـلاَدْ السَّوْدَانِــي

طَوَّعْهَاسِيدِيمِنْ بَعِيدْ

جَابْهَا حُرُّوْحَوْرَانيِ

يًا مَوْلايْ بِنْ عِيسَى الحَبيبْ

## بيكْتْقَوّىإيمَانِي

بالإضافة إلى ما تحمله أشعار هذا الإنشاد من المعاني المتصلة بالرحلة والسياحة الصوفية، نجد فيها كذلك إقرارا وتصريحا بأهمية المواظبة على حضور مواعيد «الحضرة العيساوية». وقد جاء ذلك في مقطع آخر من مقاطع هذا الذكر المستحدث كالآتي:

يَا تَابَعْ الأَسْيَادُ النَّبَعْ هَـذِي الفُقْرَاءُ (20) بِالحِزْبُ والأَوْرَادُ والذِّكْرْمْعَ الْحَضْرَة ولَمِّ الْلِيعَادُ مَـنْ وَاظَـبْها يِـبْرَى وَلَمَّ الْلِـيعَادُ مَـنْ وَاظـبْها يِـبْرَى بُكْرَة ومْسَاءُ حِزْبُ مِيجِلِي الأَوْكَاسُ بَابَا بِنْ عِـيسَى شَيْخِي مُولَـي مُكْنَاسْ.

ومن الفرضيات المرجّحة أيضا، أن تكون هذه الممارسة الموسيقية العيساوية المستحدثة في تونس (ورد القدوم)، قد نشأت وبدأت بالظهور من خلال ما حصل من تطور في أداء الممارسات الصوتية التأسيسية الأولى، وذلك اعتمادا على أن طريقة أدائها الصوتي تكون قريبة جدا من طريقة أداء فاتحة حزب سبحان الدايم، باعتماد الأداء الحر (ad libitum) الذي لا يتقيد بإيقاع محدد، وإنما يُضبط (إيقاعه) من خلال شكل المقاطع اللفظية وحركات الحروف، تماما كالأسلوب الذي رأيناه معتمدا في أداء الحزب.

وبذلك يمكننا القول أن هذا النوع من الممارسة الإنشادية، قد تكون من أولى الممارسات التي استحدثت وأقحمت ضمن أعمال العيساوية في أولى المناطق

التونسية التي احتضنت هذه الطريقة الصوفية، وذلك إلى جانب الممارسات التأسيسية، نظرا إلى أنها قد نحت نحوها في أسلوب الصياغة الموسيقية التي تؤدى بها.

ومن أمثلة هذه الصياغة، نورد هذا المقتطف من مدوّنة «ورد القدوم»:



#### المُّحَرَّدُ

هـو نـوع مـن الإنشاد العيساوي المستحدث، والمعـروف لدى عمـوم الناس في تونس بهذه التسمية الـــى تحيـل مباشرة إلى معـنى التجرد.

بالنسبة لمعنى هذه الكلمة (المجرد) فهناك من فسرها بأنها تدل على التجرّد من استعمال الآلات الموسيقية بكافة أصنافها خلال هذا النوع من الإنشاد. وهناك من فسرها بأن العيساويين يبدؤون خلال هذا النمط الإنشادي بالتجرد من نعالهم وألبستهم الصوفية الخارجية، حتى تسهل عليهم الحركة عند شروعهم في الرقص الصوفي على وقع هذا الإنشاد. وهناك من فسرها بأن هذا النوع من الإنشاد يشبه إلى حد كبيرعملية تجريد الغصن من أوراقه ورقة ورقة. ووجه الشبه هنا أن هذه القطعة الإنشادية تتألف من العديد من الأبيات التي يتم تناولها بالإنشاد بصفة العديد من الأبيات التي يتم تناولها بالإنشاد بصفة أو لازمة موسيقية ، بطريقة تحيل مباشرة على صورة تجريد الغصن من أوراقه ورقة بعد أخرى بصفة سريعة ومسترسلة كالتالى:

بِاسْمْ الْكَرِيمْ ابْدَيْنا فَضْلُم عْلَيْنا

وعْلَى النّبِي صَلَّيْنا



"الصَدَارة" يرقصون على وقع التصفيق المصاحب لإنشاد "تَثقِيلة المْجَرَّدْ"

وعْلَى النّبي صَلَّيْنا مَوْلَى المّدِينة

## هُ والمُشَفَّعْ فِينا

وعْلَى الصَّحابة رْضَيْنا يَجْلُوا الغْبينة

ناس الطريقة الزَيْنة

إلِّى بْغِي يِتْبَعْنا ويْكُونْ مِنّا

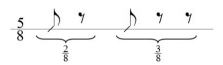
يِتْبَعْ طَرِيقْ السُنِّة

يِتْبَعْ طَرِيقِ القُرْبَى وأهْلِ المُحَبّة

### حَتِّى يْصادفْ شَرْبة

يتألّف إنشاد «المجرّد» من جزئين متلازمين، جزء أوّل: يسمى «وِرْدْ القدوم» أو استفتاح المجرد، وهو الذي يكون في شكل مقدمة إنشادية خالية من أي استعمال آخر، ومجردة من أي إيقاع بارز، وجزء موال يسمى «تَثْقِيلة مجرد» يكون الإنشاد فيه مستندا إلى إيقاع دوري خماسي يتم ضبطه عن طريق التصفيق.

ويتألف هذا الإيقاع الدوري الخماسي في حقيقة الأمرمن تقسيمة إيقاعية مركبة من إيقاع ثنائي (به وقتان)، وآخر ثلاثي (به ثلاثة أوقات) ومجموعهما بطبيعة الأمر خمسة أوقات كالتالي:



#### إيقاع «المجرّد» خماسي الوحدات

ويتم ضبط هذه التركيبة الإيقاعية الخماسية عن طريق تصفيقتين: الأولى مع الوقت الأول، والثانية مع الوقت الثالث، ويبقى الوقت الثاني والوقتان الأخيران (الرابع والخامس) دون تصفيق.

ونشيرالى أن الجزء الثاني من المجرد (وهو التثقيلة) يتم خلاله تنفيذ أكثر من قطعة إنشادية تسمى كل واحدة منها تثقيلة مجرد، وتسير جميع هذه القطع على نفس الإيقاع الخماسي، ولكن النسق الإيقاعي يأخذ في التسارع المضطرد تباعا مع كل تثقيلة، حتى يبلغ في خاتمة آخر تثقيلة نسقا سريعا جدا يتحول بمفعوله من إيقاع خماسي إلى إيقاع ثنائي.

وفي خلال إنشاد «المْجَرَّدْ» بجزأيه («الاسْتِفْتاحْ» و«التَثْقِيلة») نجد «الصَدّارة» (وهم الجماعة المختصّين بالرقص الصوفي)، يتبعون النبض الداخلي لهذا الإنشاد بظهورهم، من خلال الانحناء الخفيف والقيام، وكذلك



آلة "الناغِرْزان" أو "النَغَرات" الإيقاعيّة (الوجه والقفا)

تسمّى النوبة، وكلّها مناسبة لصيغ اللحون المعبّر عنها بالطُبوع أو الصنائع». و «المالوف» كذلك هو «عبارة عن أشعار غنائية انتخبت من قصائد وموشحات وأزجال شتّى من كلام الأندلسيين وأهل المغرب وبعض التونسيين. قد رصّفت ونضّدت بصفة تميل إليها الخواطر وتستحسنها الأذواق وتلذّها المسامع (25).

ويسمّى هذا النمط الموسيقي في «المغرب الأقصى» باسم «الآلة»، ويسمى في «الجزائر» باسم «الغرناطي».

وقد قامت مجموعات الطريقة العيساوية المنتشرة حول العاصمة التونسية، بتناول غناء المالوف ضمن ممارساتهم الإنشادية المستحدثة، وأطلقوا عليها «مالوف الجِد» أو غناء «الششتري». هو ذلك المالوف التقليدي المشار إليه آنفا، وقد وقع تغيير بعض أشعاره إلى أشعار أخرى في ذكر النبيّ والصحابة وشيوخ المذاهب والطرق الصوفية وغير ذلك من الأغراض ذات الصبغة الدينيّة التصوفية.

ومن بين «نوبات مالوف الجِدّ» التي يتم تنفيذها في مفتتح الحضرة العيساوية، هذا المثال الموجّه لمدح الرسول عليه الصلاة والسلام:





آلة "الطار" الإيقاعيّة

بأرجلهم من خلال خفض قاماتهم بثني رُكبهم قليلاثم استقامتهم متبعين في ذلك كله إيقاع الإنشاد.

ويتم إنشاد قطعة التثقيلة مجرّد المذكورة أعلاه بهذه الصيغة اللحنية التالية في نغمة الحسين التونسية:



«الششْتْرى»

يشتمل هذا القسم الأوّل من «الحضرة العيساوية» على إنشاد «نَوْبة» و«شْغُلْ» (22) من «المالوف». ويتمّ ذلك بطريقة جماعيّة بمصاحبة آلتَيْ «الشِشْتْري» («الطار» أو «الرِقّ»)(23) و «الناغِرْزانْ» (24) أو «النَغَارات» الإيقاعيّتين دون غيرهما.

ويعرَف «المالوف» في تونس بأنه نمط من الغناء الندي أتى به مهاجرو الأندلس. وهو عبارة عن ضروب من التواشيح والأزجال، لكل قسم منها تلاحين خاصة



الرقص الصوفي على إيقاعات إحدى «نوبات الحضّاري»

قَصْدِي أَنْظُرْ إِلَيْهُ ونُشاهِدْ مَقامُهُ ونُسَلِّمُ عَلَيْهُ الصَلاةُ عَنْكَ خُلْوَة يابَدِيعَ الجَمالُ لَيْسَ لِي عَنْكَ سَلْوَى لا وَحَقَّ الجَلالْ لَيْسَ لِي عَنْكَ سَلْوَى لا وَحَقَّ الجَلالْ كُلُّ عَطْشانْ مِنْكَ يَرْوَى مِنْ بُحُورِ الكَمالُ لَيْسَ لِي عَنْكَ يَرْوَى مِنْ بُحُورِ الكَمالُ



## • «نوبة الحضّاري»:

هـوالقسـم الثالـث مـن «الحضـرة» بعـد قسـم «الشِشْـثري» وقسـم «المْجَـرَدْ» ويشـتمل علـى أشـعار خاصة بـ«الطريقة العيساوية» بلغة التخاطب الدارجة غالبـا، وتغـنَى بمصاحبـة الآلات الإيقاعيـة الثلاثـة (الطـار والنَاغِـرْزانْ والبْنـادِرْ) (26) مـع مصاحبـة آلـة «الكَرْنيطة» (27) اللحنيّة. وتتألّف «نوبة الحَضَاري» من شلاث إيقاعـات مختلفة تتعاقب عبرالأبيـات الشـعريّة ثلاث إيقاعـات مختلفة تتعاقب عبرالأبيـات الشـعريّة

المغنّاة، وتتدرّج من الاعتدال إلى السرعة، وهي على التوالى: «البطايح» و «البرول» و «الختم».

يَثِبُ «شيخ الصْدَرْ» وثبة سريعة مفاجأة بتنسيق مع «شيخ العْمَلْ»، من وسط صف «الصَدّارة» إلى الأمام، مع انطلاق أوّل نقرة في الإيقاع الجديد، مصفقا بيديه الممدودتين إلى الأمام بكل قوة، متّبعا في ذلك النقرات البارزة الميزة لهذا الإيقاع معتدل السرعة، صادعا بلفظ «الله» مشيرا بعد ذلك وإثر التِفاتِه إلى «الصَدّارة» – وبطريقته الخاصة في التصفيق – إلى النسق الجديد الذي ينبغي عليهم إتّباعه في الرقص. وهذه عيّنة من إحدى «نوبات الحضّارى» في نغمة الرهاوى:

## بِحُرْمَتِكْ يا مُحَمَّدْ نَطُوفُ بالْبَيْتُ وْنَسْعَدْ





الممارسات الخاصة خلال قسم "الخمّاري"

يتواصل الرقص على إيقاع «نوبة الحَضَاري» بطريقة الركوع والقيام السابقة لكن بإمعان أشد مع الزيادة في حركات الرؤوس المتمايلة يمنة ويسرة. هذا إلى جانب قيام بعض «الصَدّارة» ببعض الارتجالات الفرديّة في الرقص متحرّكين جيئة وذهابا أمام صفّ «الصَدّارة» يحاذيهم في ذلك «شيخ الصُدر» الذي يقوم بتنظيم هذه العمليّة التي تسير على ألحانٍ وإيقاعات ما ينفك نسقها يتصاعد ويتسارع، حتى وإيقاعات ما ينفك نسقها يتصاعد ويتسارع، حتى تغمر النشوة كل الراقصين، وتتعدّاهم إلى جمهور المتفرّجين.

## • «نوبات الخَمّاري»

يشتمل هذا الجزء الأخير من «الحضرة العيساوية» على مجموعة من «النوبات» هي عبارة عن أشعار خاصة بد «الطريقة العيساوية» تختلف أوزانها أحيانا وتتفق أحيانا أخرى من «نوبة» إلى أخرى، وكلّها بلغة التخاطب الدارجة مثل «النوبة» التي مطلعها:

نِبْدَاوبِاسْمْالله عَالِمْ بِكُلُّ مْكَانْ والصَلاةُ عَلْى الأَحْمَدُ مُضَلِّلُ بِالغَمَامَة والصَلاةُ عَلْى الأَحْمَدُ مُضَلِّلُ بِالغَمَامَة مِنْ بَعْدُ ذِكْرُ الله نَرْجَعْ لِشَرْحُ الأَذْهَانْ شَيْخُنَا بِنْ عِيسَى ظُهْرِتْ لَمُ الْكَرَامَة..

أوتلك التي مطلعها:

بِالله يَالَخْوَانِي فُولُوالِي هَنِيًا بنْ عِيسَى سُلْطَانِي شَيْخِي جَادْ عْلَىّ بنْ عِيسَى سُلْطَانِي

تصنَف «نوبات الخَمّاري» تراتبيّا إلى ثلاثة أصناف، حسب تصنيف الممارسات الخاصة التي يمارسها جماعة «الصدر» خلال هذا القسم الأخيرمن «الحضرة»:

- الصنف الأوّل: نوبات تُستعمل خلال الممارسات الخاصة بالمشي والتمرّغ على الزجاج، وأكل المسامير، وغرس الإبر في مناطق عديدة من الجلد، وضرب البطن وغيرها بالسيف.
- الصنف الثاني: نوبات تُستعمل خلال الممارسات الخاصة بأكل نبات «الهِنْدي» الشائك والتمرّغ عليه.
- الصنف الثالث: نوبات تُستعمل خلال الممارسات الخاصة بأكل ذوات السموم.

يستمرّ «الصَدّارة» خلال هذه «النوبات خَمّاري» في رقصهم المعتاد (الركوع والقيام مع التمايل يمنة ويسرة) ممسكين بأيادي بعضهم في صفّ واحد. ثم يتقدم أولئك الذين حانت «نوبتهم» (أي شُرع في تنفيذ «النوبة» التي تعوّدوا أن يقوموا خلالها بما اختصّوا

به من الممارسات المبيّنة أعلاه ضمن أصناف «نوبات الخَمّاري»)، فيَخرجون من الصفّ مع استمرارهم في الرقص، ثم يشرعون في القيام بإحدى تلك الممارسات.

وهي دلالة على تخلّصهم من الإحساس المادي بذواتهم، وذوبانهم الكلي في الملا الأعلى.

لقد تميزت الصياغة الموسيقية لنوبات الخمّاري ببناء لحني ضيّق، جيبيّ المسار (Sinusoïdal)، ينحصر في سلّم موسيقي خماسيّ الدرجات، تستقرّ في منتصفه درجة رئيسيّة («التِيكْ شَاهْنازْ REغنازْ demi bémol4») مثّلت المفصل الذي تلتقي حوله «النغمتان المتناولتان في هذه الألحان (وهي «نغمتا»: «الحسين كردان» و «السيكاه تِيكْ شَاهْنازْ».

وقد أعطى هذا الأسلوب في الصياغة اللحنية أولوية قصوى للجانب الإيقاعي على حساب الجانب النغمي، الذي تم تكريسه لخدمة الإيقاع. وتم التركيز فيه على درجة «التيك شَاهْنازْ RE demi bémol4» وهي درجة «المحير» مخفوضة بربع بُعد صوتي (RE) وهي درجة «المحير» مخفوضة بربع بُعد صوتي (demi bémol4 Tierce)، تلك التي ينجذب إليها السامع على إثر مسافة صوتية «ثلاثية صغيرة» (mineure) زائدة ربع بُعد صوتي تنطلق من درجة «العجم» (SI bémol3).

وليس هذا الأسلوب في نهاية الأمرسوى محاولة لتوظيف الموسيقى بجانبَيها النغمي وخاصة الإيقاعي في تدعيم وإنجاح «التخميرة» الصوفية.

3) «العيساوية» فمناسبات الأهالي الخاصة:

بالإضافة إلى أعمال الذكر والإنشاد الطقسية، وغيرها من الممارسات الموسيقية المستحدثة الأخرى،

التي تقام أسبوعيا في «الزاوية» بصفة دورية، دخلت «العيساوية» صلب حياة الأهالي في معظم البلاد التونسية، وذلك بقيامها بإحياء مختلف مناسباتهم العائلية كالنفاس والختان والزواج والحجّ، بواسطة ممارساتها الموسيقية.

وتتمثل هذه المشاركة في إقامة سهرات خاصة في بيوت الأهالي، احتفالا بهذه المناسبات، وفي إقامة استعراضات خارجية تسمّى «دُورة» التي تتميّز خاصة بحضور السناجق، وهي الرايات الكبيرة الملوّنة الخاصة بالطريقة العيساوية، والتي يحملها عموديّا الصدّارة (جماعة الصُدَرْ المختصّين بالرقص الصوفي) ناشرينها فوق الموكب المؤلّف من جماعة المنشدين ومن أبطال هذه الاحتفالات العائلية كالعريس والحاج والطفل المختون.

وقد كان الأهالي في تونس يسعون إلى إشراك «فرق العيساوية» في مختلف مناسباتهم لسببين: أوّلهما ما توفّرت عليه هذه «الفرق» من أعمال الغناء والعزف والرقص، تلك التي كانت تعطي لمثل هذه المناسبات صبغة احتفالية بارزة، إضافة إلى استعمالها لتلك السناجق في «دوراتها» وما تضفيه هذه الرايات الكبيرة المزوقة من مظاهر البهجة والأبهة التي تجلب الأنظار وتزيد في خصوصية المناسبة.

كماكان الأهالي بالإضافة إلى ذلك، يتبرّكون بأعمال هذه «الطريقة»، اعتقادا منهم بأنّ حضور فرقتها لديهم في محلاتهم خلال مختلف مناسباتهم، من شأنه أن يضمن لهم النجاح والتوفيق في ما أقدموا على إنجازه من أعمال، نظرا لما تلحق هذه الأعمال من بركة مستمدّة أساسا من بركة «سيدي بن عيسى».

#### الموامش

 تجدر الإشارة حول هذا الأمر إلى تلك الاستنتاجات البحثية الموسومة بـ"أطروحة البقايا الوثنية" والتي أرسى دعائهها عدد من

الباحثين السوسيولوجيين الغربيين المنتمين إلى اختصاصات عدة كالعراقة والأناسة" (الأنثروبولوجا والأثنوغرافيا). ونذكر من أبرز هؤلاء: "إدوارد فستارك" و"إدمون دوتي" و"هنري بسيه" و"جورج دراك" و"إيميل لاووست" وغيرهم.

- عهد "هنري الثالث" القشتالي سنة 1399 إلى احتلال البرتغاليين لـ"سبتة" سنة 1415 ثم "طنجة" و"أصيلا" سنة 1470 ثم احتلالهم لـ"آسفي" سنة 1507 و"أزمور" والبلاد التي خلف هذه المواني سنة 1516. وقد أسهم شيوخ التصوّف الجزوليّين خاصة في القرن الخامس عشر وبداية القرن السادس عشر في التعبئة للجهاد ضدّ الغزاة النصاري.
- ركز "محمد الجزولي" طريقته ونهجه في التصوف على فتح باب التوبة أمام الجميع لـ"سلوك طريق الحق" بهدف "الوصول إلى الله"، حتى وإن كان بعضهم ممن لا ترجى توبته أصلا. كا ركز أيضا على العلاقة بين المريد وشيخه، وجعلها قائمة على العلاقة بين المريد وشيخه، وجعلها قائمة ذلك بطريق التلقين الموجه أساسا إلى تعليم الأوراد ذلك بطريق التلقين الموجه أساسا إلى تعليم الأوراد خلفائه أيضا أهمية قصوى، بالنظر إلى ما لهذه التربية بالحال" من الفاعلية في تطهير النفس والروح من العلل والعيوب، والرقي بها في مدارج التصوف، مقارنة بقصور "علم الرسوم" (الفقه) على بلوغ هذه الغايات. زروق (أحمد) النصح على بلوغ هذه الغايات. زروق (أحمد) النصح التصوف، مص. 175.
- Brunel (René), Essai sur la confrérie religieuse des aissaoua ..., 1926, p. 67.
- 9. "الشّاوش": خطة موجودة لدى أغلب الطرق الصوفية، يتولى صاحبها القيام بمختلف الأعمال التي يمكن مقابلتها اليوم بأعمال "الحاجب" و"الساعي" وحتى أعمال النظافة.
- 10. نشير إلى أهم وأبرز المصادر التقليدية المخطوطة التي أرخت للطريقة العيساوية ولشيخها، وهي أساسا كتب المناقب التي نذكر من بينها بالخصوص: كتاب دوحة الناشر لمحاسن من كان بالمغرب من مشائخ القرن العاشر، لصاحبه "محمد بن عسكر الشفشاوني" المتوفّى سنة 986 هـ/ 1578 م). وكتاب ممتع الأساع في ذكر الجزولي والتبتاع وما لهما من الأتباع لـ"محمد المهدي الفاسي". وكتاب ابتهاج القلوب بخبر الشيخ أبي المحاسن وشيخه المجذوب لـ"عبد الرحمان الفاسي" المتوفّى سنة 1094 هـ/ لـ"عبد الرحمان الفاسي" المتوفّى سنة 1094 هـ/ 1685 م).
- 11. Boncourt (André), Rituel et musique chez les

- ولد "الجنزولي" في قرية تانكرت الواقعة في "سوس" بالمغرب الأقصى في آخر القرن الثامن الهجري/ الرابع عشر الميلادي. رحل الجزولي صغيرا عن مسقط رأسه، واستقر بمدينة فاس طالباً للعلم بمدرسة الصفارين. وقد اشتهر عنه خلال تلك المرحلة ميله إلى العزلة وركونه إلى التأمل. رحل بعد ذلك إلى تونس، ثم انتقل منها إلى مصر. وتنقّل في بلاد المشرق متطلعا إلى ملاقاة شيوخ التصوف للترقى على أيديهم. مكث الجزولي في جولته سبع سنين طاف خلالها في الحجاز، وزار القدس ومصر، وأخذ في جامع الأزهر على عبد العزيز العجمى"، ثم عاد إلى فاس، وألف فيها كتابه دلائل الخيرات. ثم جلس للتتامذ على الشيخ المربى رباط تيط أبو عبد الله محمد أمغار الصغير الذي أخذ عليه "ورد الشاذلية". ودخل على إثر ذلك وبإشارة من شيخه في فترة خلوة للتأمل والعبادة امتدت قرابة أربع عشرة سنة. وقد كانت هذه الفترة كافية لاكتال طريقته وتوضِّح معالمها لديه، فشرع على إثر ذلك مباشرة في نشرها بين مريديه وتلاميذه في مدينة آسفي، التي لقى فيها استعداد أهلها الكبير لتقبل منهجه، وقد عمت شهرة شيخ "الجزولية" تلك الأرجاء، وبلغ فيها عدد مريدية نحوا من ثلاثة عشر ألفا. أنظر حول الجزولى: جلاب (حسن)، محمد بن سلمان لجزولي (مقاربة تحليلية لكتاباته الصوفية)، 1993. ولد "أبو الحسن الشاذلي" مؤسس "الطريقة الصوفية الشاذلية" سنة 593 هـ/ 1196 م بقرية غمارة القريبة من "سبتة"، الوقعة شال "المغرب الأقصى"، وتوفى سنة 656 هـ/ 1258 م، ودفين بـ" حميثرة" من صحراء عَيْداب المصرية. وقد أطلق عليه لقب "الشاذلي" نسبة إلى قرية شاذلة التي استقربها مدة عند حلوله بإفريقية، بعد خروجه من بلاده في شبابه.
- 4. الشافعي (أحمد بن عياد)، المفاخر العلية ...، ص 3940.
- الكوهن الفاسي (الحسن بن محمد بن قاسم)،
   جامع الكرامات العلية ...، ص 2526.
- 6. تميزت تلك الفترة العصيبة من تاريخ المغرب الأقصى بتوالي غزوات المسيحيين على السواحل منذ استيلاء الأسبان على "تطوان" وتدميرها في

Aissaoua ..., 1980, p. 46.

- 12. ابن منظور ...، لسان العرب (مادة: حزب)، ص. 853.
  - 13. شاهدى (الحسن)، أذكار الصوفية، ص. 49.
- 14. الغزالي (أبو حامد)، إحياء علوم الدين، ص. 506.
- ابن منظور ...، لسان العرب (مادة: ورد)، ج 51.
   ص. 4810.
- 16. القاوقجي (محمد أبو المحاسن)، البدر المنير ...، ص. 1112.
  - 17. المكي (أبو طالب) قوت القلوب ...، ص. 2234.
- 1. جاء في لطائف المنن ... للأسكندري أن "حزب البحر" للشاذلي هو ورد بعد العصر، و"الحزب الكبير" له أيضا بعد صلاة الصبح، وحزب الشيخ أبي العباس المرسي بعد العشاء. الشافعي (ابن عياد)، المفاخر العلية ...، م س، ص. 159.
- 19. الملحوني (عبد الرحمان)، أضواء على التصوف المغربي ...، ص. 219.
- "الفُقْراء": هي التسمية الشائعة في كامل المغرب الإسلامي لمريدى الطرق الصوفية ومرتادي زواياها. يطلق مصطلح "الششتري" في تونس قديا، على آلة "الرقّ" الإيقاعية، نسبة إلى "أبي الحسن الششترى" الذي اشتهر عنه استعماله لهذه الآلة خلال إنشاده الصوفي. وولد "أبو الحسن على س عبد الله الششتري" بقرية "ششترة" بالأندلس حيث كان والده أميرا علها، فخلع ما كان عليه من لبس الأمراء، وارتدى ملابس الفقراء. استقرّ بالمغرب مصاحبا لـ"ان سبعين" إذ جاءه قائلا: مرادي دخول الطريق ومشاهدة أسرار القوم. فقال له: حتى تبيع متاعك وتخلع ثيابك وتلبس قشّابة وتأخذ بندر [دفّ] وتدخل في السوق. ففعل جميع ذلك ولبس القشابة ومسك العصا وأخذ البندير ودار في الأسواق، وصاريدخل السوق أمام حوانيت التجار ويضرب البندر وينشد أشعاره الصوفية. مقالاته مقالات العارفين ومواجيد الحبين. وأشعاره كلها ذوق وشراب وأسرار لا يفهمها إلا أهل الأذواق والإشارات، وكراماته عنه كثيرة. ساح سياحات طويلة وورد مصر واستوطن "دمياط" وصار مرابطا بها إلى أن توفّى سنة 668 هـ/1270 م، ودفن رباطه الذي صار مزارا. عن:

- الكوهن الفاسي المغربي. (أبوعلي الحسن بن محمد بن القاسم)، طبقات الشاذلية الكبرى، تحقيق: مرسي محمد علي، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، 2001، ص. 6365.
- 22. الشُغُلْ": جمع "أَشْغالْ"، وهي نوع من الموشّعات والقصائد العربيّة الملحّنة في أسلوب الموسيقى التركتة.
- 23. "الطار": مصطلح تونسي يُطلَق على آلة "الرق" الإيقاعية المكونة من إطار خشبيّ دائري صغير، تثبّت على جوانبه صفاحُ أسطوانية من النحاس (صنوج)، وتشدّ على أحد وجوهه قطعة من جلد الماعز شدّا محكما، وتنقر بالأصابع.
- 24. "الناغِرْزانْ": آلة إيقاعيّة تقليدية مستعملة في فرق المالوف والفرق الصوفية. وهي عبارة عن نصفي كرة من النحاس يتراوح قطرهما حوالي 20 سنتيمترا، تُشدّ عليهما بإحكام قطعتان من جلد الجمل، وتقرعان بطرفي عصاتين رقيقتين.
- 25. الرزقي. (الصادق)، الأغاني التونسية، الدار التونسية للنشر، تونس، 1967، ص. 57194.
- 26. "البنادر": جمع مفرده "بندير"، هو المصطلح الذي يُطلَق في تونس على آلة "الدفّ" الإيقاعيّة المكوّنة أساسا من إطار خشبي دائري في شكل "الغربال"، يُشَدّ على أحد وجوهه جلد ماعز شدّا محكا، كا يُشدّ على هذا الجلد من الداخل خيوط من المصران تسمّى "أوتارا".
- 27. "الكَرْنِيطة": تعريب محرّف لآلة "الكلارينات "Clarinette" وهي آلة موسيقية غربيّة تصدر الصوت عن طريق النفخ.

#### المصادر والمراجع

- . ابن عربي (مجي الدين)، الفتوحات المكيّة، تحقيق: أحمد شمس الدين، دار الكتب العامية، بيروت، 2006.
- ابن عسكر (محمد بن علي بن عمر الحسني الشفشاوني)، دوحة الناشر لمحاسن من كان بالمغرب من مشائخ القرن العاشر، تحقيق: محمد جي، دار المغرب للتحقيق والترجمة والنشر، الرباط، 1977.
- 3. ابن منظور (جمال الدين)، لسان العرب، دار

الكرامات العلية في طبقات السادة الشاذلية، دار الكتب العلمية، بيروت، 2001، 247 ص.

- 18. المكي (أبو طالب)، قوت القلوب في معاملة المجبوب ووصف طريق المريد في مقام التوحيد، مطبعة مصطفى الحلي، القاهرة، 1961.
- 19. الملحوني (عبد الرحمان)، أضواء على التصوف المغربي (الطريقة العيساوية نموذجا)، ج 2، منشورات وزارة الثقافة المغربية، 2005.

#### المراجع الأجنبية

- Bachrouch (Taoufik), Le saint et le prince en Tunisie, Pub. Faculté des sciences Humaines et Sociales de Tunis, Université Tunis 1, Tunis 1989.
- Basset (Henri), Le culte des grottes au Maroc, Alger, Ancienne maison Bastide, Jourdan, Jules Carbonel, 1920.
- Boncourt (André), Rituel et musique chez les Aissaoua citadins du Maroc, thèse de 3ème cycle de l'Institut d'Ethnologie de la Faculté des Lettres et Sciences humaines de Strasbourg, France, 1980
- Brunel (René), Essai sur la confrérie religieuse des aissaoua au Maroc, librairie orientale, Paris, 1926.
- Drague (Georges.), Esquise d 'histoire religieuse du Maroc, confréries et Zaouias, Paris 1951.
- Doutté (Edmond), Magie et religion en Afrique du Nord, Maisonneuve, Paul Geuthner, Paris 1984, (publié la première fois en 1909).
- Westermarck (Edward), les survivances païennes dans la civilisation mahométane, Payot, Paris, 1935.

#### الصور

من الكاتب.

- المعارف، القاهرة.
- الأرشيف الوطني التونسي، صندوق 97 و
   163.
- الإسكندري (تاج الدين أحمد بن عطاء الله)، الحكم العطائية، شرح: أبو العباس أحمد زروق، تحقيق: رمضان محمد بن علي البدري، دار الكتب العامية، بيروت، لبنان، 2008، 272 ص.
- 6. الإسكندري ... ، لطائف المنن في مناقب الشيخ أبي العباس المرسي وشيخه الشاذلي أبي الحسن، مكتبة القاهرة، مصم ، ط 4 ، 2009.
- 7. جلاب (حسن)، محمد بن سليان لجزولي (مقاربة تحليلية لكتاباته الصوفية)، تينمل للطباعة والنشر، مراكش، 1993.
- الرزق. (الصادق)، الأغاني التونسية، الدار التونسية للنشر، تونس، 1967.
- 9. زروق (أحمد) النصح الأنفع والجنة لمن اعتصم من البدع والسنة، مجموع الخزانة العامة بالرباط، رصيد الزاوية الناصرية، رقم 710 ق.
- 10. الشافعي (أحمد بن عياد)، المفاخر العلية في المآثر الشاذلية، دار الكتب العلمية، بيروت، 2004
- 11. شاهدي (الحسن)، أذكار الصوفية، دار القام للطباعة والنشر والتوزيع، الرباط، 2007.
- 12. الغزالي (أبو حامد)، إحياء علوم الدين، 16 جزء، دار الشعب، القاهرة، بلا تاريخ، 3110 ص.
- 13. الفاسي (أبو عبد الله محمد المهدي)، ممتع الأساع في ذكر الجزولي والتباع وما لهما من الأتباع، رصيد قسم المخطوطات بدار الكتب الوطنية بتونس، رقم 12470.
- 14. القاوقي (محمد أبو المحاسن)، البدر المنير على حزب الشاذلي الكبير، المطبعة النصرية، الإسكندرية، 1314 هـ
- 15. القشيري (أبو القاسم عبد الكريم)، الرسالة القشيرية في علم التصوّف، شرح وتقديم: نواف الجرّاح، دار صادر، بيروت، لبنان 2001.
- الطوسي (السراج)، الله في التصوف، القدس للنشر والتوزيع، القاهرة، 2008.
- 17. الكوهن الفاسي (الحسن بن محمد بن قاسم)، جامع

## أ. محمد علي ثامر - اليمن

## صحن الميمياء.. جمال الصوت وعراقة الإيقاع

ينظراليمنيون إلى الغناء والموسيقى باعتبارهما لغة المساعر... ويحكي الموسيقيون حكايات كثيرة عن عشاق الموسيقى، مستمدة من موضوعات أسطورية مشتركة إلى هذا الحد أوذاك في العالم العربي<sup>(1)</sup>، ويأتي على رأس ذلك الغناء اليمني بمختلف ألوانه وأنواعه وأصنافه، بل وتعج كتب المؤرخين والمهتمين بآلاف القصص والحكايات عن فنانيه وعازفيه، وقصص أخرى عن مراحل تطور ذلك الفن، ومن ثم موجات تحريمه وتجريمه وإزدراء مؤديه نتيجة للتعصب الديني والمذهبي المقيت والذي استمر لفتراتٍ طويلة في التاريخ اليمني الحديث.

وتكاد تكون الموسيقى في مناطق الهضبة العليا المحيطة بصنعاء - تحديداً - مغنّاة أساساً، إما بصوت الإنسان، وإما بمرافقة القرع على الطبول أو بمرافقة آلة ذات نغم<sup>(2)</sup> - ويقصد بها هنا آلتي العود



الفنان محمد الخميسي

الصنعاني القديم المُسمَّى بـ«الطُّربي/القَنْبُوس»(3)، أو السنعاني الميمياء والذي نحن هنا بصددها.

فمن يســتمع إلى الأغاني اليمنيــة القديــمة وتحديداً تلك المُسجَّلة على اسطوانات (الفونوغراف) في أربعينيات القرن الماضي في عدن (4)، وما تلاها ليجد إيقاعاتِ موسيقيةِ جميلة ترافق عزف العود اليمني القديم المُسمَّى بـ«الطُّرى/ القَنْبُـوس»، وتتمثل تلك الإيقاعات بآلة نحاسية تُسمى (صحن الميمياء) - وهو عبارة عن صحن نحاسى خفيف الوزن له رنين خاص يتم العزف عليه برأس أصابع اليدين، وهويرافق الأغنية الصنعانية منفرداً أوبمصاحبة عزف العود، ويضع العازف خاتمه وسط الصحن لزيادة رنينه -، حيث كان العازفون للموسيقي الصنعانية يتّخذون مع العود القديم آلة من النحاس تشبه الدُّف في شكلها وتسمى الصحن، أو صحن الميمياء(5)، أو الصحن النحاسي، أو الصحن الصنعاني... إلخ، وتشبه إلى حدِّ ما صحن الشاى؛ ولكنها مختصة أكثر في العزف، وتشبه آلة (الغونغ - gong) في الشرق الأقصى.

وواصل في هذا المنوال العديد من الفنانين الذين تلوا تلك الفترة أمثال الفنان الكبيرمحمد حمود الحارثي (6)، والذي أتقن تلحين وغناء العديد من الأغانى اليمنية وكانت ترافقه الفنانة الشعبية تقية الطويلية (7) في العرف على صحن الميمياء، ليُعطيا إيقاعاً موسيقياً جذاباً مختلفاً كثيراً عن الإيقاعات الأخرى بدون هذه الآلة النحاسية الجميلة.. ويقول عن ذلك شاعر اليمن الكبيرعبدالله البَرَدُّوني في إطار حديثه عن أطوار الفن الغنائي بالقول: «أما محمد حمود الحارثي فكان يصدر من الأغنية القديمة بصوتٍ عريض الذبذبات، شهى الوقع والتأثير، وهذه هي الناحية الثانية من نواحي التطور الفني؛ إذ غنيَّ هـؤلاء ما تغني به السلف الفني بأداء جديد وبآلة مضافة إلى العود كالطبلة أو الصحن الميمياء والناي إلى جانب ما يستجد من فن شعر الغناء، وكان هذا الطورمن سياق التطور الثقافي محلياً... "(8).

وفي أوائل عام 1970م تأسست في وزارة الثقافة - قسم الموسيقى والفنون الشعبية أول فرقة موسيقية غنائية لإحياء الآلات اليمنية القديمة والغناء الشعبي، وعلى رأسها الحفاظ على العزف بالصحن الصنعاني (الميمياء)، ويعد الفنان فريد كُوَر هو العازف المختص في هذه الفرقة على هذا الصحن (9).. فيا تُرى ما سبب تسميتها بهذا الاسم؟! ومتى بدأ استخدامها؟! وما هي أنواعها وأحجامها؟! وهذا ما سنجيب عليه في هذا المقال.

## صحن الميمياء.. الاسم والمعنى

وصحن الميمياء سمّي بهذا الاسم - كما يتداوله الناس - نسبةً إلى مادة تسمى ميمياء، وهي التي تضاف لمادة النحاس لتمنحه رنةً في الصوت؛ وهي تسمية غير مؤكدة، وللقاضي علي أحمد أبو الرجال (10) رأيُّ أخر؛ فقد أوضح بأن تسمية ميمياء هي تسميةُ قديمة وغير واضحة الدلالات، ويذهب البعض في الاعتقاد إلى أنه ربما كان المقصود بكلمة ميمياء عائداً إلى قدرة مادة الميمياء على تجبير الكسور التي تصيب الهيكل العظمي للجسد، ومن ثم يكون العزف على الصحن يعمل عمل التجبير للروح المنكسرة بآلامها وفراق محبيها (11).

وي ورد الدكت ورالفنان محمد علي بركات عنه بالقول: «آلة الصحن من آلات النقر الإيقاعية اليمنية القديمة الشائعة في اليمن، وهي تشبه في شكلها آلة الدف، ويشيع استخدامها في (صنعاء) نظراً لارتباطها بمصاحبة الفنون الغنائية في هذه المنطقة؛ لارتباطها بمصاحبة الفنون الغنائية في هذه المنطقة؛ فقد كانت تستخدم بشكل أساسي لمصاحبة فن آلة العود (الطربي/ القنبوس) سواءً منفردة أوإلى جانب آلة المراوس (12)، وكان المغني في الماضي، بسبب عدم وجود آلة عزف، يرافق غناءه بآلة قرع، بالضرب على صحن من النحاس يسمى (صحن ميمي) - يعد هذا الصحن صنجا مستوردا من آسيا الجنوبية الشرقية، وكان في الماضي يصنع في اليمن باستخدام خليط من معادن مختلفة يسود فيها النحاس - يسمسكه في توازن معتدن مختلفة يسود فيها النحاس - يسمسكه في توازن

أفقي بين إبهاميه، عازفاً بأصابعه الأخرى.. ويلاحظ أن الآلة في هذه الحالة شديدة البساطة، وهي آلة يفخر الموسيقيون بها ويحبون التوكيد على أنه عند الضرورة يستطيعون صناعة آلة قرع وقتية من علب التنك.. وهذه الطريقة شديدة الخصوصية من العزف توشك على الانقراض (١٤).

## أنواع الآلة الموسيقية وأحجامها:

هناك نوعان لصحن الميمياء فأحدهما خاص بالرقص الشعبي (الفلكلور)، والثاني يرافق الأغنية اليمنية وتحديداً الأغنية الصنعانية، وقد تم تسجيله كإحدى أدوات العزف للغناء الصنعاني عند إدخال الغناء في قائمة التراث الثقافي العالمي التابع لمنظمة اليونسكو.

وبحسب رأي القاضى على أبو الرجال يوجد نوعٌ من الصحون النحاسية المُستخدمة في العزف يسمى (صحن ميمياء)، وهو عبارة عن صحن نحاسى خفيف الوزن، له رنين خاص، ويتم العزف عليه برأس أصابع اليدين، وهويرافق الأغنية الصنعانية منفرداً أو بمصاحبة عزف العود ويضع العازف خاتمه وسط الصحن لزيادة رنينه ولعل وحده المقصود بهذه التسمية (14).. أما النوع الآخر من هذا الصحن وهو الصحن الذي يُرافق الفنون الشعبية؛ ولعل أقدم صحن تـمتلكه (فرقة الفنون الشعبية) وهو صحنُ نادرُ ثقيل الـوزن مؤرخ بتاريخ منقوش على سـطحه 1203هـ (أي 1788م)، كما نُقش على سطح أسماءٌ عديدة لرجال بعضهم يبدو من أسمائهم أنهم يتقاربون أسرياً، وبعضهم لا يمتون لبعض بصلة ، ولا أحد يدري هل هذه الأسماء المحفورة على سطح الصحن هي أسماء الذين تناوبوا العزف عليه، أو هي أسماء من امتلكوه، أو أن لها دلالات أخرى حيث يبدوأن الموضوع بحاجة ماسة إلى مزيد من البحث والدراسة والأسماء المنقوشة عليه هـى كالتـالي: (على عبـدالله بـن سـليمان - عبدالله بن سليمان - منصور الحميري - واسع بن عصيمي - على بن سليمان - رجاء بن راوح الحراني - يزيد بن منصور





صورة صحن الميمياء الخاص بالرقص الشعبي، ولوحة بريشة الفنان عبدالعزيز إبراهيم.

الحارثي - علي بن علي مديقل - صالح بن صالح صبري - علي بن أبي بن عبدالله - عبدالله بن الربيع الحارثي - علي علي ربيع - عبدالله بن مالك - محمد بن الحارثي عمر بن عبدين)، وقد نقشت هذه الأسماء بشكل متسلسل على طرف الجزء الأعلى الداخلي للصحن، أما في وسط الصحن فقد سُجًل تاريخُ آخر هو 202ه (جاءم)؛ إضافةً إلى عبارة (عاصمة الدولة العباسية (جيد)) (51)، ويُزيَّن وسط الصحن برسومٍ أربعة متسلسلة لعازفين يعزفون على المزمار يزمرون في وضع

| قاعدتها عمقها | قطر فوهتها | حجم الآلة | أنواع الصحن   |
|---------------|------------|-----------|---------------|
| 4.5           | 29         | 31        | الصحن الكبير  |
| 3             | 22         | 24        | الصحن المتوسط |
| 4             | 19         | 20        | الصحن الصغير  |

القرفصاء، وهذا الصحن خاص بـمرافقة عازف المزمار أثناء أداء الرقص الشعبي ويتم العزف عليه بالنقر على قعره الخارجي بواسطة طرف السكين (16).

كما يوجد من هذه الآلة نوعان: أحدهما يسمى (صحن الميمياء) ويصنع من معدن الفولاذ، وهو أفضلهما، لرنينه المتميز، والنوع الآخريصنع من النحاس – وله نفس التسمية السابقة وإن اختلفت نوعية ومادة صناعته –، كما يوجد للآلة أحجام مختلفة منها: الصحن الكبير، والصحن المتوسط، والصحن الصغير، ويؤدي كل منها نفس الغرض عند مصاحبته للغناء، والجدول التالي يوضح القياسات بالسنتيمتر لثلاثة أحجام مختلفة من آلات الصحن: (في الجدول السابق)

وأهم مجالات استخدام الآلة حالياً هي:

- 1. تستخدم بشكلٍ محدود لمصاحبة الغناء الصنعاني بواسطة العود الكمثري ذي البطن الخشبية والأوتار الخمسة.
- 2. تستخدم لمصاحبة الغناء الشعبي الخاص بالنساء في صنعاء، وفي مناطق يمنية أخرى عديدة، وتقوم بالعزف عليها المغنيات اللاتي يؤدين الغناء الشعبي في مجالس النساء، ويستخدمنه بطريقتين:
  - الأولى: النقربواسطة أصابع اليدين.
- الثانية: النقر بواسطة قطعة من المعدن مثل (الملعقة أو المفتاح)، وفي هذه الحالة يتم حمل الآلة باليداليسرى بينماتقوم اليداليمني بعملية النقر.

تستخدم لمصاحبة الغناء الشعبي في عددٍ من المناطق اليمنية إلى جانب آلة المزمار المزدوج (ذي القصبتين)، وآلة الطبال البلدي أو غيره، وطريقة استخدام الآلة

عند مصاحبة هذا النوع من الغناء هي النقر بواسطة مضرب من الحديد أومن النحاس، أومضرب من الخشب، وتحمل الآلة باليد اليسرى أو تعلق على صدر العازف بواسطة حبل يوضع على رقبته (17).

## الميمياء.. تاريخ فني عريق

أما بخصوص تاريخ إدخال هذه الآلة فتعود إلى قرون وأزمان ماضية حيث يذهب الباحث عبدالله خدم العُمري (18) في كتابه عن الأغنية الصنعانية وعلاقتها بالموشح اليمني (الشلة التهامية.. النشأة والرواد) إلى أن «مدينة زبيداشتهرت في عصرالدولة الرسولية (التي حكمت اليمن من عام (626-858ه/ الرسولية (التي حكمت اليمن من عام (626-858ه/ رأسها الأعواد بجميع أشكالها وأنماطها، ومن ثم آلات الطرب المختلفة وعلى الطرب الأخرى - طبعاً وصحن الميمياء من ضمنها -، وراجت تجارتها في اليمن وخارج اليمن مما جعل الدولة الرسولية تقوم بوضع المواصفات للأعواد وآلات الطرب الأخرى وتحديد أسعارها وفقاً لنوعها وجودتها وما إلى المنظفر الرسولي (20) قام بتصنيفها ووضع قانوناً لها، حدد فيه أسعارها وأجرة إصلاحها» (12).

كما يـورد الأديب عيـسى بن لطـف الله ذكر الصحن ومصاحبتـه للعـود في كتـاب (مبيتـات وموشـحات) عنـد شـرحه لقصيـدة الشـاعر الكبـيرمحمـد عبدالله شـرف الديـن (22) والمعنونة بـ(اشـجيت يا بلبـل البان) بالقـول: «أول ما سـمعت هـنه القصيـدة المتقدمة من رجـل مطرب يقال لـه علي العلـوي من أهل زبيـد، وكان متقنـاً للمعاني اليمنيـة لا يجاريه فيها أحـد، وكان يقرع في الصحن، ومعه شـخصُّ آخر يحـرك العـود..» (28)، وهذا الصحن، ومعه شـخصُّ آخر يحـرك العـود..» (28)، وهذا



صورة تجمع: الموسيقار جميل غانم، والفنان أنور أحمد قاسم - عازف العود الطربي/ القنبوس، والفنان فريد كور- عازف صحن الميمياء، والفنان المطرب محمد عزاني.. وآخرون في بداية السبعينات

فيض من غيض تاريخ هذه الآلة العجيبة التي لا يزال الستخدامها قائماً حتى يومنا هذا في اليمن.

#### الإيقاعات الموسيقية لآلة صحن الميمياء

لصحن الميمياء إيقاعٌ خاصٌ وجميل، ويؤكد على ذلك الباحث في الانثروبولوجيا اليمنية الدكتور الفرنسي جان لامبير (24)، بالقول: «الغناء الصنعاني فريد من نوعه، وذلك نتيجة الانسجام العجيب لآلتيه العود والصحن؛ فالصحن آلةُ إيقاعيةٌ بسيطةٌ تضيف لصوت العود تموجاً إيقاعياً شجياً، وكثيراً ما يصنع من النحاس، ويشتهر باسم (صحن الميمياء)»(25)،... ويُعرف كل لحن قبل كل شيء بصيغته الإيقاعية؛أي بدورإيقاعه، ويفسر وجود ألفاظ تطلق على هذه الأدوار الإيقاعية، دون شك، بضرورة تحديد بنية لوصلة الرقص (القومة).. ويستند وصفها جزئياً إلى مقطوعات تُعزف على (الصحن الميمي)، وهو الصحن النحاسي الذي يرافق الغناء بمفرده،... وتضرب على الصحن باليد اليمني دائماً تقريباً، ولا تؤدي اليد اليسرى إلا وظيفة التزيين (أو الحلية).. وينتج التقابل بين الصمت/ الصوت عن ضربات اليد اليمني على معدن الصحن، إما بأنه الأصابع، وإما بالظفر،



شكل دورات الإيقاع بصحن الميمياء - كتاب طب النفوس

والشكل التالي يوضح دور الإيقاع في آلة الصحن الميمياء بحسب ما ورد في كتاب (طب النفوس) للمستشرق الفرنسي الدكتور جان لامبير.

ويصف الفنان العازف محمد إسماعيل الخميسي - في فيديو تلفزيوني للقناة الفرنسية الأولى - طريقة العزف بالصحن بالقول: «تكون أصبعي الإبهام في يدي العازف هي الدعائم الرئيسية لحمل آلة الصحن، بحيث يبقى الصحن وكأنه معلق في الهواء من أجل أن يصدر الصحن صوتاً نغمياً رائعاً، بينما الأصابع الأخرى من اليدين تكون متحركة، فتعزف باليد اليسرى ما يُسمى بالخرشة، وباليد اليمني ما يُسمى بالمدق».

ولهذا فإن آلة الصحن من الآلات الإيقاعية التي يتم العزف عليها بالنقر بواسطة أصابع اليدين، كما يتم حملها أثناء العزف أيضاً بواسطة أصابع اليدين، وخاصة إصبعي الإبهام، أي أن الأصابع تقوم بوظيفتين في آن واحد، هما حمل الآلة والعزف عليها (26)، وهذا الصحن يكون متوازنا على الإبهامين فيعطي كل إمكاناته بالصدى والرنة، وهذا شيء جميل جداً، والصحن يمكن أن يرافق الصوت لوحده لأنه يعتبر آلة كاملة إنما الذي يغني الصوت أو عليها للعود، لأنه وكلمات متقطعة من هذا النوع، ليحل محل العود، لأنه بغياب العود يجب أن يكون هناك من يغني اللحن متالحن (27).

وتعتبرآلة الصحن من الآلات المحببة للمستمع اليمني، وخاصةً عند مصاحبتها للغناء الصنعاني، حيث إن صوت الآلة وأداءها يوضحان الملامح الإيقاعية المتميزة لأشكال الأغاني الصنعانية ذات الضروب المختلفة، ونكهتها المحلية. وعادةً ما يستحسن المطربون مصاحبة آلة الصحن لأدائهم لهذا النوع من الغناء قديماً وحديثاً، سواءً العازفين على آلة الطربي أو على العود الكمثري ذي الأوتار على آلة الطربي أو على العود الكمثري ذي الأوتار فناً ذا أسلوب خاص، يتطلب الإتقان، وذلك بالطبع لا يتسنى إلا للمحترفين.

ومن أبرز العازفين على الصحن الفنان العميد أحمد عشيش، والفنان محمد حمود الحارثي، والفنانة تقية الطويلية، والفنان محمد إسماعيل الخميسي – الذي يرافق الفنان يحبى النونوفي العديد من الأغاني اليمنية التراثية –، والفنانة العالمية اليهودية ذات الأصول اليمنية عفراء هزاع (29) والتي كانت تجيد العزف على الصحن أو على الصفيح (التنك)، وقد ظهرت في مقابلاتٍ تلفزيونية عدة وهي تقرع على تلك الآلة، والفنان الأستاذ حسن عوني العجمي (30) الذي ورث هذا الفن عن والده الحاج عوني العجمي (18).

#### اندثار هذه الآلة العجيبة:

يرى الباحث اليمني الدكتور فهد محمد عبدالله الشعيبي في بحثه المعنون بر آلات الموسيقى الشعبية واستخدامها في اليمن) بأن هذه الآلة في طريقها إلى الاندثار حيث استخدمت الدفوف الصغيرة التي استخدمت في زمن قريب، حيث أدخلت هذه الآلة بدلاً من آلة نحاسية تعرف بر الصحن)، وتصاحب بعض ألوان الغناء اليمني الراقص الخفيف (32).

ولمن يتابع واقع الغناء اليمني يجد بأن هناك عزوفاً شبه كامل عن استخدام هذه الآلة الفنية الرائعة، اللهم إلا بعض المحاولات البسيطة لعدد من الفنانين اللهم إلا بعض المحاولات البسيطة لعدد من الفنانين الشباب الذي أعاد استخدام هذه الآلة في بعض أغانيه باللونين الكوكباني والصنعاني، حيث يقوم بتقليد بعض من أساطين الفن الكبار أمثال: الفنان محمد بعض من أساطين الفنان يحبى النونو، والفنان محمد حمود الحارثي، والفنان يحبى النونو، والفنان محمد أحمد الخميسي (33). وغيرهم، ليتوجب علينا جميعاً أن ندعو كل المختصين في الشؤون الثقافية في اليمن بشكلٍ غام خاص، والشؤون الثقافية في الوطن العربي بشكلٍ عام على وشك الاندثار والضياع، حفاظاً وتقديراً لتاريخ على وشاك الاندثار والضياع، حفاظاً وتقديراً لتاريخ العرب الموسيقي الكبير.. وختاماً، فالموسيقي والغناء كما وصفه الأصفهاني في كتابه الموسوعي (الأغاني) (34).

#### الموامش

- د. جان لامبير طب النفوس- ترجمة د. علي محمد زيد- ص 23 الطبعة الأولى 4004م/1425هـ-وزارة الثقافة والسياحة-صنعاء. د. جان لامبير طب النفوس- ترجمة د. علي محمد زيد- ص 25 مصدر سابق.
- الطربي/ القنبوس: وهو العود اليمني القديم ذي الأوتار الأربعة والصدر المغشاة بالرق، ويعرف في حضرموت باسم "القنبوس"، أما في صنعاء فيعرف بـ"الطربي" أو "العود الصنعاني"، وظل هذا العود القديم هو الآلة المستعملة في اليمن محتفظاً بمكانته القديمة، ويذكر الفيلسوف الكندي في رسالة عن العود "أن عدد أوتاره أربعة وهكذا فيينا أخلى العود ذو الأوتار الأربعة مكانة للعود في الوتر الخامس في شمال الجزرة العربية فقد في اليوتر الخامس في شمال الجزرة العربية فقد في البيمن حضائصها القديمة".. (د. فهد محمد عبدالله الشعيبي آلات الموسيقي الشعبية واستخدامها في اليمن-دراسة مسحية وصفية- ص-22 الطبعة الأولى اليمن-دراسة مسحية وصفية- ص-22 الطبعة الأولى المينانية العمري الثقافي صنعاء).
- الاسطوانات الشمعية وتسجيلاتها في عدن: عرفت اليمن و (عدن) بالذات - والتي كانت تعـ ثُ وجهـ قَ فنيـ قَ وحضاريـ ق للبلـ د بشـ كل عـام -دخول الأسطوانات بمختلف أنواعها (الشمعية والحجرية والبلاستيكية) مع نهاية الثلاثينيات من القرن الماضي، وكانت تسمى بـ (الاسطوانة الحجرية) وتستخدم يدوياً، وتشغل بواسطة جهاز الفونوغراف، والمعروف محلياً آنذاك بـ (أبو هندل)، والذي لم يكن تداوله شائعاً، بل كان مقتصراً على المقتدرين فقط، وضمَّت تسجيلات الرعيل الأول من الفنانين الرواد، وأشهرهم آنذاك: إبراهيم الماس، ووالده محمد الماس، على أبوبكر باشراحيل، شيخ عبدالله البار، أحمد عبيد قعطي، عمر محفوظ غابة، محمد جمعة خان، وأحمد عوض الجرَّاش وأخيه على، وعوض عبدالله المسلِّمي.. وغيرهم، وعكست هذه التسجيلات التجارية حراكأ واضحاً في الحياة الاجتاعية والثقافية في ظل وجود الاستعمار البريطاني، ونشأت الحاجة لتسجيل الأغاني على أسطوانات؛ فنشطت في بادئ الأمر

- شركتي (بارلو فون)، و (أودويون) ألمانية الجنسية -، ثم ظهرت بعدهما شركات إنتاج فني محلية كر شركة جعفر فون)، و (شركة التاج العدني)، و (شركة طه فون)، و (شركة عزعزي فون)، و (شركة أسطوانات الجنوب العربي)، و (شركة أسبيب فون)، وآخرها (شركة كايا فون)، التي اقتصر نشاطها على تسجيل أغاني الندوة العدنية، كاظهرت شركات أخرى لبيع الأسطوانات مثل شركات: (بيت عقبه)، و (بيت العزعزي)، و (بيت العنون الراقية في (عدن) وفي كل اليمن.
- د. محمد عبده غانم شعر الغناء الصنعاني ص 38 - الطبعة الثانية 1980م- دار العودة - بيروت. محمد حمود يحسى محمد الحارثي: وُلد في مدينة (كوكبان) في محافظة المحويت عام 1355 هـ/1935م، وفيها نشأ والتحق ببعض الكتاتيب، ثم انتقل إلى المدرسة العامية في مدينة (كوكبان)، فدرس فيها علوم الفقه واللغة العربية، وقد اشتهر في هذه المدرسة بجمال صوته، وجودة ترتيله للقرآن الكريم، عمل بعد تخرّجه في زراعة الأرض، ثم انتقل إلى العاصمة صنعاء عام 1377هـ/1957م، فتعيّن عضواً في الفرقة الموسيقية التي تشكّلت بعد قيام الثورة السبتمبرية عام 1382هـ/1962م بأسابيع قليلة، ثم عمل أميناً للمكتبة الفنية في إذاعة صنعاء، حتى أحيل إلى التقاعد.. بدأ الغناء، وهو في العاشرة من عمره، فكان يغنى لزملائه في الكتاب ، ولما عمل بالزراعة تأثّر كثيراً بالأهازيج الشعبية التي تنشد في المواسم الزراعية المختلفة، وكانت تصل إليه سرًّا بعض إسطوانات غنائية بأصوات عددٌ من مطربي ذلك العصر في عدن مثل: أحمد عبيد قعطبي، وعلى أبوبكر باشراحيل، وإبراهيم الماس، ولمّا انتقل إلى صنعاء تعرّف على عدد من الفنانين أمثال: على بن على الآنسي، وأحمد السنيدار، فبدأ يمارس الغناء في هذه الجالس، سجل لإذاعة صنعاء عدداً من الأناشيد الثورية مثل: (سحقنا الطغاة)، و (الجمهورية فيها الحرية)، و(يا سبتمبريا مرج التاريخ الأخضر)، كا سجّل أولى أغانيه العاطفية، وهي أغنية (مُميّمةُ)، وفي عام 1390هـ/1970م ذاعت شهرته بعد أن أنشد (هذه أرضى وهذا وطني)، ثم توالت بعد ذلك

إصدارات الغنائية، اشتهر إلى جانب أناشيده الثورية، وأغانيه الزراعية والعاطفية بأدائه للونين التراثيين: (الكوكباني)، و(الصنعاني)، وتعامل مع كثير من شركات الإسطوانات في صنعاء وعدن، وسجل عدداً كبيراً من أشرطة الكاسيت، ومن أشهر أغانيه: (ردَّ السلام)، و(يا فرحتي للرعية)، و (ما أجمل الصبح)، و (الشوق أعياني)، و (عليك ستموني وسمسموني)، و (جلَّ من نفّس الصباح)، و (خلَّى جفاني بلا سبب)، ومن الشعراء الذين كتبوا له نصوصه الغنائية: (عبدالله عبدالوهاب نعمان الفضول)، و (عثان أبوماهر)، و (مطهر الإرياني)، و (محمد الذهباني)، و (أحمد العمّاري)، و (عبدالله هاشم الكبسي)، شارك في المهرجانات، والأسابيع الثقافية اليمنية في عدد من البلدان العربية والأجنبية، مثل: ليبيا، وتونس، والمغرب، والسعودية، ودول الخليج العربي، وأمريكا، وبريطانيا، وألمانيا، وفرنسا، ومنح عام 1425هـ/ 2004م درع صنعاء عاصمة الثقافة العربية، وفي 14 يوليو 2005م أقامت وزارة الثقافة والسياحة حفلاً تكريمياً كبيراً له بدرع وزارة الثقافة التقديري، وهو عضو في لجنة تحكيم جائزة رئيس الجمهورية في الفنون. متزوج وأب لأربعة أبناء، وبنتين، وله ثلاثون حفيداً، وقد اشتهر من أبنائه عازف الكان عبدالباسط الحارثي.. توفي في العاصمة (صنعاء) في 5 يوليو 2007م، عن عمر ناهز الـ72 عاماً، وتم تشييع جثمانه إلى مثواه الأخير بمسقط رأسه بمدينة (كوكبان) يوم الجمعة 6 يوليو 2007م في موكب جنائزيّ مُهيب.. (موسوعة الأعلام اليمنيين (www. .((alalam.net

تقية أحمد قايد الطويلي: واسم شهرتها «تقية الطويلية»، ولدت في عام 1953م بمدينة الطويلة بالمحويت، وتعتبر من رائدات الغناء الفلكلوري الشعبي، خاصة اللون الصنعاني، وبدأت الغناء منذ أن كان عمرها لا يتجاوز (8) سنوات، حيث غنّت في أيام الحكم الإمامي، ثم غنّت للثورة والجمهورية والوحدة المباركة وللجيش اليمني، واشتهرت في أغاني الأعراس، وساهمت في إحياء واشتهرت من أوائل الفنانات اليمنيات اللاتي حيث كانت من أوائل الفنانات اليمنيات اللاتي تحدينً التقاليد المجتمعية، وسلكنَّ درب الفن،

وقدَّمت النموذج الأروع في كسر الحواجز المجتمعية مناضلة في سبيل إثبات ذاتها، وحفر اسمها كرائدةٍ من رائدات الفن اليمني..، وكان طريقها صعباً في مجتمع قبلي ونظام إماهي يُحرم الغناء على الرجال فمًا بالك بالنساء!! بدأت رحلتها الفنية عبر جلساتٍ نسائيةٍ خاصة؛ منها أغاني لنساء الإمام، كانت تؤديها بنطاق محصور، بحيث يتم سد النوافذ، حتى لا يسمعها عسكر الإمام؛ وفي السنوات الثلاث الأولى من تجربتها الفنية قبل قيام الثورة كانت تغنى على إيقاع الصحن إلى جانب مُطربة أخرى تُغنى معها باستخدام الطبل. شاركت مع الفنانين: محمد حمود الحارثي، وعلى عبدالله السِّمة، وعلى بن على الآنسي، والثلاثي الكوكباني، وسجَّلت العديد من أغانيها على أسطوانات شمعية، ثم سجَّلت (21) ألبوماً غنائياً لإذاعة وتلفزيون صنعاء. وقد سمعها ذات مرةٍ الفنان الحارثي وطلب منها مشاركته في بعض أغانيه؛ ولهذا كانت أغاني الحارثي التي شاركته فيها فنانتنا تقية الطويلية من أنجح الأغاني حيث شاركته بصوتها أو بعزفها على صحن الميمياء، كا شاركت الفنانة اليهودية اليمنية شمعة الطيبي، بعدة أغانٍ تراثية سجلها للإذاعة والتلفزيون في صنعاء، حصلت العديد من الشهادات التقدرية من قبل وزارة الإعلام، وشهادة تقديرية من العاصمة الفرنسية (باريس)، وشهادة تقدرية من الجالية اليمنية في (بريطانيا).. كاكرَّمها الأستاذ خالد الرويشان- وزير الثقافة حينها - في عام 2006م بدرع وزارة الثقافة... (كتيب حفل تكريم الفنانة).

- . عبدالله البردوني الثقافة والثورة في اليمن ص 552- الطبعة الأولى 1991م - مطبعة الكاتب العربي - دمشق - سوريا.
- عبدالقادر قائد من الغناء اليمني.. قراءة موسيقية ص 401 الطبعة الأولى 2004م/2005هـ- وزارة الثقافة والسياحة- صنعاء اليمن.. (وقد تشكلت هذه الفرقة برئاسة وقيادة الموسيقار جميل عثان غانم، وعضوية الفنان أنور أحمد قاسم مغنياً وعازفاً على آلة العود الصنعاني (الطربي/ القنبوس)، والفنان محمد عبدالله الخزقة عازفاً على آلة السمسمية، والفنان ناصر جعبل

- عازفاً على آلة المزمار، والفنان رشاد حسن - عازفاً بالربابة الشعبية - والفنان جعفر بهري - ضارباً بالمقارع، والفنان عبدالكريم عبيد قعطبي - ضارباً بالمربوجة وهو شقيق الفنان أحمد عبيد قعطبي، والفنان أنيس تبات - ضارباً بالمراوس، والفنان عبده عكيمة - عازفاً على الناي، والفنانين المؤديين: محمد صالح عزاني وطه فارع، ولكن هذه الفرقة لم تدم طويلاً لعدة أسباب أبرزها عدم توفر ميزانية ثابتة لها).

القاضى على أبو الرجال: علامة أديب مثقف، شغل عدة مناصب عليا في الدولة، وقد أسهم إسهاماً كبيراً في إثراء الحياة الأدبية والثقافية في اليمن، ولد في مدينة صنعاء في عام 1352هـ /1932م، في حارة حمَّام شكر، وقد نشأ في أسرة وبيئة علمية دينية محافظة، تلقى تعليمه الأولى ثم درس اللغة الإنجليزية، قدَّم الكثير من الدعم العملي والوثائقي لكثير من الباحثين والدارسين سواءً في الجامعات اليمنية أو العربية أو الأوروبية، لكونه مؤسس ورئيس المركز الوطني للوثائق اليمنية، كا شغل العديد من المناصب منها: مدر مستشفى الأحمدي قبل ثورة 26 سبتمبر 1962م؛ ثم مدراً لمدرسة الصنائع، سكرتيراً لوزارة الأشغال، وبعد الثورة مباشرة تعين مديراً عاماً لوزارة الأشغال، ثم وكيلاً لها، ورئيساً لتعاونية العاصمة صنعاء، ثم محافظاً لمحافظة الحديدة، ثم نائباً لمدير مكتب الرئاسة .. أطال الله في عمره.

11. مسح وتوثيق الحرف اليدوية التقليدية في مدينة صنعاء القديمة - الفريق الوطني للمسح (عدة باحثين) - الجزء الثاني - ص 526 - الطبعة الأولى 2008م - الصندوق الاجتاعي للتنمية - صنعاء - اليمن.

صنعاء القديمة - الفريق الوطني للمسح (عدة باحثين) - الجنوء الشاني - ص526 - مصدر سابق. 16. مسح وتوثيق الحرف اليدوية التقليدية في مدينة صنعاء القديمة - الفريق الوطني للمسح (عدة باحثين)-الجزء الثاني- ص527-مصدرسابق. 17. د. محمد على ركات - مجلة الإكليل - العددان (31 – 32) ينــَار - يونيــو 2008م – ص 158 159-. 18. عبدالله خادم أحمد العمرى: شاعر وكاتب وباحث، من مواليد مدينة بيت الفقيه - محافظة الحديدة، حاصل على دبلوم المعامين، ثم ليسانس في علوم الشريعة واللغة العربية عام 1989م، عمل بعد ذلك في العديد من المناصب، منها: مدرساً تربوياً، محرراً ومستشاراً في العديد من الصحف منها: (صوت اليمن)، و (تهامة) ونشرة جمعية الحديدة، وعمل باحثاً في مركز الدراسات والبحوث اليمني، وفي جامعة الحديدة، وعضو الهيئة الاستشارية بمؤسسة النعمان التنويرية وأحد مؤسسيها، فاز بجائزة السعيد للعلوم والثقافة عام 2000م، له العديد من الأعمال الأدبية والإبداعية كاله مجال كبير في تحقيق المخطوطات اليمنية القديمة.. (عبدالله خادم العمري- الأغنية الصنعانية وعلاقتها بالموشح اليمني (الشلة التهامية.. النشأة والرواد)- ص 94 - 95- الطبعة الأولى 2004م/2425هـ-وزارة الثقافة والسياحة - صنعاء.) 19. عبدالله خادم العمري- الأغنية الصنعانية وعلاقتها بالموشح اليمني (الشلة التهامية.. النشأة والرواد)- ص 15- مصدر سابق.

20. اللك المظفر يوسف بن عمر بن علي بن رسول: ثاني ملوك بني رسول وأطولهم حُكاً، ولد بمكة المكرمة عام 619هـ/1222م، وولي بعد مقتل أبيه في الجند سنة 626هـ/1229م، واجه فتناً وحروباً في الجند سنة 626هـ/1229م، واجه فتناً وحروباً له عناية بكتب الطب والفلك ومعرفة العلم الحديث فصنف في ذلك كتباً ورسائل طبع منها (المعتمد في الأدوية المفردة)، ومن مآثره المدرسة المظفرية بتعز، وكان أول من كسا الكعبة من داخلها وخارجها سنة 629هـ/1261م، بعد انقطاع ورودها من بغداد بسبب هجمة المغول عليها، مات في منطقة من صاحى مدينة تعز. (د. حسين عبدالله العمري ضواحى مدينة تعز. (د. حسين عبدالله العمري

- الموسوعة اليمنية - الجزء الثاني - ص 1389 مؤسسة العفيف الثقافية - صنعاء - بتصرف). 21 عبدالله خادم العمري- الأغنية الصنعانية وعلاقتها بالموشح اليمني (الشلة التهامية.. النشأة والرواد)- ص 28- مصدر سابق.

22. الشاعر محمد بن عبدالله بن الإمام شرف الدين بن يحيى الكوكباني: من مواليد عام (930هـ/ 1524م) بمدينة (كوكبان) الواقعة شمال غرب العاصمة (صنعاء) والتابعة لمحافظة المحويت، شاعرٌ غزلي، مُميني مجيد، وأول من خرج عن الشعر الفصيح، ونظم في الشعر الحُميني (العامي)، ويعتبر من أحسن ناظميه، بعد أن كان يلاقي الرفض والازدراء في الأوساط الأدبية الحافظة على الشعر الفصيح، تتغنَّى أشعاره بالحب والجمال، ويعدُّ من شعراء عصر الوجود العثاني الأول في اليمن، وشاعر من شعراء الأسرة الزيدية الحاكمة. اعتزل بعيداً عن الصراعات السياسية التي انخرط فيها أفراد عائلته، وفضًل عليها مجالس الطرب والشعر، ومن الجدر بالذكر أن قصائده في أغلبها نابعةً من تجربة حبّ ذاتية. له العديد من المؤلفات منها: (نظم كفاية الطالب في مناقب أمير المؤمنين على بن أبي طالب)، و(نظم نظام العريب في لغة الأعاريب)، و (ديوان شعر -خ) جمعه المرحوم عيسي بن لطف الله.. ويقول بعضهم أنه توفي عام 1607م، وجاء في كتاب (خلاصة المتون في أنباء ونبلاء اليمن الميمون) تحت عنوان وفيات سنة 1008هـ قال: فيها مات العلامة الأديب الكبير محمد بن عبدالله بن شرف الدين الكوكباني في منطقة (ذنوب) بحجة، وله الديوانان المشهوران الحكمي والخميني وقيل: إن وفاته (سنة 1010هـ/1602م)، وأرَّخه عيسي بن لطف الله بن المطهر سنة (1016هـ/1608م). (محمد بن عبدالله شرف الدبن المعروف بالخميني-مبيتات وموشحات- جمعه ورتبه: عيسى بن لطف الله بن المطهر بن شرف الدين- الطبعة الأولى 2004م- إصدارات وزارة الثقافة والسياحة-صنعاء- اليمن).

23. محمد بن عبدالله شرف الدين المعروف بالخميني-مبيتات وموشحات- جمعه ورتبه: عيسى بن لطف الله بن المطهر بن شرف الدين - ص 163- مصدر سابق.

24. الدكتور جان لامبير: مستشرقٌ وفنانٌ وعازفٌ فرنسي، باحث في الفن الغنائي الصنعاني، وهو عالم شهير في الانثروبولوجيا وموسيقي الأعراق، يهتم بالموسيقي اليمنية التقليدية بوجيه خاص، شغل منصب مدير المركز الفرنسي للآثار والعلوم الاجتاعية (CEFAS) في صنعاء، تخصص في نمط موسيقي يمني خاص يطلق عليه (الغناء الصنعاني) فضلاً عن أدائه هذا النمط.. أصدر كتاباً بعنوان (طب النفوس)، إلى جانب مقالات عديدة ومساهمات عدة في تسجيل الموسيقي اليمنية، كا أخرج فياماً وثائقياً عن (الغناء الصنعاني)، مدته (28) دقيقة، يصور موسيقيين عنيين يتحدثون عن موسيقاهم ويستعيدون ذكريات الحياة في اليمن إبان فترة حظر الموسيقي فها، وكعالم في موسيقي الأعراق تناول (الغناء الصنعاني) في أبحاث استغرقت أكثر من عشرين عاماً من أجل سبر أغوار هذا الفن الرائع؛ بل إنّ من يسمعه في عزف وغنائه المتقنين سيظنه يمنياً خالصاً.. قدم لليمن عام 1980م حيث حضّر أطروحته لنيل درجة الدكتوراه في الموسيقي اليمنية، وكان له دور في إدخال الغناء اليمني ضمن قائمة اليونسكو للتراث العالمي.

- 25. العود الصنعاني: الآلة الموسيقية اليمنية المهددة 22 بالانقراض عبدالرحمن شكري موقع رصيف 22 (http://raseef22.com/culture/2015/03/14).
- 26. د. محمد علي بركات مجلة الإكليـل العـددان (31 - 32) ينـاير - يونيـو 2008م - ص 158 159-.
- 27. مقابلة مع الدكتور الفرنسي جان لامبيرت (www.jean-lambert.com).
- 28. د. محمد علي بركات مجلة الإكليل العددان (27 32) يناير يونيو 2008م ص 158 159. وغيرة حسن هناع أو عوفرة حيازة؛ مطربة، وممثلة يمنية الأصل، ذاع صيتها في الشرق الأوسط وأوروبا والولايات المتحدة الأمريكية خاصة بعد أن سجلت أغيان يهودية يسمنية تقليدية بتوزيع جديد متأثر بموسيقي البوب.. ولدت في 19 نوفبر الفقير بجنوب مدينة (تل أبيب) لعائلة يهودية من أصل يسمني، وكانت الصغرى بين تسعة أشقاء،

وبعد سنواتٍ قليلة، وهي لا تزال طفلة اقترح

أشقاؤها على والدهم تغيير اسمها، فوافق الوالدان على تسميتها بـ (عوفرة)؛ أي بـمعنى «غـزالة» أو «ظبية»، وكان والدها (ييفت) و (شوشانا حازة) قد هاجرا من اليمن إلى (فلسطين الحتلة) عام 1944م، وكانت الأم (شوشانا) مُطربةٌ تقليدية في حفلات الزفاف والأفراح الحلية، أما ابنتها فقد تجاوزت المحن التي رافقت نشأتها لتصبح رمزأ للنجاح في أوساط الجالية اليهودية ذوي الأصول اليمنية؛ ففي عام 1971م عندما كانت في الـ(12) من عمرها عنَّت في حفلة زفافٍ وسمعها أحد المشتركين في (الورشة المسرحية) بالمركز الثقافي الحلى فدعاها للانصام إلى هذه الورشة، وفيها اجتمعت بـ (بتسالئيل آلوني) مدر الورشة، والذي أصبح مدر أعمالها في بعد في عام 1974م اشتركت في (مسابقة الأغاني بأسلوب شرقي)، وفازت بالمرتبة الثالثة؛ وهذا الإنجاز دفعها إلى تكريس أغلب وقتها للطرب لتصبح مطربة مُحترفة. وفي عام 1984م سجَّلت أسطوانة بعنوان «أغاني اليمن» والتي اشتملت على أغانٍ يهودية يمنية تقليدية بتوزيع غربي وعصري، ورغم عدم نجاحها في السوق الحُلية؛ إلا أن هذه المجموعة من الأغاني التقليدية المُحدثة أثارت اهتام شركة الأسطوانات البريطانية «S-Records» التي قامت بإعادة نشرها في (بريطانيا)، حيث حققت هذه الأغاني نجاحاً كبيراً في قارة أوروبا، وبشكل خاص الأغنية الشهيرة (إم ننعالو).. تأثرها بحبها لأصولها اليمنية مكَّنها من الانتشار في الشرق الأوسط بشكل واسع، واستطاعت أن تنجح في طي الفجوة بين العالم العربي ودولة الكيان الإسرائيلي، ومع نجاحها المستمر تمكُّنت من إضافة نقاطٍ جديدة إلى رصيدها الفني من خلال الغناء بلغاتٍ مُختلفةٍ مثل: (العربية، الإنجليزية، والفرنسية) دون أن يؤثر ذلك في شعبيتها، كما أنها مَزجت الموسيقي العربية اليمنية مع الآلات الموسيقية الغربية لتخرج بثوب قشيب، وحققت نجاحاً ساحقاً في أميركا وأوروبا مكّنها من الفوز بالعديد من الأسطوانات الذهبية والبلاتينية، وعبرت - أكثر من مرة - عن حبها لأصلها اليمني من خلال تمسكها بالتراث والطابع اليمني التقليدي في الكثير من أغانيها وحرصها على ارتداء الملابس والإكسسوارات اليمنية والتقليدية

في كثيرٍ من حفلاتها وأغانها وألبوماتها، ولم تنسَ حظها من الزواج لذلك اقترنت برجل الأعمال دورون أشكنازي في الخامس عشر من يوليو عام 1997م، وعاشا حياةً سعيدة؛ إلا أن الموت قد فاجأها في الثالث والعشرين من شهر فبراير سنة 2000م، توفي زوجها بعدها بعامٍ واحد في السابع من إريل من عام 2001م، وقد أشيع بأنه انتحر، وانتهت حياة كليهما بدون أطفال.. (موقع موسوعة ويكيبيديا الحرة (https://wikipedia.org)).

30. حسن عوني العجمي: فنانٌ قدير وعازف جدير من أبناء العاصمة (صنعاء)، وأحد الأساتذة المتبقيين ممن يجيدون العزف على آلة (الطربي الصنعاني)، ومن أبرز أغانيه (يا مغير الغزالة والغزال)، كا يعد موسوعة في الغناء الصنعاني، ولديه العديد من المؤلفات والمقابلات التي صدرها بالتعاون مع المركز الفرنسي للعلوم والآثار.

31. عوني حسن على الشهير بالعجمى: أديب وشاعر. ولد عام 1330هـ/1912م بصنعاء، تلقى تعليمه في حلقاتها العامية في اللغة العربية وقواعدها وأصول الدن وحفظ القرآن الكريم، كاكان يجيد اللغات (الفارسية والتركية والإيطالية)، عمل مدرساً للغة العربية وقواعدها، واستقرت أسرته في صنعاء بعد أن تنقلت بين الحديدة وتهامة وحضرموت وإيران، كتب الشعر الحميني والغنائي في سن مبكرة، وامتاز شعره بالسلاسة والبراعة والرشاقة في الأسلوب، ونجد في شعره رصداً لبعض الجوانب الحياتية من المجتمع اليمني، وأنماط لهجاته المتعددة، له بعض القصائد الغنائي التي تغنى بها ابنه الفنان حسن العجمي والفنان أحمد السنيدار، أهم إصداراته ديوانه الشعري الحميني (تحفة الأفكار في روعة الأشعار)، توفي في 15 ديسمبر 1996م. (موسوعة شعر الغناء اليمني في القرن العشرين - الجزء السادس - ص99 - الطبعة الأولى 2004م - مطابع دائرة التوجيه المعنوي - صنعاء).

32. د. فهد محمد عبدالله الشعيبي - آلات الموسيقى الشعبية واستخدامها في اليمن -دراسة مسحية وصفية - ص-25مصدر سابق.

33. محمد أحمد الخميسي: من أشهر الفنانين الذين أبدعوا في فن الغناء الصنعاني، ولكنه لم يلق

السادس- الطبعة الأولى 2004م - مطابع دائرة التوجيبه المعنوى - صنعاء.

10. أبو الفرج الأصفهاني - الأغاني - المجلد 19 - الطبعة الثالثة 1985م - دار صادر - بيروت - لبنان.

#### الدراسات والمجلات

- د. محمد علي بـركات مجلة الإكليــل العددان
   ينايــر يونيــو 2008م وزارة
   الثقافــة صنعاء
- د. فهد محمد عبدالله الشعيبي آلات الموسيقى 2. الشعبية واستخدامها في اليمن-دراسة مسحية وصفية الطبعة الأولى 2010م منتدى العمري .الثقاف صنعاء
- كتيب حفل تكريم للفنانة تقية .3
   الطويلية
- 4. موقع موسوعة الأعلام اليمنيين على شبكة (www.alalam.net).
- موقع الدكتور الفرنسي جان لامبيرت (www. jean-lambert.com).
- 6. موقع موسوعة ويكيبيديا الحرة (https://wikipedia.org)).
- 22 موقع رصيف (http://raseef22.com/ culture/2015/03/14).

#### الصور

- من الكاتب.
- كتاب طب النفوس- د. جان لامبير ترجمة د. علي محمد زيد-الطبعة الأولى 2004م/1425هــ وزارة الثقافة والسياحة صنعاء.
- كتاب مسح وتوثيق الحرف اليدوية التقليدية في مدينة صنعاء القديمة الجزء الثاني الطبعة الأولى 1429هـ/2008م الصندوق الاجتماعي للتنمية صنعاء.
- صور من صفحة الفنان عبدالرحمن الغابري
   على موقع الفيسبوك.

نصيبه في الإعلام اليمني، وله العديد من الأغاني المميزة والتي أدها بأسلوبه المتميز الذي يختلف عن الكثير من أقرانه الفنانين، ومن أجمل أغانيه : (كيف الخبريا قمر - يا من عليك التوكل والخلف - يا قادم الطير - قالت القمرية - أقبس متى شئت - يا معلق بحبل الحب)، والعديد من الأغاني التراثية.

34. أبو الفرج الأصفهاني - الأغاني - المجلد 19 - ص 87 - الأغاني - الطبعة الثالثة 1985م - دار صادر - بيروت - لبنان.

#### الكتب والمؤلفات

- د. جان لامبير طب النفوس- ترجمة د. علي محمد زيد-الطبعة الأولى 2004م/1425هـ- وزارة الثقافة والسماحة - صنعاء.
- د. محمد عبده غانم شعر الغناء الصنعاني الطبعة الثانية 1980م - دار العودة - بيروت.
- عبدالله البردوني الثقافة والثورة في اليمن- الطبعة
   الأولى 1991م مطبعة الكاتب العربي دمشق سوريا.
- . عبدالقادر قائد من الغناء اليمني.. قراءة موسيقية الطبعة الأولى 2004م/1425هـ- وزارة الثقافة والسياحة (إصدارات صنعاء عاصمة الثقافة العربية) صنعاء المون
- مسح وتوثيق الحرف اليدوية التقليدية في مدينة صنعاء القديمة الفريق الوطني للمسح (عدة باحثين) الجزء الثاني -- الطبعة الأولى 2008م الصندوق الاجتهاعي للتنمية صنعاء اليمن.
- مبدالله خادم العمري- الأغنية الصنعانية وعلاقتها بالموشع اليمني (الشلة التهامية.. النشأة والرواد)- الطبعة الأولى 2004م/2426هـ- وزارة الثقافة والسياحة - صنعاء.
- .. د. حسين عبدالله العمري الموسوعة اليمنية الجزء الثاني - مؤسسة العفيف الثقافية - صنعاء - بتصرف.
- 8. محمد بن عبدالله شرف الدين المعروف بالخميني مبيتات وموشحات جمعه ورتبه: عيسى بن لطف الله بن المطهر بن شرف الدين الطبعة الأولى 2004م إصدارات وزارة الثقافة والسياحة صنعاء اليمن.
- 9. موسوعة شعر الغناء اليمني في القرن العشرين الجزء

# د.قاسم الباجي - تونس

# الجانب الأنثروبولوجي لحضرة سيدي بوعلي القيروانية الثابت والمتحول



#### :Trao

ان مسالة البحث في مضامين تتعلق بطرق وعادات تراثية مثلت مشاهد ثقافية تعبر عن أنساق دلالية توجي بنمطية العادة (١) وتحمل في طياتها ماهية ساوك لمعان في المحيط السمعى البصري.

# أهمية الدراسة:

تكمن أهمية هذه الدراسة في كونها تسلط الضوء على طريقة اثنية متداولة وكيفية النبش في إطارها الركحي حيث يفرز لنا تأثير الحركة ملامح موسيقية، اجتماعية وعرقية للمشهد بما يحمل في طياته من معان داخلية وخارجية تحلل قصدية الثقافة الدخيلة والأصيلة للنشاط الثقافي.

# مبررات اختيار الموضوع

اعتبارا أننا من أصيلي المنطقة وبمرور فترات زمنية تعددت فيها مشاهد من الطرق في شتى المناسبات الاجتماعية والثقافية رأينا أنه من الضروري قراءة في هذا النمط الموسيقي والمتداول في الوسط وساحل البلاد التونسية مع اختلاف لهجاته الأدائية وإعطاء نبذة للموسيقين والباحثين في هذا المجال.

#### اشكالية الدراسة

لفت انتباهنا ظاهرة التأثير الواضح من خلال مظاهر التأثر لعشاق الطرق الصوفية من موسيقيين وسمعيين ولتذوق هذا النمط وإدراكه تتضح مسارات متنوعة المعاني (اجتماية، موسيقية، تقليدية...) تطرح تساؤلات لعل أبرزها:

- ماهى طريقة حضرة سيدي بوعلى ؟
  - كيفية أداء هذه الطريقة ؟
- هـل تصنف هـذه الطريقة كفن شعبي مـن نمط اثنوميزيكولـوجى ؟
  - مامدى وظائفها وأبعادها الاجتماعية ..؟
- هل يعتبره ذا النمط الطرقي من آليات العلاج الموسيقي ؟

# إطارالبحث:

سنعتمد في هذه الدراسة على معلومات نستأنس بها في البحث الميداني وهي عبارة على سبرآراء الميدانيين من ذوي الاختصاص والذكر لعل هذه الأحداث تكون أنساقا ثقافية تعرف بهذا النمط الموسيقي سوسيولوجيا من خلال تجليات هذه الممارسات.

# مكانة طريقة سيدي بوعلى بالقيروان:

العلوية أو طريقة سيدي بو علي النفطي هي إحدى الطرق الصوفية التي وفدت إلى القيروان (2) خلال القرن

السابع عشر تقريبا، وأصبحت من الطرق المعروفة ولها مريدون وأتباع. فقد حظيت بانتماء العديد من الأفراد لها كما حازت قاعدة لابأس بها من الحافظين والمرددين لرصيدها الغنائي، وربما يعود ذلك إلى أنّ الفترة التي انتقات خلالها الطريقة إلى القيروان كانت فترة مناسبة نظرا لانتشار الفكر الصوفية وأهميتها آنذاك. هكذا كانت العلوية في بداية ظهورها بالقيروان طريقة لها شأنها ولها من المكانة ما يحظى به شيخها أبو على السنى محارب الإباظية. وكان عدد أتباعها لا بأس به مقارنة بأعداد أتباع الطرق الصوفية الأخرى بالقيروان على غرار السلامية والقادرية والعوامريّة. وقد عرف المجتمع القيرواني تأثيث سهراته ومناسباتها الخاصة بحضرة سيدى بوعلى وغيرها من الفرق الصوفية الأخرى، كما دأبت عدة عائلات قيروانية على عادة سنوية تقوم خلالها حضرة سيدي بوعلى بإحياء السهرة وإنشاد مدحاتها. ومع مرور الزمن اشتهرت هذه الطريقة في المجتمع القيرواني حاضرة في مختلف مناسباته الدينية منها والدنيوية، وخاصة لدى العائلات التى تربطها علاقة تاريخية وعقائدية بهذه الطريقة حيث يظل وفاؤهم لها دائما، ولكن على الرغم من وجود حضرة سيدي بو علي في مختلف مناسباتهم، إلا أننا لاحظنا غياب المدحات الخاصة بالطريقة لتحل محلها أغان صوفية منها ماهو خاص بطرق أخرى على غرار العوامرية، إلى جانب أغان صوفية من التراث القيرواني. وقد توجهنا بسوال إلى السيد صلاح كركود (قائد الحضرة) في هذا الشأن ليفسر لنا أسباب ميلهم إلى إنشاد أغان لا تنتمى إلى رصيدهم، فأجابنا بأن ذلك هو نتيجة لكون مدحات ونوبات سيدي بوعلى تعرف بلهجــة واحـدة وهـى «الغـربي» وإيقاعات تـكاد تكون متشابهة بالإضافة إلى كلماتها الصعبة، مما يثير الملل لدى السامعين من جهة وخاصة الشباب، من جهة أخرى يصعب حفظ هذه المدحات على بعض أفراد الحضرة. كما أفادنا السيد صلاح كركود بأنه اضطر إلى تغيير ألحان بعض نوبات سيدي بوعلى لتتلاءم مع طلب جمهورهـم وذوقه (3).

# 2.1 . البعد الوظيفي للعلوية بالقيروان:

كغيرها من بقية الفرق الصّوفية، عرفت حضرة سيدي بوعلي» بعدا وظيفيا تمثل في إحياء سهرات عائلات بمدينة القيروان على اختلاف مناسباتهم الصداق - النشرة - الوعدة السنوية - حنة العروسة - دخلة العروس إلخ.) وإضافة إلى رصيدها الغنائي كانت حضرة سيدي بوعلى تقدم بعض المدحات أو النوبات الخاصة بالطرق الأخرى. ولكنها كانت تقتصر على آداء الرصيد الخاص بها خاصة خلال مناسبات بعض العائلات القيروانية التي ترتبط بالطريقة العلوية ارتباطا موروثا عن أجدادهم مثال عائلات «الزرقاء»، «الشفره»، «قلالية»، «الهرقام»، «الرخامي»، «بوزان»، «بوسنینه»، «البراق» و «عبد القوی»، «بو عبید» و «المثناني» و «عروق»، فأصبحت عادة وركنا مهما في مراسم أفراحهم ومناسباتهم على اختلافها. ولا تزال حضرة سيدي بو على تحبى مختلف مناسبات العائلات بمدينة القيروان وحتى خارجها سواء بإنشاد بعض أغانيها أو أغان صوفية خاصة بطرق أخرى، وكذلك أغان من تراث الجهة مثل «للا عائشة بروطة»، «يامازرى حل البيبان».

# 3.1 . طريقة الانتماء لحزب سيدي بوعلى

على إثر انتقال الطريقة العلوية إلى القيروان ونشأة حضرة سيدي بوعلى، كان الإنتماء إليها يبدأ منذ الصغر نتيجة التأثر بالطريقة العلوية فكان أغلب العلويين هم من «الثلمود» أو «التلموذ» أي الذين تتلمذوا ونشأوا على الطريقة وهم عادة من الأتباع، كما كان لذلك أن يتم أيضا عبر الوراثة من خلال العائلة التي تورث أبناءها ما نهلته من الطريقة أبا عن جد كما هو الشأن بالنسبة للشيخ خليفة بن أبا عن جد كما هو الشأن بالنسبة للشيخ خليفة بن علي الذي ورثها عن أجداده ابتداء من الشيخ حسن بن خليفة بن الصغير السلامي. وكذلك الشيخ صلح كركود، قائد حضرة سيدي بو علي بالقيروان حاليا، خلفا لوالده المرحوم الشيخ محمد كركود الذي حاليا، خلفا لوالده المرحوم الشيخ محمد كركود الذي

عمل كعازف زكرة في حضرة سيدي بوعلى، وهو بدوره أنشأ ولديه محمد كركود ومهاب كركود على حب الطريقة وكلاهما الآن فردان في حضرة سيدي بوعلي بالقيروان الأول عازف زكرة والثاني عازف دربوكة وبندير. وهناك الآن من ينتسب إلى الطريقة العلوية والطريقة العوامرية في آن واحد، كما أصبح الانتماء إلى حضرة سيدي بوعلي غيرخاضع لمبدإ الوراثة أو أية ضوابط معنوية أخرى سوى حفظ الرصيد الغنائي لهذه الطريقة وحس الاستعداد الاضطلاع بمهمة في حضرة سيدي بوعلى (درابكي، زكار، بحري).

#### مجالات نشاط الحضرة:

تسـجل حضرة سـيدي بو علي - أو «حزب سيدي بو علي «كما يدعوه بعض أهالي القيروان - حضورها في عديد مناسبات العائلات القيروانية وتؤثث سـهراتهم:

# 1) «الخبوْ»:

إذ كان يقام ليلة الجمعة مرة في كل شهر لقاء بين أفراد حضرة سيدي بوعلى بالقيروان مع شيوخ الطريقة القادمين من نفطة منذ يوم الأربعاء، فيقيمون ديوان سيدي على القماري ثم حزب سيدى بوعلى وذلك عشية يوم الخميس بعد صلاة المغرب. أما اليوم الموالي فيتناولون الغداء سويا ثم يصلون صلاة العصر ويقومون بعد ذلك بجولة في المدينة العتيقة بالقيروان. وكان «الخبر» لا يغيب عن كل زيارة ،إذ يبدأ أحد الفريقين بمدح مولى الطريقة سيدي بوعلي النفطي» بما تيسر من مدحاتهم، وهناك من يأتي بأبيات جديدة وعلى أحد أفراد الفريق المقابل أن يأتي ببيت فيه رد على الأول بحيث يستوفي دينه ويحل «الخبو»، فتكون حصيلة هذا اللقاء مدحات جديدة في سيدي بو على، ويتمكن شيوخ الطريقة بمدينة القيروان من حفظ أبيات جديدة عن شيوخ الطريقة بنفطة، وهي عادة أبيات من ديوان سيدي بوعلى ويمكن



أن تكون مرتجلة فهو شبيه بـ «الرباط» الخاص بالفرق الشعبية. ولكن اضمحلت هذه العادة وحتى مقام سيدي بوعلي بالقيروان لم يعد موجودا، إذ وقع بيعه وقام صاحبه بتحويله إلى مسجد.

## 2) سهرة حضرة سيدي بو على بالقيروان:

فكان أفراد حضرة سيدي بو على وبعض أتباعه يلتقون في مقام سيدي بو على، فيقرؤون الفاتحة أولا ثم يرددون «ورْد الفوم» الخاص بسيدي بو علي مسايرة بالتصفيق. وقد اندثرت هذه السهرة بالقيروان بعد وفاة الشيخ خليفة بن علي، واندثر معها «ورْد القدوم» الذي ظل مجرد كلمات خطت على كراس قديم.

# 3) «الوعدة»أو «السنوية»:

وهي مناسبة تحتفل بها بعض العائلات في مدينة القيروان، وهي عائلات تعرف بوفائها لهذه العادة التي ترثها عن أجدادها من أتباع الطريقة العلوية. ويقام هذا الاحتفال في منازلهم، حيث يقوم أحد أفراد حضرة سيدي بو علي إعلام «الشاوش» (4) - الذي يكون موجودا في «الريغ» (5) - لكي يقوم بدوره بإعلام باقي عناصر الحضرة بوجود سهرة في إحدى المنازل بالقيروان، وكان يتقاضى مقابل ذلك مبلغا ماليا قيمته آنذاك مليم

ما يعبرعنه. «الفرن» يقدمه له كل فرد من حضرة سيدي بو علي. ويذهب الشاوش بعد صلاة المغرب إلى المنزل الذي ستقام فيه السهرة. فيعد مكان الحضرة ويشعل «الكانون» ويقوم بتسخين البنادر والدربوكة بعد ذلك يأتي كل أفراد حضرة سيدي بو علي ويقيمون ديوان سيدي بو علي ويقيمون ديوان سيدي بو علي أخر يأتون بالمدحات التي يطلبها أصحاب المنزل، نذكر كمثال على هذه العائلات، «الشفره» و«قلالية» و«الهرقام» و«الرخامي» و«بوزنان». وقد تراجعت هذه السهرات نوعا ما مقارنة بما كانت عليه سابقا نظرا لتجدد الأجيال.

#### 4) سهرة الحضرة:

وتستهل بدورالشاوش الذي يتمثل كالعادة في اعلام أفراد الحضرة عن وجود «ية» في منزل أحدهم (أحد أفراد الحضرة، فيجتمعون بعد صلاة العشاء ولا يأخذون أجراعن هذه السهرة ما عدا «الشاوش» و «الرار» أما البقية فيكتفون بتناول العشاء الذي يكون دسما عادة، فيحضر كل منهم منديلا ليلف به قطعة لحم. ويبلغ عدد أفراد الحضرة المجتمعين في هذه السهرة 40 فردا فيهم 15 «شطاحا»، فتبدأ المهرة بقراءة الفاتحة والصلاة على محمد على شمد. وعند ينشد الشيخ ورد القدوم والمجموعة تردد بعده. وعند

منتصف الليل يأمر الشيخ باستعمال البنادر التي قام الشاوش بتسخينها، وهي بنادر كبيرة الحجم خاصة بالحضرة في تلك الفترة والآن هي أصغر حجما، كانوا يجلدونها بالطحين والبيض أما الآن فيجلدونها بالغيرة. ويخرج الشطاحة من «سقيفة» الدار ويستعدون للرقص ثم يأتى الشاوش بعد إعداد الآلات فيقول «قيم البنادريا شيخ» هكذا يعلم أفراد الحضرة أن التوبة ستبدأ، فيأتون أولا مصدر سيدى بوعلى الذي يدوم أكثرمن ساعة ويغنيه الرايس والبحري فقط. تأتى في الأثناء بتسخين بقية البنادر لتغييرها في التوبة الموالية. يبدأون بثوبة «جينات نداه» ثم « اللهم صلى» فيأتى الشطاحة ويقدمون رقصة «الحلاب» الحياة مستعملين «الجاوى» و «البخور». ويقدمون في نهاية الدورة رقصة. «الكور»، حيث يمسك الشطاح بندير الرايس ويتظاهر بأنه يتقياً، ثم يخرج كرات صغيرة من حديد وهي خدعة يعتمدها شطاحة حضرة بسيدي بوعلى لإثراء السهرة. في الأخير نضيف أن مثل هذه السهرات هي مما فقدته طريقة سيدي بوعلي بالقيروان ولم يعدلها أي أثرما عدا الشطاحة الذين أصبح رقصهم عاديا وشبيها بالرقص الذي تقدمه باقي الطرق فلا يحمل خصوصية كماكان عليه سابقا.

#### s (النشة) (5

وهي ضرب من الرقية والعلاج، يعالج بها من كان به ضرأومس من جان. وتقترن «النشرة» بذبيحة يعتقد أنها تقدم للجان لإبعاده وإخراجه من الجسم المصاب أو «المسوس»، وسميت كذلك «لأنه ينشر بها عنه ما خامره من الداء أي يكشف».

وتبدأ طقوسها لدى حضرة سيدي بوعلي بذهاب أفرادها إلى منزل صاحب النشرة نهارا، فيقوم أحد أفراد الحضرة بذبح إما ديك أو جدي حسب ما تتطلبه النشرة، ويتركون آلاتهم في المنزل ويغادرون ليعودوا بعد صلاة العشاء، فيقيمون حضرهم ويجهزون بآلاتهم التي يعدها الشاوش ثم يستهلون عملهم بإحدى نوبات سيدي بو على ثم مدحة، وترقص المسوسة على أنغامها، أما

الآن فقد أصبح أصحاب النشرة يطلبون من حضرة سيدي بوعلي إضافة إلى آداء النوبات الخاصة بها، أن تقدم نوبات الفرق الأخرى كفرقة سيدي عامر مثلا، كي ترقص على أنغامها النساء الحاضرات.

## 6) مناسبات أخرى:

على غرار المشاركة في مسابقات وطنية داخل مدينة القيروان أو خارجها، والمشاركة في بعض التظاهرات الوطنية والبرامج التلفزية. وهي ظاهرة جديدة بالنسبة لحضرة سيدي بوعلي بالميدان التي كان نشاطها مقتصرا على المجالات التي ذكرناها سابقا. ولا يفوتنا أن نذ كر أن حضرة سيدي بو علي نادرا ما تسجل حضورها في أن حضرة سيدي بو علي نادرا ما تسجل حضورها في التي تستهل مراسم الزواج المتمثلة في «دخلة العروس» بحضرة سيدي بو علي، وهي العائلات التي ذكرناها فيما سبق والتي لا تزال من مريدي طريقة سيدي بو علي على غرار عائلة قرفالة.

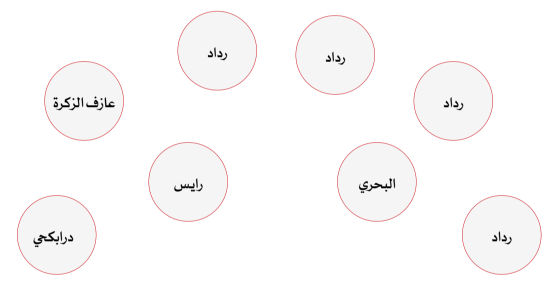
# لباس أفراد الحضرة:

كان أفراد حضرة سيدي بو علي سابقا يرتدون البدعية »، وهي لباس تقليدي خاص بالرجال يميز مدينة القيروان وهو ما نعبر عنه كذلك بالفرملة ، وكانوا يضعون فيها مناديلهم والبوصلة آنذاك والساعة والوثائق الخاصة (ق) وتصنع من «القمراية». وكان أفراد الحضرة يغيرون بدعاهم خلال كل سهرة

فنجد رايس البندير وعلى يمينه عازف الزكرة وعازف الدربوكة وعلى يساره نجد البحري<sup>(6)</sup> أو «شداد المشد»<sup>(7)</sup> خلفه توجاء، ومن المجوعة الصوتية أو «الردادة». وكان جلوسهم على الأرض، أما الآن فقد أصبح أفراد الحضرة يجلسون كذلك على الكراسي<sup>(8)</sup> وذلك بحسب الإطار الذي ينشطون فيه، كما انضافت إليهم عناصر أخرى تتمثل في حاملي. «السناجق»<sup>(9)</sup> وذلك لإضفاء طابع خاص بالمجموعة والتعريف بها حسب ما أفادنا به السيد صلاح كركود «رايس الحضرة».



رسم بياني لطريقة الجلوس



• ملاحظة: يمكن أن يكون البحري هـو المرجع بالنسبة لحضرة سيدي بـو علي، وهـو الـذي يعتمـد عليـه رايـس البنديـر في حفـظ المدحـات القديمـة لسـيدي بـو علـي.

الإيقاعات المستعملة:

استعمل في هذه المدحة إيقاع البطايحي:



#### المساراللحني:



#### الخلايا الإيقاعية المتداولة:



#### الاستنتاحات:

قامت هـذه المدحة على إعادة جملتين موسيقيتين أي الجملة 1 والجملة 2. تـؤدي المجموعـة الصوتيـة الجملـة الأولى بينما تجيب الزكرة بالجملـة الثانية.

انحصر المجال الصوتي لهذه المدحة في مسافة

خماسية من درجة الراست إلى درجة النوى واستعمل جنس «غربي راست».

- على المستوى الإيقاعي تميزت هذه المدحة باستعمال إيقاع البطايعي وهو إيقاع متداول في التوبة التونسية .

#### الخاتمة:

ختاما نقول إن مثل هذه الممارسات الموسيقية تعبر عن موروث ثقافي تتداخل فيه عادات وتقاليد من خلال سمات للهجات تحمل في طياتها العديد من المعاني العرقية الأمر الذي يجعل باحثي الموسيقولوجيا يعمدون إلى المزيد من النبش وراء دلالات لهذه الأنساق الثقافية وأبعادها السوسيولوجيا

على المستوى الشعري لم تكن أبيات هذه المدحة منتظمة من حيث القافية مثلما يبين الجدول الذي أنجزناه آنفا. كما أن الوزن الموسيقي والشعري اقتضى إضافة لفظة «يا» التي تكررت في كل الأبيات تقريبا. وهذا ما يدعونا إلى طرح أسئلة عديدة من قبيل: هل هناك بعض الكلمات المفقودة في هذه المدحة ؟ هل كانت هذه المدحة ملحنة في حضرة سيدي بوعلي منذ انطلاقها من مدينة نفطة ؟

#### المصادر والمراجع

- البحوث الميدانية استغرقت لمدة شهر ماي 2013 بمدينة القيروان بالجمهورية التونسية.

#### المصادر والمراجع العربية

- 10. -1 الخطيب، محمد، الأنتثروبولوجيا الإجتماعية، ط.1، سورية، دار علاء الدين، 2005، ص 14
- 11. -2 سليم، شاكر، قاموس الأنثروبولوجيا، الكويت، جامعة الكويت، 1981، ص، 70
- البوعزيزي، محسن، السيميولوجيا الإجتاعية، بيروت، مركز وحدة الدراسات العربية، جانفي 2010 ،
   ص 267
- 13. 4 خواجة، أحمد، الذاكرة الجماعية والتحولات الإجتاعية من مرآة الأغنية الشعبية، تونس، منشورات البحر الأبيض المتوسط، كلية العلوم الإنسانية والإجتاعية، ص 21.

#### المصادر والمراجع الفرنسية:

- 14. MAX, Weber, Sociologie de la musique : Sociologie de la musique :
- 15. les fondements rationnels et sociaux de la musique, Paris, Matali,
- 16. 1998, 236 p.

#### الصور:

- من الكاتب.

#### الموامش

- خواجة، أحمد، الذاكرة الجماعية والتحولات الإجتاعية من مرآة الأغنية الشعبية، تونس، منشورات البحر الأبيض المتوسط، كلية العلوم الإنسانية والاجتاعية، 1998، ص.16.
- مدينة تونسية، تبعد حوالي 160 كيلومتر عن تونس العاصمة والقيروان المعروفة بعاصمة الأغالبة هي أول المدن الإسلامية المشيدة في بلاد المغرب وكان لها دور استراتيجي في الفتح الإسلامي، انطلقت منها حملات الفتح نحو الجزائر والمغرب وإسبانيا وأفريقيا بالإضافة إلى أنها رقاد لعدد من صحابة رسول الله محمد صلى الله عليه وسلم ويطلق عليها الفقهاء "رابعة الثلاث،" بعد عليه وسلم ويطلق عليها الفقهاء "رابعة الثلاث،" بعد مكة و المدينة المنورة و القدس وفي هذه المدينة توجد أهم المعالم للقيروان، منها جامع القيروان الكبير و الذي أسسه عقبة بن نافع.
  - القيروان /https://ar.wikipedia.org/wiki
- مقابلة مع الشيخ صلاح كركود أثناء رصد لمشاهد أدائية لتارين الحضرة.
  - 4. شاوش حضرة سيدي بو على بالقيروان.
- الربع هو زقاق موجود داخل المدينة العتيقة بالقيروان
   يحتوى دكاكين لبيع و صناعة التربية ودكالين الصاغة.
  - 6. وعازف على آلة البندير إضافة إلى الرايس
- لأنه يحافظ على نسق الإيقاع عندما يقوم الرايس بارتحال ليسهل عليه العودة إلى الإيقاع الأؤل
  - 8. انظر الصور.
  - وهو قائد الحضرة والمسؤول عن كل ما يتعلق بها.



# قیکله قانت

|     | المسكن التقليدي بمنطقة المحس بالسوادن        |
|-----|----------------------------------------------|
| 158 | دراسة أنثرويولوجية                           |
|     | متاحف التراث الشعبي في مناطق الواحات بالمغرب |
| 174 | من المبادرة الى التأثير التنموي              |

# د. محمد مسعد إمام عفيفي – مصر

# المسكن التقليدي بمنطقة المحس بالسوادن دراسة أنثرويولوجية

يتميز المسكن التقليدي بمنطقة المحس بالولاية الشمالية بالطابع المعماري المنبثق من البيئة الطبعية المحيطة به، حيث تعتبر خليطا من البيئة الصحراوية والبيئة النيلية، لأنها تقع على ضفاف نهر النيل ويحيط بها الجبال والمرتفعات من الجانب الآخر، وهذا ما كان له الأثر البالغ في رسم تصميمات بيئية للمسكن في تلك المنطقة.

# المبحث الأول: إهتمام الأنثروبولوجيا بدراسة المسكن:

من الصعب فهم الإطار المادي «المسكن» للبيئة بعيداً عن الخبرات الإنسانية والنظام الإجتماعي الذي يتواجد بداخله الإنسان، فالأطر أو الأنساق المادية تمثل ما هو أكثر من مجرد مجال للسلوكيات المختلفة التي تصدر عن أعضاء المجتمع،



فهي تعتبر مكونات فاعلة لهذا السلوك بالإضافة إلى ذلك وما يعد أكثر أهمية أن هذه الأطرالمادية تعد تعبيرات الثقافات بعينها ولقيم هذه الثقافات، وهذه التعبيرات تتخذ أشكالاً مختلفة تؤثر على نواح عديدة لهذه الأطرفيما يشمل كل من تصميمها ووظائفها والمعانى التي تنقلها (١).

ومن هنا جاء اهتمام الأنثروبولوجيا بدراسة المسكن، حيث أنه لا يتم بناء المسكن بشكل عشوائي ولكنه يتم وفق للثقافة الخاصة بالمجتمع وللتعبير عن المعاني الخاصة بتلك الثقافة .

ولذلك قد كان المسكن من الموضوعات الهامة التي كانت ومازالت محور دراسة علماء الأنثروبولوجيا، وخاصـة أن المسكن يمثل أهمية كبيرة في دراسـة ثقافة الشعوب بإعتبار أن المسكن هو الجانب المادي من ثقافة تلك الشعوب، ومع زيادة الاهتمام بموضوع المسكن وتطور الدراسات الأنثروبولوجية ظهر فرع جديد في هذا العلم يعرف بـ «أنثروبولوجيا العمارة» وهو اتجاة أو علم مشتق من علم الأنثروبولوجيا التطبيقية، ويتخذ دراسة العمارة الخاصة بالمجتمعات التي تكون غالبا بدائية كمدخل لدراسة الثقافة الخاصة بتلك المجتمعات، ونجد أهمية الأنثروبولوجيا بالنسبة للمسكن بإعتبارالمسكن الأداة الأهم في التعبير عن ثقافة المجتمع، ومع العلم أن الأنثروبولوجيا تعتبر دراسة الثقافة هي شغلها الشاغل والتي وضع من أجل دراستها الكثيرمن المجهود من أجل فهم أشمل لطبيعة البشر، وبالتالي يمكن اعتبار العمارة على علاقة وثيقة بالأنثروبولوجيا وقد طور علماء الأنثروبولوجيا الكثيرمن المناهج التي تم تطبيقها في الكثيرمن المجالات، إلى جانب ذلك فإن العمارة كمجال من الأهمية التي تغري للباحثين من المجالات المختلفة للدخول فيه لإثرائة والإستفادة منه، ويستطيع البحث الأنثروبولوجى أن يصبح أداة مساعدة للمعماري وبالأخص لإيجاد المطالب والاحتياجات الآساسية للمستخدمين الذين يتعامل معهم في التصميم، وهذا التصميم يكون وفقا للثقافة السائدة في المجتمع (2).

وقد اهتم الأنثروبولوجيون في دراستهم بالمسكن بإعتبارة محور للوظائف الاجتماعية للأفراد ويرتبط مباشرة بنظام القرابة والمصاهرة وله أثره في شبكة العلاقات الاجتماعية وخاصة علاقات القرابة، وتستفيض الدراسات الأنثروبولوجية الاجتماعية خاصة في دراستها للمجتمعات البدائية في وصف وتصنيف النظم المختلفة في المسكن والإقامة بعد الزواج مثل نظام السكن مع أسرة الزوج ونظام السكن مع أسرة الزوج ونظام السكن مع أسرة الزوج ونظام السكن مع أسرة الزوج من الأنظمة الأخرى.

#### 1) العوامل المؤثرة في بناء المسكن

# • العومل الطبيعية التي تؤثري فبناء المسكن:

تلعب البيئة دوراً هامة في تشكيل حياة الإنسان حيث يمارس الإنسان نشاطه فيها، ومن خلال هذه البيئة والتي تشتمل على العديد من المقومات مثل الأرض التي تعيش عليها، وما تحوية من موارد طبيعية هامة مثل الأنهار والأشجار، ولذلك لها دور كبير في تحديد أماكن استقرار الإنسان (3).

فنجد أن المكان يلعب دورآ هاما في إختيار إقامة مراكز العمران بصفة عامة وإقامة المسكن بصفة خاصة، سواء كان هذا العمران يأخذ الشكل الدين المتمثل في بناء المساجد أو الريفي في بناء المنازل كما هو شائع في القرى أو يأخذ الشكل البدوى، فهو الحيز « Space » الدي يعيش في حدودة عدد من الأفراد بشكل دائم أو بشكل مؤقت يحاولون تحقيق أهدافهم من خلال معيشتهم المشتركة في هذا الحيز المكاني (4).

ومن العوامل الطبيعية المؤثرة في بناء المسكن هو المناخ، حيث نجد أن الظروف المناخية من حرارة ومطر ورطوبة وثلوج تؤثر في التجمعات الإنسانية، وبالتالي في أنماط حياتهم منذ العصور القديمة حيث لا مفر من الخضوع لاحكام الطبيعة، وبالتالي فإن عمليات التأقلم العمران مع الظروف المناخية ساعدت في خاص للمستقرات العمرانية للجماعة

كما أشرت على الشكل العام للمسكن نفسه (5). وللتربة أثر واضح في بناء المسكن خاصة في المجتمعات الصحراوية حيث نجد استخدام مواد البناء من التربة، مثل مادة الكورشيف المؤجودة بواحة الجغبوب وإستخدامه في الحوائط والجدران، وقد ساعدت قلة الأمطار على عدم ذوبان مادة الكورشيف المستخدمة في عملية البناء، ويلاحظ أن هذه المواد المستقة من التربة تفرض الصفات المعينة على المسكن تظهر علية بشكل عام وهي (6):

- 1. عدم الارتفاع بالمباني أكثر من دورين وأيضا قلة الفتحات بالواجهات الخارجية للمنزل.
- 2. صغر مساحة المباني الأفقية نتيجة لقصر أطوال مواد البناء مثل الجريد والبوص.
  - 3. عدم وجود بروز للمساكن
  - العوامل الاقتصادية المؤثرة

#### يفي بناء المسكن:

تسهم العوامل الاقتصادية في صياغة وتشكيل طبيعة المسكن من ناحية أخرى أن المسكن الذي ينشأ في ظل مجتمع يعتمد على الصيد يختلف عن طبيعة المسكن الذي ينشأ في ظل مجتمع يعتمد على الرعي أو يعتمد على الزراعة، وكذلك يختلف عن المسكن الذي ينشأ في مجتمع يعتمد على الصناعة أو يعتمد على التجارة. ( الكردى، 2002، صــ65) ولذلك تعتبر المحددات الاقتصادية من أهم المحددات والعوامل التي تؤثر في تشكيل العمران بصورة مباشرة، أي أن النتاج البنائي له محددات اقتصادية هامة من حيث التمويل المادى لعمليات البناء والتشيد (٢٠).

ففي المجتمع البدوي الذي يعتمد في نشاطه على الرعي وتربية الحيوان والذي يرتبط بالترحال والتنقل من مكان لآخر بحثا عن العشب والماء، إنعكس ذلك مباشرة على طبيعة وشكل المسكن، فهو غالبا ما يكون بسيطا وغير دائم مثل الخيام حيث تستقر تلك

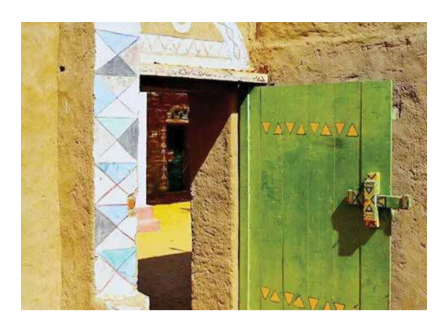
الجماعات البدوية حول الآبار أو في مناطق الواحات وتأخذ شكلاً دائرياً أو مستطيلاً حول الآبار.

ويمكن القول بأن المسكن وهو انعكاس للمستوى الاقتصادى والإجتماعى التي تعيش فيه الأسرة، حيث نجد كلما كانت الأسرة ذات مستوى إقتصادى مرتفع يظهر ذلك على المسكن من خلال مواد البناء ومحتويات المسكن، حيث نجد في المسكن الخاص بالأسرة ذات المستوى الإقتصادى المرتفع الأثاث الفاخر والأجهزة الكهربائية المختلفة وكافة الأجهزة التكنولوجية المتنوعة، وبذلك يكون المسكن هو الترجمة الحقيقة للمستوى الاقتصادى المتى تكون عليه الأسرة.

# • العوامل الاجتماعية والثقافية المؤثرة

# يف بناء المسكن:

تلعب المحددات الاجتماعية في إطار المجتمع دورآ كبيرا في طريقة تنظيمهم وتوزيعهم في أشكال الإقامة، فدراسة المجتمعات المحلية الصغيرة تشير إلى أن التنظيمات التي يقوم عليها توزيع السكان داخل كل وحدة من وحداته تتبع بعدا بنائيا يفصل بين الزمر الإجتماعية، فليس من شك في أن القيم الإجتماعية المختلفة التي تتعلق بموطن الإقامة والسكن ومبدآ القرابة وإختلاف الجنس والسن تلعب دورآ هاما في أسس التميزيين الجماعات المختلفة وتقسيمها، بل إن توزيع المساكن داخل القسم الإقليمي الواحد كثيراً ما يتبع مبدأ درجة القرابة بحيث أنه كلما قويت العلاقات والروابط القرابية بين الجماعات العائلية تقاربت مساكنهم أو تجاورت وعاشوا بجوار بعضهم البعض كي يكونوا في حالة تماسك اجتماعي (8). ولذك نجد أنه إذا كان المسكن وتنظيمه الداخلي يعد تعبيراً عن ثقافة المجتمع وما تنطوي عليه من قيم وأنماط معيشية معينة وتنظيم اجتماعي معين، فإن ذلك يعني - من ناحية أخرى - ضرورة توافق بيئة المسكن مع ما تحمله هذه الثقافة من قيم اجتماعية واقتصاديـة.



وقد اهتم الأنثروبولوجيون في دراستهم للمسكن بإعتباره محوراً للوظائف الإجتماعية لأفراد المجتمع ويرتبط مباشرة بنظام القرابة والمصاهرة، ولذلك نجد أن في الكثير من الدراسات الأنثروبولوجية الاجتماعية مساحة واسعة من الدراسات والأبحاث اللازمة لوصف المسكن والإقامة بعد الزواج، سواء كانت الإقامة في منزل أهل العريس أو الإقامة في منزل أهل العريس أو الإقامة في منزل دائم، كل هذه الإقامة في منزل مؤقت أو الإقامة في منزل دائم، كل هذه المسائل قد شغلت بال الكثير من علماء الأنثروبولوجيا في دراستهم للنظم الاجتماعية والثقافية الخاصة بالمجتمعات المراد دراستها.

ويتأثر المسكن من حيث الشكل والحجم والترتيب بما يطرأ على الأسرة من تغير، سواء كان هذا التغير على مستوى حجم الأسرة نتيجة دخول أعضاء جدد، أو تنوع وتجدد احتياجات الأسرة من الوحدة المعيشية، فالتغيرات الاجتماعية والاقتصادية – على سبيل المثال – قد تؤدي إلى زيادة تطلعات الأسرة واحتياجاتها فإرتفاع مستوى المعيشة وزيادة الدخل قد يترتب عليه زيادة الإقبال على شراء العديد من الأجهزة والأدوات المستخدمة في المنزل مثل الثلاجات والكمبيوتر وغيرها المنا الأدوات المختلفة (9).

وتشــتمل المحددات الإجتماعيــة والثقافية من وجهة نظر «رابوبورت» علـى المعتقـدات العقائدية والتركيب الأســري والقبلي وظروف ووســائل الحياة.

#### 1. المعتقدات «Beliefs»:

قد كان للعامل الثقافي دور كبير في بلورة وصياغة المسكن، ويبدو أن «مارتن لوثر» لم يكن مخطئا حينما وصف المسكن بأنه هو سجل لعقائد المجتمع، فقد كانت الكثيرمن المراكز العمرانية حول الأصنام التي كانت تتخذ مركز اللعبادة في الأمم الوثنية القديمة، كما أصبح الكثيرمن المناطق التي تتخذ مكانا لإقامة الشعائر والطقوس الدينية لها شأنها في حياة الشعوب مثل مكة (١٠٥).

ويرى «رابوبورت» أن الأنساق العقائدية والدينية تشكل جانبا حيوياً من ثقافات الجماعات البدائية، وتعدد دراسة تأثيرهذه الأنساق على عملية تشكيل المسكن مجالاً خصباً لاستقراء العلاقة بين ثقافة الجماعة وتتاجها البنائي، بإعتبار أن المسكن هو جزء من النتاج البنائي لتلك المجتمعات (11).

بينمايرى «جيودونى» أن المجال الثقافي بطقوسه ورموزه المعقدة والتركيب الإقتصادي للجماعات، يوضحان أن تأثير البيئة على المسكن قد يصبح سابيآ

أكثر منه إيجابيا، بمعنى أنه يحظر استخدام بعض الأنماط أو التقنيات أو المواد في عملية بناء المسكن (12).

2. التركيب الأسري أو القبلي «Installation of»: prisoners or tribal»:

إن التركيب الأسري والقبلي من العوامل التي تؤثر بصورة واضحة على عملية التشكيل العمراني للمجتمعات التقليدية، فتدرج العلاقة بين أفراد الجماعــة لــه تأثيره المباشــرعلــى عملية تشــكيل المنزل واختيار موقعه، وهو ما نلمسه عند المقارنة بين العديد من الجماعات المختلفة في الهيكل الاجتماعي أوحتى المقارنة بين منزلين متجاورين في نفس الجماعة، نتيجة اختلاف التركيب الأسري أوالقبلي والأمثلة كثيرة على ذلك خاصة في المجتمعات الإفريقية حيث نجدأن الأسرة الممتدة تعتبر أحد السمات المميزة للمجتمعات الإفريقية التقليدية وتعتبرالروابط الأسرية بين أفراد العائلة من الروابط التي يحرص عليها الأفراد ضمن مجموعة من التقاليد الصارمة والمتوارثة عبرالأجيال، فنجد تأثير العائلة الممتدة على تشكيل الموقع العام للقرية، فنجد قبيلة «موسوجوم» Mousgoum بشمال الكاميرون والموقع العام للقبيلة يأخذ الشكل الدائري حيث تشكل المنازل الحدود الخارجية، ويوجد في مركز الشكل الدائري منزل رب الأسرة وتلتفت حوله منازل الزوجات وأبنائهن (13).

تعتبر العلاقة الوثيقة بين المسكن والتركيب الأسري من أهم المحددات التي تؤثر في شكل وبناء المسكن لحدى كافة المجتمعات الإنسانية بأشكالها المختلفة، حيث نجد أن شكل الأسرة وعددها يلعب دورا هاما في شكل المسكن فمثلاً الأسرة النووية لا تحتاج إلى منزل في حجم كبيرويكيفيها مسكن صغير بمعنى أنه ليس من الضروري إنشاء منزل من أكثر من طابق أو الهامة المسكن على مساحة واسعة من الأرض، أما على مستوى الأسرة الممتدة تطلب إقامة منزل يحتوى كافة أفراد الأسرة وتلبية الاحتياجات المختلفة للآفراد من زواج في نفس المنزل، وربما تأخذ العلاقة القوية من زواج في نفس المنزل، وربما تأخذ العلاقة القوية

بين المسكن والتركيب الأسري شكلاً أخر وهو بناء كافة منازل العائلة الواحدة بجوار بعضها البعض لكى يكونوا قوة على أى شخص غريب، فبالتالى تجد المنازل تقام بأشكال معينة وبطرق معينة، مما يعكس في النهاية العلاقة القوية بين المسكن والعلاقات القرابية والتنظيم الاجتماعي لتلك الجماعات.

#### الوظيفة الثقافية والاجتماعية للمسكن:

تبدأ الوظيفة الثقافية للمسكن من لحظة ولادة الإنسان مروراً بكل مراحل حياته وتقلباتها والممارسات التي يقوم بها حتى وفاته، ولذلك نجد أن هذه المساكن والمنازل تشكل تجمعات عمرانية ترتبط إلى حد بعيد بخصائص ساكنيها الذهنية والسلوكية، إذ يدل البناء الفيزيقى عن مجموع العادات والتقاليد السائدة في مجتمع تلك التجمعات (14)، ومن وظائف المسكن أيضاً الوظيفة الإنتاجية، ففي بعض المجتمعات التقليدية كثيراً ما كان المسكن يستخدم في القيام ببعض الحرف البسيطة مثل الغزل وصناعة السلال وصناعة الخبز ومنتجات الألبان، بل إن بعض المجتمعات الحديثة في جنوب شرق آسيا وغيرها تستخدم في إنتاج وتجميع أحدث أنواع التكنولوجيا والبرمجيات. ومن وظائف المسكن أنه يعكس المكانة الاجتماعية والاقتصادية لشاغليه، فنحن لانشيد مساكنا لمجرد المأوى فقد أصبح المسكن بما يشتمل عليه من الموقع والمساحة والتسهيلات والأثاث يعكس المكانة والوضع الاجتماعي والاقتصادي حيث تجمع الآراء على أن المسكن يعتبر إحدى مفردات مستوى المعيشة شأنه شأن الغذاء والكساء تماما على الرغم من المكونات الأخرى في تحديد هذا المستوي.

#### تأثير الثقافة على المسكن:

إن نمط المسكن يتأثر كثيراً بثقافة سكانه، لأن كل ثقافة تترجم سلوك جماعتها والذي ينعكس من خلال عملية التطبع الاجتماعي على مظهر المسكن، لأن قواعد السلوك تعتبر معايير ثقافية للأفراد الذين



ينتمون إلى ثقافة معينة، حيث يشعرون بقوة بالانتماء للمعايير والقواعد الخاصة بتلك الثقافة، وإن عدم المقدرة على التعايش مع المعاييرينتج عنه رد فعل سلبية للمجتمع (15).

وقد وصف «مارتن لوثر» المسكن بأنه سجل لعقائد المجتمع وأيضا وصفها «فيكتور هوجر» بأنه هو المرآة التي تنعكس عليها ثقافات الشعوب ونهضتها وتطورها، بمعنى أن المسكن هو صورة المجتمع وهو التاريخ الصحيح الذى لا يخدع ولا يكذب (16).

ولذلك تعتبرالثقافة بأبعادها المادية وغيرالمادية من أهم عناصر تشكيل المسكن بصفة خاصة والنتاج البنائي ككل بصفة عامة، فالثقافة من أهم عناصر صياغة المسكن فهي التي تعطى لكل مكان هويته وطابعه الخاص والمميز (17). ولما كانت العمارة ترتبط ارتباطاً وثيقاً بالثقافة والإيديولوجيا والتكنولوجيا، فإن تصميم المسكن الذي يعيش فيه الإنسان يعكس الحاجات والضغوط التي تفرضها الظروف البيئية المحيطة به، كما يعكس مفهوم العائلة والحياة الاجتماعية والتعبير عن العادات والتقاليد والمعتقدات السائدة بشكل عام

ويمكن القول بأن هناك ثلاثة مستويات للثقافة توضح تأثير الثقافة على المسكن وهما مستوى المعارف والعلوم، ومستوى العادات والتقاليد، ومستوى المعتقدات :

#### مستوى العلوم والمعارف:

يمكن معرفة مستوى العلوم والمعارف في الثقافة إلى التكنولوجيا، مما لاشك فيه أن هذا المستوى له تأثير كبير على المسكن لأنه يساهم في تحديد تقنية البناء والمواد المستخدمة في عملية البناء وأيضا يتحكم مستوى العلوم والمعارف في أسلوب الإنشاء فكل هذه العناصر تتحكم فيها التكنولوجيا المتاحة (18).

ويعبرحسن فتحى عن ذلك بقوله «إن الناحية التقنية في المسكن إلى جانب لزومها لضمان سلامة إنشاء المسكن بجانب التعبير الفني عن المسكن عن طريقة شكله الخارجي كل هذه أشياء هامة يجب على المعماري أن يضعها في اعتباره عند بناء المسكن (19).

#### مستوى العادات والتقاليد:

تنعكس العادات والتقاليد على المسكن حيث تتبلور على شكل طرز وأعراف بنائية تمت صياغتها عبر

الزمن، فمثلا قد تفرض العادات والتقاليد درجة معينه من الخصوصية تتبلور هذه الخصوصية في المسكن على شكل معالجات خاصة للمداخل والفتحات، ويصير هذا عرفا مستخدما عند بناء المسكن يستمر لأجيال ويحقق نوعاً من التواصل والتجانس بين كافة المساكن الموجودة في المجتمع، ويكون مرجع التشابه بين المساكن هو وحدة العادات والتقاليد والأعراف الحالة (20).

فالعادات والتقاليد هي الجانب المعنوي من الثقافة وثأثير هذا الجانب على المسكن يكون واضحا أكثر في المجتمعات ذات العلاقات القرابية القوية، والمناطق التي تأخذ طابعا متميزا منها المناطق التي تتمتع بالانعزال مثل المجتمعات الصحراوية حيث أن العادات والتقاليد تفرض إقامة المسكن بشكل معين وبطريقة معينة، وهذا ما هوواضح في المجتمعات النوبية حيث المنازل المعيزة والمختلفة عن باق المنازل في المجتمعات الأخرى.

#### مستوى المعتقدات:

المعتقدات والدين والأسطورة تعطي أبعادآ رمزية معنوية للعمران بصفة عامة وللمسكن بصفه خاصة، هذه الأبعاد تنعكس على التشكيل العمراني من خلال استخدام عناصر معمارية لها دلالات رمزية، والرمز هو الشيء الذي تنظر إليه الجماعة على أنه يستدعى شيئآ لإحتوائه على قيم تشبيهية ذات قيمة أو معنى لديهم (20).

والمعتقدات ترتبط بالمسكن منذ اختيار موقع البناء، فلا يستطيع الشخص أن يبني مسكنا له في مكان تدور حول ه المعتقدات والحكايات والأساطير تجنباً للقوى فوق الطبيعية من وجهة نظر أعضاء المجتمع فيكون هناك شيء من الخوف عند بناء المسكن في هذه المنطقة، وترتبط أيضا الطقوس والمعتقدات عن بناء المسكن حيث نجد عند البدء في عملية البناء العديد من الطقوس والممارسات التي تؤدي في ذلك الوقت. بالإضافة إلى ذلك فإن المعتقدات الخاصة بالمسكن ذاته كثيرة حيث نجد في بعض المعتقدات الريفية على سبيل المثال بعضا من الناس يقومون بتعليق بعض الأشياء

على الباب الرئيسي للمسكن منعاً للحسد، وفي المساكن الحديثة يقوم صاحب المسكن بتعليق آيات قرأنية.

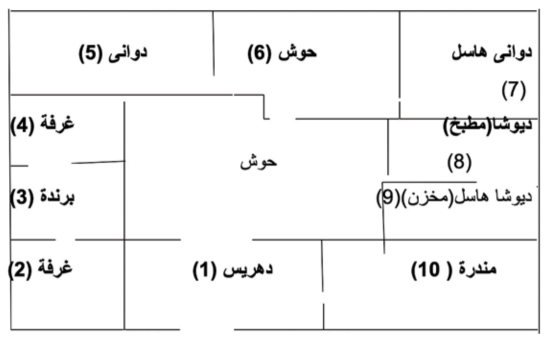
#### المبحث الثاني: المسكن التقليدي بمنطقة المحس

# 1) وصف عام للمسكن التقليدى:

تصميم المسكن التقليدي كانت البيوت التقليدية في المحس ذات مساحات متقاربة، حيث يتراوح مساحة المنزل المحسى 400 متر مربع تقريباً، وخرائطها تكاد تكون واحدة، حيث كان البيت النوى بمدخل واحد يتجه عادة إلى النيل رمز الحياة عند النوبيين، وأحياناً يتجه البيت إلى الجنوب ونادراً ما تجد بيتاً نوبياً يتجه نحو الشمال، أما الخريطة العامة نجد فيها فناء «حوش» في وسط المنزل بينما الغرف تقع وتنتشر على أطراف المنزل، وكان وضع بعض المرافق وكأنه شيء متفق عليه بين الناس، فنجد المطبخ دائماً في الناحية الشمالية من المنزل مع غرفة تسمى «ديوشا هاسل» عند مدخل الباب، ويجد غرفة تسمى «دهريس» يفتح فيها غرفة طويلة للضيوف تسمى « مندرة »، وهذا الجزء من المنزل مخصص للأعراس، وهناك غرفة العريس والتي يطلق عليها «دوانی هاسل»، ومجلس طویل بینهم فسحة صغیرة غيرمعروشة، بالإضافة إلى غرفتين في المنزل.

وهناك ملحقات خاصة بالحيوانات والطيور المنزلية، هذا إلى جانب المرافق الصحية التي لم تكن عامة وإنما لجأ اليها الناس مؤخراً.

لقد كان طبيعياً أن تبنى المساكن النوبية من الطين، ولم يكن من عادة أهل البلد معرفتهم بطرق البناء ولكنهم كانوا يستعينون بأفراد متخصصين في البناء من مناطق الشايقية والمناصير، حيث كانت المرحلة التي عملية البناء هي التعريش وهذا الدور كان يقوم به الرجال والصبيان، وكانوا يستخدمون النخيل في هذه العملية حيث كان يستخدم سعف النخيل والجذع في تسقيف المنزل النوبي نتيجة لتوافرها في البيئة المحلية المحيطة بهم، وفي بعض الأحيان قدتم استخدام



شكل يوضح تقسيم المسكن التقليدي

حصائر مصنوعة من سيقان القمح والتي يطلق عليها باللغة النوبية «شلتى»، وتأتى المرحلة الأخيرة وهي مرحلة التشتيب وهذا المرحلة هي من اختصاص النساء حيث يستخدمن طين البحر «الطمى» وخلطه بأنواع من الرمال الناعمة مستخدمات أيديهن فقط دون الإستعانة بأي أدوات في ذلك، وكان من عادتهن فرش أرضية المنزل بعد التلييس بنوع خاص من الرمال الحمراء التي تأتي من الصحراء القريبة منهم، ويجددون الأرضية بالرمال الأحمر كل فترة من المنال خاصة في الناسبات مثل احتفالات الزواج.

بالنسبة للجدران فإن أهم ما كن يقمن به هو تزيين مداخل المنازل بالنقوش والزخارف والأشكال المختلفة، وقد تطور هذا الفن الذي بدأ بسيطاً على أيدي المرأة النوبية حيث أخذ أشكالاً متنوعة، حيث كانت البدايات تقتصر على جانبي المدخل الرئيسي للمنزل، وكانت طبيعة هذه الزخارف تتمثل في أشكال هندسية بسيطة أو هلال ونجمة أو رايات وقباب ترسم بالطلاء الأبيض ثم دخل استعمال الأطباق الصينية المصنوعة

من الخزف في عملية الزخرفة وقد انصب الاهتمام على أعلى المدخل الرئيسية إضافة إلى جوانبه، وكانت أعداد تلك الأطباق وفقاً للحالة المادية لصاحب المنزل، ثم امتدت الزينة للمزيرة والمساطب وفي تطور هندسي ارتبط بالحالة الاقتصادية للنوبيين دخل استعمال الطلاء بالألوان المختلفة وكانت أكثر المناطق اهتماما بالزخرف هوالمدخل الرئيسي والمزيرة، ثم بعد ذلك أصبح المنزل كله يتم زخرفته.

والجدير بالذكر أن فوق أعتاب الحجرات والباب الرئيسى الخارجى، يضعون مجموعة من الصحون مرصوصة بشكل هندسى رائع، وفوق العتب وتحته يضعون حجارة كبيرة، وكانت الأبواب مصنوعة من سيقان النخل المربوطة بالحبال والسيور من جلد البقر، وخلف الباب يبنون حائطاً صغيراً كساتر لما داخل الحجرة، وفي جدران المنزل يكون هناك منافذ صغيرة لتجديد الهواء داخل الغرف، ويقومون بحفر أوتاد من الحجر والخشب لتعليق أشيائهم مثل الملابس والبطاطين، والحجرة الداخلية عبارة عن مخزن خاص



بسيدة البيت حيث تربي فيه الطيور كما أنها تعد فيها الأطعمة التقليدية مثل «الكسرة».

وفي حوش المنزل يحتفظون بعدد من «القسيبات السي تستخدم في تخزين الكميات الكبيرة من الحبوب مثل القمح والذرة وأيضاً يخزن فيها التمر»، ونجد أن أغلب ممتلكات المنزل النوبي خاص بالمرأة النوبية مثل المبروش والطباقة والفرو والصحون والقدح الخشبي والصاح والقسيبات والأواني الفخارية والرحاية، أما ممتلكات الرجال في أدوات الزراعة مثل الساقية والأدوات المستخدمة في الزراعة مثل الطوريه.

# 2) زينة المسكن النوبي:

# • المواد المستخدمة في تزيين

# المسكن النوبي في المحس:

تعتبر المواد التي يستخدمها أفراد المجتمع النوبي مواد طبيعية، حيث يتم الاستعانة بالمواد والعناصر البيئية الموجودة في المجتمع النوبي مثل الطين الذي

يستخرج من نهر النيل بالإضافة إلى الزينة المتعلقة بالحيوانات مثل التمساح والأسد والطباق المصنوعة من سعف النخيل المتوافر في البيئة النوبية بشكل كبير.

ومن المواد المستخدمة في الزينة الصدف والصحون الصينية حيث يستخدم الصدف في تزيين حوائط وواجهات المنزل النوبي منذ القدم، وتلصق على الحوائط وعلى البوابات الرئيسية أو تستعمل كإطار محيط لبعض الصور التي كانت ترسم على الحائط، وكانت تستخدم في السابق بكثرة خاصة في منطقة دبيرة بوادي حلفا في عشرينات القرن الماضي، وهناك أصداف فيلية أو أصداف العجر التي تجلب من البحر الأحمر وبعد ذلك حلت الصحون المصدون المصداف، وكانت طريقة تعليق الصحون الصينية على الواجهات وعددها على المنزل يعبرعن الكرم التي يتميز به صاحب البيت، وبالتالي نجد أن صاحب

المنزل كلما زادت عدد الصحون على واجهة المنزل كلما كان صاحب البيت كريماً.

وهناك زخارف خاصة بالأبواب فقد تكون الزينة على الأجزاء العملية من الباب مثل « الأقضال « وكانت قمة الباب تحظى باهتمام حيث كانت توضع عليها الصحون والصدف وأحياناً رأس تمساح، والأبواب الداخلية كانت تزخرف قمتها بالنقوش ذات الخطوط المتوازية والمثلثات التي تشبه الزخارف التي كانت على الأقداح الخشبية، وكانت عتبات المنزل من الحجر المنحوت الذي ينتمي للجحر النوبي المستخرج من البيئة المحلية.

وتتكون الواجهات من أشكال تجريدية رسمت بطريقة تقليدية عبارة عن رموز جالبة للخيرأو مانعة للشر، ومن المناظر الغالبة على الواجهات الشكل البيضاوي المقبب يحفه علمان وفوقه الهلال أو النجمة أو ثلاثة نجوم، وكانت النساء يقمن بهذه الأعمال في مناسبات الزواج مستخدمة في ذلك الرمل الأحمر، والشكل المقبب كان يدل على قبور الأولياء وأضرحتهم ويأتى ذلك اعتقادا من النساء في بركات الأولياء فتمثيل الضريح على الحائط يمثل نوعا من التواصل وبالتالي يعفى من زيارة القبور أو زيارة أحد الأولياء بالمنطقة للتبرك من أهم الأشياء التي يقوم بها العريس أو العروسة لجلب الخيرودفع الشروكف العين واتقاء شرالمشاهرة وضمان النسل للأسرة. ومن العناصر المستخدمة في الجدران الأعلام، حيث كانت ترسم على الجدران والواجهات وتلون بالرملة الحمراء.

ومن الأشكال الهندسية المستخدمة أيضاً الدوائر وهي أكثر الأشكال استعمالاً لتكملة اللوحة الفنية لزينة البيت النوبي، ونجد أن أغلبها كان ملوناً وتنوعت أشكالها حيث يظهر في وسطها صليب أو تأخذ شكل دوائر داخل بعضها أو تشبه الساقية، ونجد أن وجود الصليب يدل على تأثر النوبيين بالمسيحية والتي انتشرت في فترات من تاريخ

المجتمع النوبي، أما وجود الساقية يدل على القيمة العالية التي تتمتع بها الساقية داخل المجتمع النوبي حيث يعتقد النوبيون أن الساقية المستخدمة في الزراعة هي أساس بناء الحضارة النوبية في هذه المنطقة لأنها هي التي ساعدت الإنسان النوبية على قيام الزراعة وبالتالي تكون حضارة نوبية عريقة.

ونجد أيضاً الأشجار من أشهر الزخارف والأشكال التي تمثل الناحية العقائدية وأشهرها النخيل، حيث كانوا يستخدمون الجريد في الرسومات والأشجار المزهرة ذات الأوراق العريقة، ونجد هنا أن النخيل في المجتمع النوبي له دلالالته الثقافية حيث وجوده يدل على الخبر.

واستخدام أشكال الحيوانات مثل صور الأسد يحمل سيفاً وحيوانات أخرى مصورة مثل الكلاب والجمال والتماسيح فكل هذه الحيوانات تدل على رمزالقوة، والعقارب وجدت أيضاً في المنزل النوبي مرسومة وملونة باللون الأزرق معتقدين في ذلك أنها تمنع دخول العقارب الأخرى للمنزل.

# القائم بعملية الزينة للمسكن النوبي في المحس:

كان يقوم بزخرفة المنزل في النوبة السودانية فنانون متخصصون وكان أسلوب النحت في الطين الدي كان يستخدمه هؤلاء الفنانون هو أسلوب معروف في إفريقيا مثل غانا وشمال نيجيريا، ونجد أن البيئة هي التي سمحت للحرفيين البسطاء بالتطور إلى فنانين محترفين، وهو ميل السكان المحليين نحو الفن الذي سيقودهم إلى أن يدفعوا أجوراً للمحترفين، ولحدى النوبيين أصحاب المنازل ذوق فني متطور لا يشاركهم فيه غيرهم من الشعب السوداني.

وكثيراً ما كان أعضاء الأسرة النوبية السودانية فنانين في زخرفة منازلهم، وقد وجد أيضاً بجانب الفن الذي صنعه المزخرفون المحترفون فناً صنعه أعضاء الأسرالنوبية والتي كان للمرأة دور كبير في ذلك الفن.

حيث كانت المرأة التي قامت برسومات الحائط قد شعرت بأن هذا من الواجبات التي يجب القيام بها داخل الأسرة، حيث نجد أن المرأة النوبية هي التي تقوم بتجهيز غرفة العريس من حيث زينة الجدران وآثاث الغرفة، ومن أهم الرسومات التي تقوم بها النساء هو رسم الأسماك على جدران الحائط، ويرى الباحث أن رسم المرأة للسمك يرجع لقيمة المرأة العالية داخل المجتمع النوبي، وأهمية السمك لأنه يرتبط بالنهر وطقوسه وممارساته المختلفة في كافة جوانب الحياة الثقافية للنوبيين.

ونجد تقسيما للعمل بالنسبة لزخرفة وتزيين المنزل النبوي، حيث نجد الرجال هم الذين يقومون بشراء المواد المستخدمة في الزينة مثل الألوان والتي تشترى من السوق، أما النساء والأطفال هم الذين يقومون بالرسم والزخرفة، ولكن كانوا في الماضي يرسمون بالألوان المستخرجة من الأرض النوبية مثل الجير الذي يستخرج من باطن التلال ويقوم بهذه الوظيفة الأطفال والنساء، حيث كان يتم اكتشاف الألوان في أكياس حيث تأكل الأرض ويجرى جمع هذه الألوان في أكياس تحمل على ظهر جمل أوحمار وتتم تنقيتها بعملية الغسل ثم تستخدم بعد ذلك في الرسم والزخرفة.

# الدلالات الثقافية والاجتماعية للمسكن النوبي في المسكن النوبي في النوبي في المسكن النوبي في النوبي في المسكن النوبي في النوب

لقد استمد النوبيون مصادر الإلهام للزخارف التي توضع على حوائط منازلهم من أشياء حقيقية ، وكان لكل زخرفة من الزخارف الجدارية معنى ورمز لطقوس شعائرية معينة ، وقد تطورت هذه الزخارف الحقيقية وأصبحت رموزا ونقشا بارزة وحلت النقوش البارزة محل الأشياء الحقيقة التي كانت تعلق على الحوائط ومن أمثلة ذلك:

#### سعف النخيل:

يعتبرسعف النخيل من المواد الأساسية التي ساهمت في تزيين البيئة المحلية الداخلية للبيت النوبي،

واستخدمت في صناعة العديد من العناصر المستخدمة في الحياة اليومية عند النوبيين ومن هذه العناصر على سبيل المثال « البرش « بأنواعه المختلفة مثل برش العريس والعروسة التي لها أهمية كبيرة وتشكل بأشكال زخرفية وهي مصنوعة من شرائط مضفورة من سعف الدوم ومصبوغة بألوان مختلفة تتم خياطتها معاً بحيث يبلغ طولها ستة أقدام، أما أطرافها فتخيط بغرز متعرجة بارزة، وكانوا يحتفظون بهذا البرش في مناطق النوبة كذكرى لشعائر وطقوس الزفاف التي مناطق النوبة كذكرى لشعائر وطقوس الزفاف التي تمت، وبالتالي يحتفظ بها عن طريق تعلقها بشكل أفقي على طول الحائط أو تلف اسطواني على الأسقف داخيل المنزل.

#### الطبق:

هناك نوع آخر من الوحدات الزخرفية الحقيقة في المنزل النوبي وهي الطبق ويسمى في شمال السودان باللغة النوبية «البرتال» وفي غرب السودان «العُمرة» وله علاقة قوية بشعائر الزواج، وهو مكون من أطباق مستديرة مسطحة من السعف وهناك شكل زخرفي آخر له علاقة بشعائر مكون من أطباق مستديرة مسطحة تعلق على الحوائط من أطباق مستديرة مسطحة تعلق على الحوائط تسمى «طباقة» وكان الاعتقاد في تلك الأطباق هو أنها تحمي أصحاب المنزل من العين الشريرة والتي ممكن أن تصيب أحد أفراده.

# • قرون الحيوانات:

كان السبب الأبرز في استخدام قرون الحيوانات في مداخل البوابات من الجانب العلوي لها هوقلة الحيوانات في منطقة النوبة لذلك يجدونها نادرة، وكانت القرون المستعملة لبعض الحيوانات وهي (قرون الغزلان - قرون الثور - قرون الخرفان - قرون ذكر الماعز «التيس»)، ونجد أن الاعتقاد السائد داخل المجتمع النوبي في استخدام قرون هذه الحيوانات وتعليقها في مداخل وبوابات المنزل النوبي يتمثل في صد العيون الشريرة عن أصحاب المنزل.



والجدير بالذكر أن هذه القرون وجدت على مقابر فرعونية وكنائس مسيحية مثل كنسية الصحابة، وهذا يدل على مدى التأثير الواضح لكل من الحضارة الفرعونية والعصر المسيحي على الثقافة النوبية المادية والتي تمثلت هنا في الزخارف المعمارية للمنزل النوبي.

وأيضاً كان هناك أشياء أخرى تعلق داخل وخارج المنزل النبوي مثل التماسيح المحنطة وأجنحة الطيور الكبيرة ثم نتيجة للتغيرات التي طرأت على المجتمع النبوي والتأثيرات الثقافية المختلفة والعوامل الاقتصادية نجد أنه ظهرت الأطباق الصينة على جدران المنازل النوبية المختلفة في مناطق متعددة.

# • الأحجار الكريمة والزجاج الملون:

هناك أشياء أخرى بالإضافة إلى الزخارف مثلاً نجد أن العريس كان يعلق ملابسه التي ارتداها في الزفاف على جدران المنزل، بالإضافة لمجموعة الأدوات التي تستخدم في طقوس الزفاف مثل العصا والسكين والخرز والأساور التي كانت ترتديها العروس وأيضاً يرتدي العريس قلادة يطلق عليه باللغة النوبية (ينة العريس جيرتي» وهي كلمة تعنى بالنوبية زينة العريس

والعروسة وهي عبارة عن أربع قطع من الفضة وسيور حمراء وخضراء، أما قلادة العروس فهي أقل في مكوناتها مما لدى العريس حيث عبارة عن خرز من الكهرمان والزجاج الأحمر ومن النادر الحصول عليه في مكان واحد، وتتكون أسورة العروس من العاج التي يتم تشكيله بالمخرطة ويمكن الحصول عليه من مدينة أم دورمان السودانية.

# • الفخار النوبي:

كان الفخار النوبي يزخرف المنزل وكان ملونا باللون البرتقالي والأصفر وتضاف إليها زخارف الطيور والأسماك والعقارب والغزلان ذات القرون، ويوجد نوع آخرمن الزينة وهويأخذ شكلامثلثا، وقد لوحظ في الفخار النوبي في الحفريات الأثرية أن الشكل الخاص الجميل بالفخار النوبي كان في العصور الوسطى يتميز باللون البرتقائي وهذا يدل على التفاؤل في الحياة كما أكد الإخباري.

والجدير بالذكر أن الأشياء التي تعلق على جدران المنزل النوبي توضع في مكان بارزيعتقد أنها تبعد وتمنع العين الشريرة، ولم تتعارض هذه المفاهيم مع دخول الدين الإسلامي لمنطقة النوبة



وبالتالي يمكن القول بأن الدلالات الثقافية والاجتماعية للأشياء التي تعلق على جدران المنزل تتلخص في النقاط التالية وهي:

أ- تستعمل في مراسم الزفاف النوبي، ثم ترتب على الجدران الداخلية لكي تظل باقية طوال فترة الحياة الزوجية للأفراد المعنيين.

ب- تعلق لإبعادها من النمل الأبيض والذي ينتشر في المنطقة نتيجة للظروف المناخية للبيئة التي توجد بها بلاد النوبة.

جــ تعلق لطرد الأرواح الشريرة أو صد ورد العين والحسد التي قد تصيب أفراد العائلة التي تسكن داخل المنزل.

د-تستعمل كزخارف خاصة لغرف الرجال.

ه- تستعمل بصورة خاصة لتزيين الأبواب في مداخل المنزل.

لعاني الثقافية للمتعلقات المستخدمة
 يف زينة المنزل النوبي يف المحس:

الرموز الموجودة على جدران المنزل النوبي لها علاقة ودلالات رمزية بالتراث الثقافي لمنطقة النوبة بشمال

السودان، ونجد أن من الرموز المميزة هي القباب وصور الحيوانات ويمكن عرضها كالتالى:

#### 1. الثعلب:

يسهل ولادة الطفل.

#### 2. الحيوانات ذات القرون:

القرن يحمي الحيوان من المعتدي أو من الحيوانات المفترسة، وبالتالي نجد أن الاعتقاد السائد الخاص بتعليق قرون الحيوانات أنها تحمى أفراد العائلة التي تسكن المنزل من العين الشريرة والحسد.

#### 3. الحمام:

يدل الحمام على اعتقاد سائد لدى النوبيين يتمثل في أنه يحمى المنزل وعلاقته قوية بالصليب النوبي المسيحي .

# 4. التمساح:

في الاعتقاد النوبي يؤثر في خصوبة المرأة لأنه يطرد الأرواح الشريرة من المنزل.

## 5. الثعابين:

الاعتقاد السائد أن أرواح أجدادهم وأرواحهم

تجسدت في الثعابين، ولها وظيفة في المجتمع حيث يعتقدون بأنها تقوم بحماية وحراسة كنوزهم التاريخية والأثرية التي تركها لهم أجدادهم على مر العصور السابقة للحضارة النوبية.

#### 6. الضباع:

من الملاحظ أن كل الضباع التي تعلق بالمنزل النوبي من الإناث، وهي تحمل روحا شريرة للنساء ولكن شعر الضباع يستخدم في علاج العقم لدى النساء، ولكن يؤكد الإخباري أن الضباع اختفت في عام 1946 من زينة المنزل النوبي نتيجة للهجرة التي تعرض لها النوبيون نتيجة خزان أسوان.

#### 7. الأسد:

ظهر الأسد الذي يمسك بالسيف وأصبح أكثر شيوعاً من الحيوانات الأخرى، وهذا له دلالة ثقافية هامة في التراث النوبي تتمثل في الثقافة العربية «أسدالله» وهذا دليل على تأثير الإسلام في الثقافة النوبية، وأيضاً وضع الأسد على المنزل النوبي لحماية سكانه من الحيوانات المفترسة والعين الشريرة وهورمز للقوة والبسالة.

#### 8. الهلال:

من الرموز المقصود بها إبعاد العين الشريرة، ويعتبر الهلال من التأثيرات الإسلامية التي تأثرت بها الحضارة النوبية على كافة المستويات والعمارة النوبية على وجه الخصوص.

#### 9. كضاليد:

من الرموز التي تتعلق بالحماية من الحسد والعين الشريرة، وتوضع على أبواب المنازل مبسوطة الأصابع، وفي أحوال كثيرة تلطخ اليد بالحدم ثم تطبع أثارها على المداخل أو الأشياء الجديدة مثل شراء سيارة، والجدير بالذكر أن الاعتقاد بالحسد والعين الشريرة هو اعتقاد سائد عن كافة النوبيين.

#### 10. الصحون وأطباق الطعام:

تدل على وفرة الخيروالخبرداخل المنزل، وأن أصحاب المنزل يتصفون بالكرم.

#### 11. السيف:

يرمز للبطولة، حيث يرسم السيف في يد الأبطال والفرسان فكان يرسم في اليد أسد كمدلول للتخلص والابتعاد عن الأمراض، وكتهديد للخيانة، ودليل للمنتصر وأيضاً أنه حكمة.

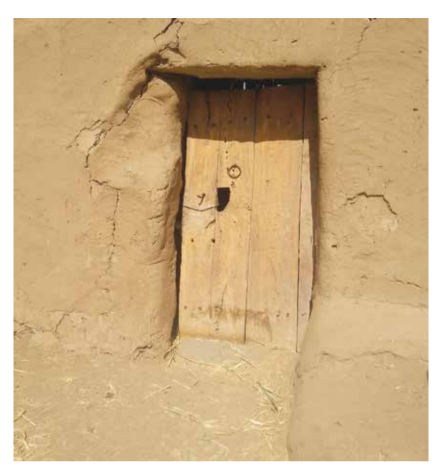
#### 12. النخلة:

تدل النخلة في زخارف المنزل النوبي على الإنتاج الوفرة، وهي رمز لتجدد حيث نجد أن النخلة تتجدد كل عام بأوراقها وقشورها وتعطي إنتاجا وفيرا من التمر وبالتالي تدل على الخير.

# 5) التأثيرات الدينية المختلفة على المسكن النوبي في المحس:

# • تأثير الحضارة الفرعونية:

مما لاشك فيه أن هناك أثرا كبيرا للحضارة الفرعونية على العمارة النوبية والزخارف النوبية، وغبد ذلك واضحاً في نمط بناء البيت النوبي وجوانبه المختلفة مثل البوابة النوبية والجدران، فهذه النقوش والزخارف النوبية قد استعيرت من الحضارة الفرعونية، والتي كانت تعتمد على تمجيد الإله أو الملك، فقد احتل ملوك الفراعنة بلاد النوبة الإله أو الملك، فقد احتل ملوك الفراعنة بلاد النوبة حتى الشلال الثاني منذ ألفي سنة قبل الميلاد وقامت دولة كوش بعدها مملكة مروى، وأصبحت مركزا ومزيجا من الحضارة النوبية والحضارة الفرعونية، ويمكن القول بأن تركيب البيت النوبي مأخوذ عن نمط المنازل الفرعونية والمدخل هو واحد لا يتغير، خيده مشابها لمداخل البوابات الفرعونية التي تظهر براعة الفراعنة في التصميم من قصور وغيرها.



والدليل الأكثر وضوحاً للتأثيرات المختلفة الواضحة للحضارة الفرعونية على النوبيين وعماراتهم يتجلى في الزخارف والرسومات التي تأخذ شكل قرون الحيوانات سواء كانت المرسومة أو الحقيقية الموضوعة على بوابات المنازل النوبية، حيث تذكرنا بقرون الإله أمون في صورة الكبش النوبي، وأما الحيوانات الأخرى المستعملة في زينة المنزل النوبي من أسود وتماسيح وضباع وقطط فكلها صورة لحيوانات كانت مقدسة عند الفراعنة ورثها الكوشيون ثم المرويون.

# • التأثيرالمسيحي:

تحولت بلاد النوبة في القرن السادس الميلادي إلى المسيحية، ومن ثم أصبحت كل النقوش الكنسية والجنائزية تكتب باللغة اليونانية أو النوبية أو القبطية، ولم يستعمل اللغة المروية، وقد أظهرت

المسوح الأثرية الحديثة أن أحد أسباب ذلك ربما يعود إلى أن معظم بلاد النوبة كانت تحت الاحتلال في العصور الفرعونية حتى حوالى 800ق. م ولم يكن بها سكان في الفترة المروية، وربما يرجع ذلك إلى الخفاض منسوب النيل الذي أدى إلى إعاقة الزراعة في الخفاض منسوب النيل الذي أدى إلى إعاقة الزراعة في تلك الفترة، وكانت الكنيسة النوبية فرعاً للكنيسة القبطية في القاهرة ولم يكن للكنيسة النوبية اتصال كبيربأي مركز مسيحي في مكان آخر داخل القارة الإفريقية، ويؤكد ذلك اللوحات التي تم العثور عليها مؤخراً داخل الكنيسة والتي عثرت عليها البعثة البولندية في فرس إحدى المناطق النوبية، أن الزخارف على البوابات التي تعود إلى القرون الوسطى تتشابه بصورة مدهشة ببعض الزخارف التي نجدها اليوم.

#### الموامش:

- عبد الله محمد فودة (1991) البيئة والعمارة " دراسة للمعانى البيئية الثقافية " . رسالة ماجستير (غير منشورة) . كلية الهندسة ، جامعة القاهرة . صـ8
- 2. حســن عبد العزيز المويلحـــى (2005) العمارة بين الثقافة والتنمية . رســالة ماجســتير (غير منشــورة) . كلية الهندســـة ، جامعـــة القاهرة صـــ69
- 3. أحمد أبو زيد (1982) البناء الإجتماعي مدخل لدراسة المجتمع " المفهومات " . ط8 :الجزء الأول صـ9
- عمرو محمد الظواهـــرى (2000) وحدات التنمية المرتبطة بالجماعـــة والمكان . رســـالة دكتوراه (غير منشورة ). كلية الهندســـة ، جامعة القاهرة، صــ15

- 8. أحمد مصطفى شاهين (2003) الوظائف الإجتماعية للمسكن في مدينة بنغازي. رسالة دكتوراه (غير منشورة). قسم الأنثروبولوجيا ، معهد البحوث والدراسات الإفريقية ، جامعة القاهرة. صـ 160
- شـویخ، رؤی عدنان (2011) أثر الثقافة المعماریة علی المسـکن التقلیدی بالحـی العربی فی تونس العاصمـة. رسـالة دکتوراه (غیر منشـورة).
   قسـم الأنثروبولوجیا ، معهد البحوث والدراسات الإفریقیة ، جامعـة القاهرة ، صـ 117
- 10. أحمد مصطفى شاهين (2003) الوظائف الإجتماعية للمسكن في مدينة بنغازي، مرجع سابق ذكرة، صـ156

- 11. أشرف كامل بطـــرس (1998) الثقافـــة والنتاج البنائى. رســـالة دكتوراه (غير منشـــورة ). كلية الهندســـة ، جامعة القاهرة . صــ 6
- 12. أشرف كامل بطرس (1998) الثقافة والنتاج البنائك، مرجع سبق ذكرة صـ7
- 14. عبد الرحمن برقـــوق (2007) الضبط الإجتماعى كوســـيلة للحفاظ على البيئة فى المحيط العمرانى . الجزائــر: مجلة العلوم الإنســانية ، جامعة محمد خضير بســكرة ، الجزائر، العدد 12. صــ 121
- 15. رانيا محمد على طـــه (2010) التأثــــير المتبادل بين الواقع العمراني والهويـــة الثقافية الإجتماعية للسكان. رسالة ماجســـتير. كلية الدراسات العليا ، جامعة النحاح الوطنية، فلســـطين. صـــ37
- 16. توفيق أحمد عبد الجـــواد (1989) مصر العمارة في القرن العشريــن . القاهــرة : مكتبة الأنجلو المصرية. صــ 3
- 17. مروة حســـن عثمان (2003) مفهــــوم الهوية في العمارة والعمران . رســـالة ماجســـتير (غير منشورة ).كلية الهندســــة ، جامعة القاهرة . صــــ 116
- 18. رغد مفيد محمـــد (1996) ثقافـــة المجتمعات وعمران المناطـــق ذات القيمة التراثية . رســـالة ماجســـتير (غير منشـــورة) . كلية الهندســـة ، جامعة القاهـــرة. صــ 28
- 19. عبد الباقى إبراهيـــم (1987) المعماريون العرب "حســـن فتحـــى". القاهرة: مركز الدراســـات التخطيطيـــة والمعمارية صـــ 120
- 20. ريهام إبراهيم ممتاز (2003) الأبعاد الثقافية لجماليات التشكيل العمراني . رسالة ماجستير(غير منشورة). كلية الهندسة ، جامعة القاهرة. صـ 17

#### الصور:

- من الكاتب.

# أ. رضوان خديد - المغرب

# متاحف التراث الشعبي في مناطق الواحات بالمغرب من المبادرة إلى التأثير التنموي



#### مقدمة:

نتوخى من وراء هـنه الورقة الاقترابَ من عالـم المتاحف في المجال الـواحي، وذلك من باب السـعي إلى ترشـيد هذا النوع مـن المبادرات، وجعلها أقدر علـى المساهمة في صيانة ذاكـرة وتـراث المجتمعات المحليـة. ونأمـل في أن تكون هـنه المقالة أرضيـة علمية أوليـة، ربما تسـاهم في تحسـين قدرات المتاحف «الهوياتية» (مِن الهُوية) على المشـاركة في نقل الأرصدة والخبرات الأصيلـة بالطريقة الأفضل من جيـل إلى جيـل. ثـم، أخيرا وليـس آخرا، نأمـل في الحث علـى تطوير السـبل المتبعـة في تثمين الموروث المحلـي أكان ماديا أو غـيرمادي بما يُخقـق المزيد من الأثـر الإيجابي على السـاكنة والـتراث في الآن ذاته.

وتتمثل إحدى غاياتنا الأساسية في المساهمة في دعم وتوجيه المبادرات الثقافية التي تشهدها الواحات المغربية والمناطق

المُشابهة، حيث يقوم بعض الغيورين على التراث المحلي وهواة جمع التحف بإقامة فضاءات ذات طابع متحفي، إذ يكشف هذا النوع من المبادرات عن أمرين مبدئيين على الأقل: أولا، حرص المجتمعات المحلية مبدئيين على الأقل: أولا، حرص المجتمعات المحلية على تَمَلُّك عناصر هويتها كاملة وتثمينها عبرإيجاد مكان لها في الحاضربدل تركها تحت سلطة الماضي، وهي مبادرات تأتي في سياق يغيب فيه بدرجة كبيرة المشروع المؤسساتي الرسمي، المندرج ضمن سياسة ثقافية متوازنة ومناهضة لكل أشكال العزلة، والقادر على دمقرطة الحق في المتحف؛ ثانيا، حاجة هذا النوع من المتاحف إلى المواكبة العلمية والعملية، مِن غيرالتوجه نحو مُصادرة حق المجتمعات في امتلاك فهمها الخاص لهويتها والتصرف في رموزها وفق ديناميتها الداخلية.

يلتقى المتحف، وهو المؤسسة الثقافية الحديثة، مع الموروث الثقافي الواحي المادي واللامادي، في عنصر أساسي مشترك ألا وهو «المحافظة» la conservation التي من بين معانيها: مُقارعة الزمن. من هذا المنطلق، ليس مفاجئا أن تشهد المناطق الصحراوية وشبه الصحراوية، والمجالات الواحية، وتلك التي تقع فيما يمكن أن يبدو هامشا، ليس مفاجئا أن تشهد هذه المناطق وعيا متحفيا جنينيا، وأن تعرف مبادرات تستهدف جمع وعرض تحف وقطع فنية وحِرفية ومصنوعات من التراث المحلى. هذه المبادرات المتحفية، وهي منتشرة -في المغرب مثلا على طوال مناطق ما وراء السفوح الشرقية ثم الجنوبية لسلسلة الأطلس (بأقسامها المختلفة) توصف بأنها متاحف هوياتية Musées identitaires، ومن خصائصها أنها تتحقق فيها عناصر وتغيب عنها أخرى. ولعل أهم عنصر متحقق فيها هو انتماؤها إلى مجتمعاتها، وأنها جواب محلى - وباستعمال الأدوات المتاحة - على حاجة (أو حاجيات) ثقافية واجتماعية واقتصادية.

نسعى إذن، إلى إبراز أهمية هذه المبادرات المتحفية الهُوياتية، كما نتوخى الإلماع إلى بعض السبل الكفيلة بتحسين أدائها، وتطوير تأثيرها في التنمية المحلية بالواحات، وجعلها مؤسسات تربوية وثقافية في خدمة المجتمع، وقادرة على المساهمة في تطوره وصيانة ذاكرته كما تنص على ذلك تعاريف المجلس العالمي للمتاحف ICOM، ومنسجمة مع ما تحث عليه القوانين الوطنية والمواثيق الدولية المعنية بحماية التراث الطبيعي والثقافى، المادي واللامادي.

واستطرادا نقول، إن من شأن الإجابة عن السؤالين التاليين المساعدة على المرور بالمتحف في المجال الواحي من زمن المبادرة إلى حقبة التأثير والفعالية التنموية:

- أية خدمة تربوية وثقافية بإمكان المتاحف الهوياتية تقديمها لفائدة المجتمع الواحي؟
- كيف نحمي أرصدة المتحف الهوياتي ونصون التحف لتبقى شاهدة على التراث المحلي، ولتكون مصدرا للأنشطة الإبداعية وموردا مُغذيا للصناعات الثقافية?

# الواحة والتراث والمتحف: ثلاثية متناغمة

ثمة أمور لابد من التذكير بها في البداية وهي تُلامس سلسلة موجزة ومُركَّزة من التعاريف الضرورية. ومدارها الأولي ثلاث كلمات: الواحة، التراث، المتحف.

الواحة: تذهب المعاجمُ إلى القول إن الواحة بقعة خضراء من أرض جرداء وأنها هِبَة الماء، فهي منطقة خصبة في محيط قاحل، وهي حالة طبيعية استثنائية وشديدة الهشاشة، وإنها مجال على هامش الرخاء والوفرة، كما أنها فضاء حي مُهَدّد بمحيط قاس، وهي قابلة للاندثار السريع، وبفنائها تزول أرصدة ثقافية، وتختفى تقاليد وأعراف ومعارف وأنظمة اجتماعية

واقتصادية. وعلى العموم، فالواحة طبيعة هَشّة تحتضن ثقافة بصدد الاندثار. يجب ألا ننسى، في هذا الصدد، أن المجال الواحي لم يعد مغلقا منذ مدة طويلة أمام عوامل التغيير الاجتماعي، وهي تحولات لعب فيها العنصر البشري الوافد كما الساكن المَحلي أدواراً مُتكاملة ومُؤتِّرة.

تُعتبر الواحات أنظمة بيئية هَشة ومُرَكّبة ، شأنها شأن المجالات التي عرفت استقرارا بشريا قديما في مجال طبيعي محدود الموارد. وتختزن الواحات الكثير من عناصر التنوع البيولوجي والثراء الثقافي. ويكفى التذكيرهنا بفعالية التقاليد والخبرات المتوارثة فيما يتعلق بضمان الأمن بكل مستوياته وتدبيرالموارد وحفظها واستدامتها. وقد كانت الواحات لأزمنة طويلة، بالإضافة إلى كونها فضاءات للاستقرار ولإنشاء نوع من التشكيل الحضري المتميز (القصر/ إغرم)، تلعب دور المَعَابر التجارية التي لا محيد عنها في التاريخ الاقتصادي للعالم القديم خصوصا عَبْر الصحراء وصولاإلى وحوض البحر المتوسط. لقد دَبّر الإنسانُ في المجال الواحى، بطريقته الخاصة ولأزمنة مديدة، انفتاحا مُتَحَكماً فيه على الخارج، واستطاع أن يجعل من بيئته مجالات للتلامس الثقافي من غيرأن يؤدى ذلك إلى إحداث تأثير عميق على جوهر هویته.

غيرأن واقع الحال سيعرف تحولات لا رجعة فيها منذ موت العالم القديم؛ أولا، مع اندثار تجارة القوافل وتفكك النظام الرعوي؛ ثانيا، مع وصول الحضارة الغربية وتغلغلها التدريجي من دون إعداد مناسب لتلقي آثار هذا التغلغل؛ ثالثا، بسبب تراجع الموارد المائية تحت ضغط تزايد الطلب وسنوات الجفاف والتحولات المناخية المُفاقِمَة للتصحر إلخ؛ رابعا، انفراط عقد المجتمعات التقليدية، وخلخلة نظام القبيلة القائم على أعراف وتراتبية وقيم ظلت تتوارثها الأجيال وتتناقلها ضمن منظومة ثقافية متكاملة العناصر.

لا نحسب كتيراً وصف مجالات العيش الأصيلة بأنها متاحف مفتوحة، بل إن هذا التعبير لا يتناسب كثيرا مع غاية هذه الورقة، ذلك أن تحويل مجال ما في كليته إلى متحف مفتوح قليلا ما تزامن مع تناول مختلف مكونات تراث ذلك المجال بالجرد والتثمين الحقيقين، أو أفضى إلى تقديم عَرْض اقتصادي/ ثقافي وفق رؤية متجانسة ومتوازنة وعلى أساس برنامج علمي وخارطة طريق. من جهتنا لسنا مع هذا السناريو الذي سيؤدي إلى تحويل الواحات إلى ديكورات تكاد تكون خالية من كل حياة حقيقية.

الكلمة الثانية، التراث (1)، يقول حسن رشيق في تعريضه بالتراث مُبْرزاً مكوناته:

«فهناك تراث «النحن»، وهناك تراث «الأجداد»، وهناك التراث المنحدر من نظرة الآخر، ولاسيما تراث المستعمر، المهيمن، أو الغرب بعامة »(2).

والتراث في شموليته بعض من هذا الكل الذي وصفنا قسما من حالته في المجال الواحي. إن التراث، باعتباره، ذلك الموروث الشاهد على تفاعل الإنسان مع الطبيعة، يدفع ثمن مجمل التحولات والتغيرات أكانت ذات طابع مناخي (طبيعي) أو وليدة سياسات واختيارات محلية أم مركزية، فردية أم جماعية، واعية أم لاواعية؛ فالتراث يحمل الإنسان الذي يحمله، إنه الركيزة والمحتوى، وهوبين هذه الصفة وتلك، شاهد الركيزة والمحتوى، وهوبين هذه الصفة وتلك، شاهد ومتفاعل مع الإنسان، شاهد له وعليه. ثم إنه مادة نقاش /حوار/جدل متعدد المستويات، مفتوح على مقاربات عدة، وتعبره أهواء وإيديولوجيات تتباين بتباين النوازع والأهداف؛ من ثمة فإن سؤال التراث يبدو وكأنه الوجه الثاني لسؤال الهُوية (3).

للتراث في المجال الواحي صور مادية وأخرى غير مادية، شأنه في ذلك شأن كل بيئة تفاعلت عناصرها عبر تاريخ طويل فاغتنت وأثرت. تزخر المنطقة بالمناظر الطبيعية وتلك التي ساهم الإنسان في إنشائها خصوصا المناظر الفلاحية les paysages



agraires، هناك أيضا العمارة الأصلية المحلية vernaculaire وتتوفر المنطقة على موارد مادية هي حصيلة تفاعل الخبرات الإنسان مع المحيط الطبيعي وخاماته، ثم التقنيات والمهارات المتوارثة (الصّنْعة بكل تجلياتها).

يكفي أن نشيرهنا، إلى أنه كثيرا ما أثبتت الوقائع أن الممارسات التقنية المحلية المتعلقة بتدبيرالمجال والتي ظلت تنظم لحقب طويلة الفضاء الزراعي والمنظر الفلاحي، كثيرا ما أظهرت هذه التقنيات القديمة عند اختفائها أو إهمالها الدور الذي كانت تقوم به في منع أو تخفيف آثار الكوارث مثل الفيضانات أو التصحر، بما يبرهن على ترابط عناصر الممارسات الثقافية التقليدية وفعاليتها في مواجهة التهديدات (الطبيعية مثلا)، وعجزها متى تفككت واختًلت الترابطات التي بينها.

ويجب الإقرار بأن المجال الواحي، وقد كان لنا أول اتصال به في بداية التسعينيات من القرن السالف، قد راكم، على صعيد تدبير التراث الكثير من المهارات والمبادرات النابعة من سيرته التاريخية والثقافية، غير أنه لم يعد في مقدوره الاستمرار في مواجهة التحديات

المتصاعدة لوحده. بتعبير آخر، يجب أن تكون عملية حماية وتثمين تراث الواحات أولوية على صعيد التخطيط (سياسة ثقافية، مقاربة تنموية...) وعلى مستوى التنزيل (جعل الإنسان المنتمي إلى الواحة بالقرابة والجغرافيا والوعي والقلب في مركز الاهتمام، ومَدّه بالتربية والتكوين والوسائل التي تساعده على حماية تراثه وتثمينه وجعله مصدرا للإبداع والإنتاج).

تندرج إحدى الخطوات المعمول بها قصد تحقيق هذه الأهداف تحت ما يسمى بالتحويل إلى تراث أو التَثْرِيثُ (4) Patrimonialisation وهي من العمليات الأولية والضرورية التي تروم حماية وتثمين الموارد المحلية الطبيعية والثقافية. وللتتريث ترابطات مع عملية أخرى وثيقة الصلة بها تسمى المَتْحَفَة أو التتحيف Muséalisation وغايتهما معا تحوُّل معنى المشيء بخصوصيتها.

ومجمل القول فالتتريث هو إصباغ صفة التراث على عناصر من بيئة أو ثقافة مجتمع ما، وهو عملية تضع تلك العناصر في مقام ما يجب المحافظة عليه وتثمينه لفائدة حاضر الإنسان ومستقبله.



المضردة الثالثة، المتحف، إنه، أولا وقبل كل شيء، مؤسسة ثقافية حديثة (5)، قادرة على المساهمة في أوراش مجتمعية وتربوية واقتصاديـة تحديثية إذا توفرت الوسائل الضرورية للقيام بذلك. وقد تطور معنى المتحف وتعددت أنواعه بسرعة كبيرة منذ نهاية الحرب العالمية الثانية. في هذا الإطارين ص التعريف الجديد الذي اعتمده المجلس العالمي للمتاحف (6) ICOM على ما يلي: «المتاحف أماكن للدّمقرطة الشاملة، متعددة الأصوات، ومُكَرَّسَة للحوار النقدي حول الماضي والمستقبل (بصيغة الجمع في الأصل الفرنسي)، تعالج [المتاحف] وتتناول نزاعات وتحديات الحاضر، وهي أيضا وصيّة على مصنوعات الإنسان artefacts وعلى العينات spécimens لفائدة المجتمع. تحمي [المتاحف] مختلف أنواع الذاكرة لفائدة الأجيال القادمة، وتضمن المساواة في الحقوق والتساوي بين الشعوب في الوصول إلى الـتراث. ليـس للمتاحف هـدف ربحي، إنها تشـاركية وشفافة وتشتغل بتعاون مع، ولفائدة، المجتمعات من أجل جمع وحماية ودراسة وتفسير وعرض وتطوير التفاهُمات حول العالم، بما يحقق المساهمة في صيانة كرامة الإنسان والعدالة الاجتماعية والمساواة العالمية والرفاه لكوكب الأرض أجمع »(7).

تظهر فعالية المتحف القادر على التأثير في مستويات عدة، ولعل في مقدمة تلك المستويات قدرته على تحويل شيء ما إلى قطعة متحفية (8) قدرته على تحويل شيء ما إلى قطعة متحفية (8) (أو تَتْحيف) Objet de musée وهو عبارة عن الانتقال يُسمى مَتْحَفة سيرورة معالَجة وتحويل Processus إنه حسب تعريف أكثردقة: «عملية تستهدف استخراجاً مادياً أو مَفاهيمياً، لشيء ما من بيئته الطبيعية أو الثقافية الأصلية وإعطائه وضعا متحفيا Statut muséal أي قطعة وتحويله إلى موزياليوم muséalium أي قطعة متحفية أو إدخاله في الحقل المتحفى» (9).

صاغ مارتان شارير، من جهته، هذا المعنى بقوله: «تتحول الأشياء إلى قطع متحفية بسبب القيم التي نُصبغها عليها» (10). أما كتاب «علم المتاحف: مراجعة قواعدنا» فقد أبرز أهمية التتحيف وارتباطه بالمجالات البيئية والثقافية: «التتحيف، إنه العملية التي بواسطتها تتحول القطع التاريخية الثقافية والطبيعية إلى قطع متحفية. تتضمن هذه السيرورة مراحل: الاكتشاف والبحث والمحافظة والترميم والتفسير بواسطة إقامة المعارض، ناهيك عن استعمال تلك القطع لاحقا كمعروضات. أما الدلالة

الواسعة لكلمة تتحيف فتحيل على كل قطعة تمتلك قيمة متحفية في حين أنها تمتد لتشمل القطع العمرانية (غير المنقولة) [التراث] اللامادي، والبيئة، ويقود التتحيف إلى ظهور متاحف متكاملة musées ومتاحف بيئية» (11).

لا يخلوالمجال الواحي من مبادرات متحفية غير أنها لم تحظيما يكفي من الاهتمام الأكاديمي (10) ومن المواكبة المعرفية والتشريعية. في هذا الصدد، لكن من منظور مختلف، وجب التنبيه إلى أن المجتمع الواحي، وبسبب ظروف بيئية وتاريخية واقتصادية، لم يتوقف عن تطوير تقنيات ومعارف تروم المحافظة على الموارد الطبيعية وفي مقدمتها الماء، وتتوخى حُسن تدبير المعمار العتيق الذي أساسه مواد طبيعية محلية (الطين، التبن، جذوع النخل...) وتستهدف تحويل «اقتصاد الكفاف» إلى «اقتصاد وتستهدف تحويل «اقتصاد الكفاف» إلى «اقتصاد ملى توارث المهارات التقليدية، أي تلك التي تؤدي إلى على توارث المهارات التقليدية، أي تلك التي تؤدي إلى وبالاستناد على الحد الأدنى من التقنيات مع قدر وبالاستناد على الحد الأدنى من التقنيات مع قدر

#### المتحف والتنمية: التوليفة الصعبة

تبدوالمتاحف مؤسسات طارئة على ثقافاتنا، وهي أشبه بترف برجوازي: مكان تعيش فيه فئات مُحدَّدة حالة من التغريب «الترفيهي» أو النفي الاختياري المُمتع dépaysement، مادام مشروطا باللحظية والطوعية وبالقدرة على الخروج من فضاء المعيش اليومي والرجوع إليه حسب الرغبة.

تبدو المتاحف وكأنها أقيمت لإمتاع فئة دون فئة، للترفيه عن الخاصة العابرة، والخاصة الذواقة المترفة، تظهر وكأنها ليست للعامة، والحق إنها كذلك، على الأقل كثيرا ما كانت وتكون كذلك. فبعض المتاحف، وإلى اليوم، مباني مُغلقة (غير

مُتاحة)، إن لم يكن بالمعنى المادي فبالمعنى الرمزي. لا يزورها إلا المهووسون بأنواع من الثقافة تماما كما كانت بداية المتاحف في كنف رَبّات المعرفة والفنون الإغريقيات قديما بين جدران معبد أثينا ومكتبة الإسكندرية.

لكن علينا ألا ننسى أن التاريخ الفعلي للمتاحف بدأ مع نشوء فكرة دَمَقْرطة الوصول إلى المعرفة وإلى مصادر الجمال، وامتلاك أدوات تحصيل العنصر الأول (المعرفة)، وتذوق الثاني (الجمال).

لقد عاشت المتاحف في الغرب ما عاشه الغرب نفسه من تقلب للأفكار، وقد تقلب في الذي تقلبت فيه المَدنية هناك بين الرخاء والضَعَة، وانتهى إلى أن صار جزءا لا يتجزأ من الجسد الحضاري ناطقا به ومعبرا عنه وشاهدا عليه. فانتقل من معنى إلى معنى مع الثورة الفرنسية، وانفتح على قيم كونية في مرحلة ما بعد الحرب العالمية الثانية. وبين هذا وذاك شارك المتحفُ بإرادة - وأحيانا بدون إرادة - في أحداث جسام من بينها أنه فتح مخازنه وقاعاته أمام ما تحصلت عليه البعثات الأثرية والإثنوغرافية من نفائس انتزعت انتزاعا من بلدان كانت واقعة عدت الاستعمار (13).

قضيتان إذن، لابد من التوقف عندهما سريعا قبل الخوض في الكيفية التي تُمكّن متحفا ما، وكل متحف، من أن يكون فاعلا أو مشاركا أو ربما مبادرا إلى إطلاق فعل تنموي: القضية الأولى تتمثل في عقدة المتحف تجاه الثقافة الأصلية، والقضية الثانية تتجلى في عقدة المتحف تجاه ماضيه. إنهما عُقْدتا التاريخ والهوية الملازمتان للمتحف.

# المتحف والثقافة الأصلية:

لطالما كان انشغال المتحف كبيرا بالتحف والنفائس التي تأتي من خارج المجتمعات التي تحتضنه. شَكّل اكتشاف الغريب والعجيب

عنصر جذب قوي ودافعا كبيرا وقف خلف تكوين مجموعات دائمة من التحف منذ عصر النهضة الأوروبية (14). وبتعبير آخر، يميل الإنسان إلى الرغبة في حيازة الأشياء المميزة للآخر، يرغب باستمرار في حيازة أجمل ما لديه من كنوز ونفائس، وهو ميل غريزي غذى أرصدة ما كان يسمى بغرف العجائبيات، وفي المقابل لم ينتبه الأوروبيون أنفسهم سوى في فترة لاحقة إلى تراث البوادي ومصنوعات الحرفيين في بلدانهم، ولم تشرع المتاحف في إغناء أرصدتها بتراث مجتمعاتها التقليدية مع تثمينها في بيئتها الأصلية إلا في فترات متأخرة حيث خرج إلى الوجود ما يسمى بالمتاحف البيئية فحرصا البيئية (18 فحرصا البيئية)

من جهة أخرى، كثيرا ما تفتقر المجتمعات التقليدية إلى مبادرات نابعة من داخلها تولى عناية فعلية وواعية لتراثها المادي واللامادي. فهي مشدودة بقوة نحو نماذج مجتمعية واقتصادية بالغة التأثير، بل يمتد مفعولها إلى طريقة نظرها إلى ثقافتها المادية حيث تميل، وفْق إيقاع متسارع ،إلى تعويض أشيائها المتوارثة والمصنوعة مثلامن الفخار والخشب والجلد بأدوات من الخزف الصيني والزجاج والبلاستيك...يبدو الأمر مثل حتمية أو قَدَرية لا مناص منها، وهي تتعمق بفعل اندثار الحِرَف والصنائع التي تتراجع الحاجة إليها بسبب قلة الطلب على مَشغولاتها (مصنوعاتها)، وعدم المبادرة إلى تجديدها إبداعياً عبرتوجيهها نحوالوظيفة الجمالية بدل تركها محصورة داخل نطاق الوظيفة النفعية المتوارثة: الأمثلة كثيرة وهي من مناطق عدة من المغرب ومن بينها على سبيل المثال لا الحصر ما يتصل بنبتة «الحلفاء»، وما يتعلق بدبغ جلود الأضاحي «البطانة»، وما يرتبط بصناعة بعض الأواني الفخارية مثل صناعة كؤوس الناعورة، ومن الأمثلة الأكثر وضوحا اختفاء «الحصيرة» التقليدية من مناطق واسعة من المغرب.

### المتحف في مواجهة ذاته وإرثه التاريخي:

مضت على استقلال المغرب أزيد من ستين سنة، إلا أن الأثرالذي أحدثته سنوات «الحماية» تلك، وما سبقها، ليس مما يمكن تغييره في عقود معدودة. إن ما بثه الاستعمار من بذور نمت في صمت فأفرزت داخل ثقافتنا المغربية مؤسسات جديدة لم نستطع دمجها والاستفادة منها بما ينمى ثقافتنا الوطنية. وما تركه المستعمر ليس كله مِن مُرّ الثمار، كما أن ما أضافه المغاربة إلى صرح ثقافتهم ليس هينا أو سهلا. وحتى لا تتشعب بنا الأفكار، نظرا لتعدد ما يتصل بموضوعنا هذا، حسبنا أن نذكر بأن المتحف دخل إلى المغرب بصفته بعضا من الكل الثقافي الاستعماري، ولم يساهم المغاربة بحُرِّية في بناء الصورة التي قدمها عنهم المستعمِر في الملصقات الإشهارية ولا في الأفلام الدعائية ولاحتى في الأعمال الفنية المرسومة، والأمر ذاته وقع بخصوص صورة المغرى وهيئة الثقافة المغربية كما قدمتها المتاحف في فترة الحماية. يتعلق الأمر، وعينا بذلك أم لم نع، بجرح أحدثه الآخر في كياننا، وكان المتحف أحد فضاءاته، بل وأداة من أدواته.

وفي هذا الصدد، لابد من التذكيربأن أولى المتاحف عندنا قد أقامتها سلطات الحماية الفرنسية بكل من فاس (متحف قصر البطحاء) والرباط (متحف قصبة الأوداية)، كان ذلك سنة 1915، في حين لم تقم مؤسسات الحماية الراعية آنذاك لِما كان يسمى بـ«الفنون والحِرف الأهلية المغربية» بإنشاء متاحف بمناطق واسعة من التراب المغربي، فباستثناء ما يُسمى العواصم التاريخية والمدن المغربية ذات ما ليسمى المعاصم التاريخية والمدن المغربية ذات الصيت الكبير والواقعة بين مثلث طنجة وفاس ومراكش، لم تظهر المتاحف في جهات شاسعة من المغرب المخفية» لإغناء مستودعات المتاحف داخل المغرب وخارجه ولتزويد أسواق التحف والبازارات، خصوصا

بعد أن مَيّز المستعمِر بين ما أسماه: «المغرب النافع» و«المغرب غير النافع»، وفَرقَ في مجال فنون المغرب وتراثه بين: «الفنون الإسلامية» و«الفن القروي».

مع الاستقلال عملت الدولة المغربية على توسعة خارطة انتشار المتاحف على التراب المغربي، إلا أن التغطية بقيت محدودة جدا وأحيانا اكتست طابعا رمزيا فقط.

ثمة مناطق بقيت في الظل، ولم تخرج إلى النور بشكل كامل منذ ستين سنة. مناطق من حقها أن تمتلك متاحف تحافظ على تراثها الطبيعي والثقافي، وتتيح للمجتمعات في تلك المناطق إمكانية النظر إلى موروثها المادي واللامادي في صورة معارض دائمة ومؤقتة جالبة للسياح من داخل الوطن وخارجه، ومثيرة للبحث العلمي، ومساهمة في التربية والتعليم والتثقيف على نطاق واسع.

### المتحف والخبرات العتيقة:

أثبتت تجارب كثيرة عبرالعالم فعالية الأنشطة الاقتصادية التقليدية ذات الطابع المحلي، مثل: الحِرف العتيقة. أظهرت بعض الدراسات (15) أن تطوير الحِرف المحلية العتيقة يحقق أمرين على الأقل: رفع مستوى عيش السكان وعدم إنهاك الموارد الطبيعية. هنا يُمكن للمتحف المحلي (الهوياتي) أن يلعب عددا من الأدوار التي تنحوفي مجملها صوب يعقيق الغايات الثقافية والتنموية.

من المعلوم أن المتحف، يحفظ ويَعرض النماذج الأصيلة، وبالتالي، فهومتى كان متوفرا على القطع الفريدة والنادرة (والمنسية أحيانا)، صار مَرجعا. بل صار بإمكانه القيام بأدوار حاسمة فيما يخص تدبيرالذاكرة الجماعية واسترجاع العناصر المُهمَلة منها، وأضحى مؤهلا نسبيا لإشاعة ثقافة تقدير الذات الثقافية المحلية إن هو استطاع إبراز فعالية الخبرات التقنية القديمة وتمكن من إظهار قيمة الجماليات العريقة.



ويكون المتحف المَحلي أكثر قربا من النجاح إن هو نظر في مقتنياته والتحف التي في فضائه من منطلق القيم Valeurs التي لطالما سَمَتْ بالإنسان وجعلته، بالتضامن وحسن التدبير والشجاعة، قادرا على مواجهة التحديات في جل الحالات، ومفلحا في الاستمرار والتطور وهي تحديات كثيرا ما جابهت المجتمعات التي تعيش في بيئات هشة مثل الواحات. قلنا التطور، ذلك أنه ثمة دائما حركة إيجابية تسري في المجتمعات الأصيلة حتى عندما تبدو الثقافة في المجتمعات الأصيلة حتى عندما تبدو الثقافة المادية محدودة أو «جامدة».

بإمكان المتحف الهوياتي توجيه الحِرفيين المحليين نحو الأمثلة المنسية، وإلى تلك التي في طريقها إلى الخروج من الذاكرة الجماعية بسبب اختفاء الحاجة إليها (بعض الأدوات الفلاحية، بعض الأشياء التي كانت ترتبط بطقوس وعادات هجرها المجتمع،



بعض الأنواع من المُعِدّات التي كانت تستعمل للقيام بأنواع من المهن المؤقتة والموسمية...). لا يجب أن يغيب عن بالنا أن الفن في التحف القروية عنصر ملازم لعنصر آخربالغ الأهمية وهو الوظيفية أو النفعية؛ يجب أن يكون الشيء صالحا لتنفيذ المهمة التي يُصنع من أجلها، وهو بالضرورة يحمل من الرموز والعلامات ما يدل على صانعه ومصدره القبلي والإثني وذوق المجتمع الذي ينتمي إليه.

طبعا على المتحف ألا يُفاضل بين البعدين الوظيفي والجمالي، أو أن يميل نحو الخامات النادرة والنفيسة على حساب مواد خام أكثروفرة وأقل نفاسة، فالأساس الأول الذي يقوم عليه العمل المتحفي هو الدراسة الشاملة لكل الرصيد دراسة تبدأ بالجرد العلمي /المتحفي لكل التحف والقطع والنماذج والعينات، مع الانتباه إلى أن التحفة ليست بالضرورة شيئا من الذهب أو الفضة، بل هي القطعة، مهما بدت بسيطة، لكنها شاهدة على بعض مظاهر الحضارة ودالة على خصوصية ثقافية فريدة، وعلامة على أنساق اجتماعية ومهارات تقنية ومعارف متوارثة اختفت أوهى قيد الاختفاء. وبالتالي

ضرورة النظر إليها في سياقها الاجتماعي والثقافي، ولنقل الأنثروبولوجي.

يقوم المتحف إذن بدارسة التحف التي بين يديه بعد جردها، ويستخرج ما فيها من مفردات تقنية وجمالية، مَهاريَة وإبداعية (طريقة بناء الشكل، اختيارات تقنية، حلول مبتكرة لتحديات تقنية مثل إحداث الثقب في حجارة الرحى أو صناعة أواني فخارية بحجم كبير...) وأيضا (العناصر الزخرفية، المكونات التزيينية والتحسينية، ترتيبها، الأشكال، الألوان، التركيبة، وجود أم عدم وجود التناظر symétrie...). كل هذه المفردات المهارية والإبداعية، النفعية والجمالية، ما هي في الحقيقة سوى أجزاء من لغة ثقافية ومجتمعية عريقة احتفظ الناس ببعض معانيها وضاع منها الشيء الكثير. من هنا أهمية العمل المتحفى باعتباره يساعد على حماية هذه المفردات المنتمية إلى ما وَسَمْناه بالمعجم الثقافي والمجتمعي، وهو عمل لا تتحقق غاياته المفيدة إلا بأمرين: البحث عن السياقات التي كانت تُتداول فيها تلك المفردات المعزولة، وبالتالي ضرورة أن يسعى المتحف، وكل الجهات الواعية أو المكلَّفة، إلى ألا تبقى

التحف معزولة عن الإطار الذي أنتجها واستعملها، فخارج السياق تتحول القطع (التحف) إلى مفردات من لغة ميتة (أي ثقافة مجتمع منقرض).

أما الأمر الثاني، فهو تشجيع الحرفيين على الاستمرار في إنتاج أدوات وأشياء يَقل عليها الطلب بسبب تراجع الحاجة الانتفاعية أولوجود منتوجات صناعية عصرية أكثر فعالية وأقل تكلفة، من هنا أهمية أن يجد المتحفُ شُركاءَ بإمكانهم إيجاد أسواق جديدة للمنتوج المُتوارث، وابتداع تصاميم مُبْتَكَرَة انطلاقًا من النماذج القديمة أي أعمال من الديزاين design والتي تستطيع نقل القطعة التقليدية المحلية إلى فضاء المنتوج الفاخر produit de luxe (أثاث فندقى، تـذكارات مصنوعـة مـن خامات نفيســة...)(16)، على أن يتــم اسـتلهامها كلهــا من الأشكال محلية بعد فهمها فهما نفعيا وجماليا، وبعد دراستها والعمل على تأويلها تأويلا جديدا، مع أهمية الحرص على أن يتم تأهيل الحرفيين المحليين ليكونوا هم من ينجز في الحقيقة هذا التحوُّل بما يحسِّن معاشهم ولا يعزلهم عن الحركية الفنية والجمالية التي تستثمر في عناصر هويتهم. من المهم أيضا التأكيد على أهمية ألا يكون هذا التحول (التأويل العصري للقطع المَحَلية) على حساب الموارد الطبيعية، أو تحوُّلاً ساذجا وانتفاعيا و«انتهازيا» مثل المبادرات التي تقوم بصناعة الأشكال التقليدية من مواد بلاستيكية أو معدنية (جرار، مِمْخضات، وقَصاعي وحُصُر بلاستيكية...).

من المهم الانتباه، في هذا الصدد، إلى أن أشياء كثيرة مازالت مُمكنة بالاعتماد على المعارف والمهارات الحرفية التقليدية، وباستعمال المواد الأولية المحلية الأكثر وفرة في مناطق الواحات مثل النخيل والأحجار والطين. يحتاج هذا الرصيد (المهارات والخامات) إلى مبادرات، وربما مقاولات ثقافية صغيرة، تعمل على تثمين المصادر والموارد، وتعمل، بالاعتماد على التقنيات الحديثة، على تسويق الإنتاج الحرفي

المحلي عالميا. في هذا الإطار، نعتقد أن من المفيد أن تكون المتاحف الهوياتية المحلية في واجهة هذا التطور، ذلك أن المتحف، المُعترف به باعتباره متحفا مسؤولا (بالمعنى المهني الأخلاقي) والمؤثّر في مجتمعه communauté . يُعتبرمن بين أفضل أنواع الدعاية التسويقية الجالبة للاهتمام العالمي.

### المتحف المُؤثِّر:

ينتمي المتحف المُؤثر إلى مجتمعه، وهو قريب من أسرار وخبايا التربة التي يوجد عليها. إنه مؤسسة تتماهى شكلا ومضمونا مع الأرض والقيم والرموز المحلية، وهو جزء منها لكنه لا يذوب فيها، إذ أن المتحف الذي يريد أن يكون صاحب مفعول بعيد الأثر وعميق الجدوى، مدعوإلى امتلاك دراية علمية وقانونية بالأدوار والوظائف المنوطة به. يتعلق الأمر بمسؤوليات (17) تجاه التحف وبالتزامات نحو المجتمع. في هذا الصدد، يقتضي التدبير الجيد لمجموع هذه المسؤوليات أمورا من بينها:

- أن يعي مدبرو المتحف الهوياتي بالمهام الملقاة على عاتقهم.
- أن يبادروا إلى ربط الاتصال بالجهات المكلفة بتدبيرالتراث الطبيعي والثقافي لطلب المشورة والتنسيق وتحديد المسؤوليات.
- أن تتفاعل مع هذا النوع من المبادرات المتحفية مختلف القطاعات التي من واجبها مَدَّها بكل ما يسهل مهامها ويرتقي بها نحو الأفضل.
- أن تتعامل مختلف الأطراف مع المتحف باعتباره مكسبا ثقافيا (18)، يقوم على حيازة خبرة دقيقة ومعرفة متخصصة. إن الاكتفاء بالولع بالشيء القديم أو النفيس أمر لا يكفي لنجاح التدبير المتحفي، إذ أن القسم الأصعب في عملية التدبير تتمثل في أمرين على الأقل:

- 1. امتلاك منظور علمي وثقافي (مشروع Projet)، ومن الأفضل أن يكون أيضا هذا الأخير نافعا اقتصاديا أو متضمنا لبعد تنموي واضح، فالمتحف ليس متجرا قرويا أو شبه قروي تُجمّع فيه القطع المُهمَلة من أجل الرفع من قيمتها في انتظار تسويقها في المراكز السياحية الكبيرة (مراكش، فاس...)،
- 2. تطوير التدبير اليومي بشكل متوازن ومتكامل: يُعافظ على التحف من جهة أولى، ويقدم خدمات مفيدة للمجتمع من جهة ثانية، وفي مقدمة هذه الخدمات: المساهمة في تحقيق الانسجام بين فئات المجتمع، وإتاحة المجال للجميع للتعبير وللمشاركة الفاعلة، وتطوير أساليب للتربية والتعليم من وحي التراث المحلي (19). بإمكان هذه الأدوار وغيرها أن تجعل من المتحف مؤسسة شريكة في عملية السعي خو العدالة الاجتماعية /الثقافية، كما تجعل من فضاء المتحف مكانا للتمتع على أساس علمي بالخصوصية الثقافية وبمظاهر الهوية.

ما من شك في أن المتحف القادر على التأثير هو ذلك الأقرب روحا وصورة إلى ماهية المجتمع وجوهره، أي الذي يستطيع التعبير بلغة الناس (لغتهم المنطوقة والبصرية وبغيرهما) عن مشاعرهم وتاريخهم وماضيهم وأحلامهم ومستقبلهم. متحف الناس في الواحة وفي غيرها من الأماكن، هو متحف يشبههم، بمعنى أنه يعي قيمهم كما ترجموها في يشبههم، بمعنى أنه يعي قيمهم كما ترجموها في والتي بها يُجسَدون جزءا من تصوراتهم وتمثلاتهم، وبواسطتها يعبرون ويحكون ويستطلعون. بهذا المعنى وبواسطتها يعبرون ويحكون ويستطلعون. بهذا المعنى مساهماً في استخلاص المعاني المجتمعية والتاريخية الخفية، ومشاركا في صيانة جزء من المعجم الثقافي المحلي، ومُترجِما للمفاهيم المُستَمَدّة من التراث بلغة يفهمها العالم.

وعلى المستوى العَمَلى، يُشَكِّلُ المتحف الهُوياتي فرصة تنموية فريدة إذا قام جامع التحف المحلى بما يلزم من أجل تحقيق أربع غايات: أولا، حماية القطع الأصلية من الضياع عن طريق جمعها وتأمينها في ظروف مناسبة تمنع عنها عبث العابثين وتصونها من تطاول تجار التراث والأثار، وتناى بها عن لصوص الذاكرة المجتمعية؛ ثانيا، إذا استطاع جامع التحف أن يبنى حول مشروعه المتحفى شبكة من العلاقات المعرفية والعلمية والثقافية والمجتمعية والاقتصادية، تضم شركاء من المؤسسات الرسمية والخاصة والمَدنية، بما يُمكِّن المتحف من أن يكون حلقة فاعلة ضمن مشروع ثقافي ومجتمعي محلى وليس جزيرة معزولة؛ ثالثا، توجيه النشاط المتحفى نحو المجتمع المحلى، وإطلاق مبادرات صغيرة أو متوسطة تجعل من المعرض المتحفى ساحة لممارسة مظاهر الهوية كما يشعربها الناس ويفهمونها (أو يتمنون ممارستها أو كما هي في ذاكرتهم) مع ضرورة توثيق (بالصوت والصورة) هذه الممارسات واللحظات الاسترجاعية؛ رابعا، إذا تحققت الألفة حول المَعرض المتحفى، عبرإحياء القطع المنسية وجعلها ناطقة ومثيرة للذاكرة المجتمعية (20)، يصبح من الضروري استثمار هذه الإثارة الإيجابية من أجل بناء مشروع تنموي، غيرمكلف وقليل التعقيد، عبر الربط، على سبيل المثال، بين التحف والخبرات الحِرفية المتوارثة (خصوصا المهملة والمنسية) بما يؤدي إلى تنويع المعروض التجاري ويساهم في الرفع من المستوى المعيشي، وربط كل ذلك بأنشطة سياحية وثقافية على أساس التنمية المستدامة وغيرالضارة بالإرث البيئي والثقافي.

وفي عبارات قليلة، نُجدًدُ التنبيه إلى بعض المحاذير التي تهدد قيمة المتحف وفعاليته في المجال الواحي كما في غيره من المناطق:

- أولها، وأكثرها خطرا على مصداقية المتحف عدم وجود جرد علمي Inventaire لما بين يديه



من القطع والتحف والنماذج والعينات كيفما كان نوعها ومصدرها.

- ثاني تلك المحاذير، وهو لا يقل خطراعن سابقه، وله اتصال وثيق بما سبق في عدة حالات، الخلط، عن وعي أوجهل، بين المتحف من جهة، ومتجرالتذكارات والبازار من جهة أخرى. هذان عالمان متباعدان من حيث الوظيفة والمقاصد والغايات، الأول ثقافي تربوي تعليمي في خدمة المجتمع وليس له هدف ربحي، والثاني، (البازار) مشروع تجاري. طبعا هناك إمكانية لأن تمتد جسوربين هذا وذاك، كأن يبادر البازار إلى تنبيه المتحف بوجود تحف أصيلة قيد التسويق.
- يتمثل ثالث المحاذير في عدم توفر المتحف على الأطر والوسائل المناسبة للقيام بدراسة الرصيد الذي يتوفر عليه.
- أما رابع المحاذير فهوانكفاء المتحف على نفسه، وانغلاقه داخل خطاب مُتمَرْك زحول الذات، ومُراهنته، في الآن نفسه، على الزائر الأجنبي (21)، أي القادم من خارج المجال الجغرافي القريب، وعدم انفتاحه على المؤسسات التعليمية (22) وعدم مبادرته إلى بناء جسور مع كل فئات

المجتمع المحلي خصوصا الصناع وأرباب الحِرَف، وعدم النظر إلى ما بين يديه من عناصر التراث باعتبارها جزءا من الكل الوطني والكوني.

نرجوأن نكون قد قدمنا بعض عناصر الجواب على السؤالين الذين طرحناهما في مستهل هذه الورقة، فمن جهة، لا نرى المتحف الهوياتي مفيدا إلا متى كان حريصا على خدمة مجتمعه حرصه على المحافظة على التحف التي بين يديه. ومن جهة أخرى، يستطيع المتحف النجاح في مراميه متى توفق في نقل الوعي بالشأن التراثي وبقيمة علامات الهوية ورموزها إلى كل فئات المجتمع، ونحن على يقين من أن المتحف سيجد في المدرسة والمَشْغَل الحِرفي خيرسند، كما أن له في المجتمع المدني طاقات وخبرات قادرة على تبنى العمل الصالح وتنميته.

### على سبيل الختم:

يتطور الإنسان ويرتقي في المجتمعات القادرة على بناء مشروع نهضوي محلي عبر توظيف حكيم لمجموع مواردها الطبيعية والثقافية (التثمين والتطوير)، ثم إن المناطق التي اختارت أن تجعل من تراثها المادي واللامادي واللامادي والأشري والبيئي

الطبيعي والثقافي بكل أبعاده محفزا ثقافيا واقتصاديا، تلك المجتمعات أنجزت مصالحة فكرية ووجدانية مع هويتها، وساهمت في الآن نفسه في البرهنة على أن التنمية ممكنة على أساس حُسن تدبيرالأرصدة المتوارثة. في هذا الصدد، أصبح في حكم البديهي أن تثمين الموارد التراثية المحلية وإجادة تسويقها وفق هندسة فعالة تراعي الخصوصية وتنفتح على الأسواق السياحية العالمية من بين الخطوات التي تعود بالنفع الثقافي كما الاقتصادي على المجتمعات المحلية.

تُعرَف المجتمعات الواحية بأنها مجتمعات ذات تقاليد، وأنها استمرت بفضل تدبيرها الرشيد لتوازن صعب بين الموارد الطبيعية الشحيحة والحاجيات المتزايدة. هذه الثقافة القائمة على تدبيرالنُدْرَة، والتي ترسخت بفضل سيادة قيم أصيلة هزّتها التحولات الحديثة لكنها لم تفتأ تتجدد أكثر إصرارا كلما كانت

التحديات أكبر، وهي تتعزز بأجيال من أبناء هذه المناطق ممن راكموا معارف وخبرات ميدانية داخل البلاد وخارجها وتمرّسوا على حقول علمية وثقافية واقتصادية في قطاعات عدة. تُشَكِّل كل هذه الموارد والمُقومات خيرقاعدة لبناء مشروع نهضوي ثقافي محلي، محوره الهوية والتنمية، ومداره الأرصدة الطبيعية والثقافية المتوارثة، وغايته الإنسان إلى هذا المشروع يجب أن تنتمي المتاحف الهوياتية ؛ وكل مبادرة طلائعية في هذا الاتجاه سيكون لها فضل الريادة ومسؤولية النموذج الذي يُحتذى به.

وفي المحصلة، نعتقد أن من واجب كل متحف للتراث الشعبي أن يكون، أولا وقبل كل شيء، مؤسسة تعمل على صيانة ذاكرة الناس، وأن يضع في مقدمة غاياته خدمة المجتمع، وهو ما يستدعي ترجمة ما قلنا في هذه الورقة إلى ممارسات تربوية لفائدة الناشئة.

### الموامش :

- Une politique pour le patrimoine rural, rapport présenté par M. Isac Chiva, Avril 1994.
- Babelon J.-P et Chastel A., La notion de patrimoine, Liana Levi, Paris,
- 2. حسن رشيق، القريب والبعيد (قرن من

- الأنثروبولوجيا بالمغرب)، تعريب وتقديم حسن الطالب، المركز الثقافي للكتاب، بيروت والدار البيضاء، 2018، ص: 27. انظر حول مفهوم الهوية على سبيل المثال:
- الهويات الثقافية حدود ورهانات، تنسيق: الزهرة الخمليشي، منشورات كلية الآداب تطوان، باب الحكمة، تطوان، 2019.
- ب. فيان، "الهوية"، في بيار بونت وميشال إيزار، معجم الإثنولوجيا والأنثروبولوجيا، ترجمة وإشراف مصباح الصمد، مجد المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، بسيروت، 2011، ص: 991. أعمال ندوة "مستقبل الهوبة المغربية
- أعمال ندوة "مستقبل الهوية المغربية أمام التحديات المعاصر"، مطبوعات أكاديمية، سلسلة النحوات"، مطبعة المعارف الجديدة، الرساط، 1998.
- Patrimoniali- بعض الإصدارات تترجـــم sation بعض العربي

ceroart.1326

.10 انظر:

- Schärer Martin R., Exposer la muséologie, ICOFOM, Paris, 2018, p: 52.
  - 11. راجع:
- DESVALLEE, André, MAIRESSE,
   François et DELOCHE, Bernard, Museology: Back to Basics Muséologie: revisiter nos fondamentaux. Working papers, ICOFOM Study Series ISS 38, Morlanwelz, 2009, p: 317.
- 12. ثمـــة مبـــادرات قليلة إلى حـــد الآن ومن بينهــا الدراســة التي أجزهـا بن عطية عبــد الرزاق حيــث حاول إحصــاء هذا النـــوع من المتاحــف وبَـــيَّنَ خصائصها وأشـــار إلى متحفين في هـــذه المنطقة هما متحف الواحات بقـــصر الخربات ومتحف (العيـــون les sources) بلالـــة ميمونة.
- Ben Ataya Abderrazak. Entre patrimoine et tourisme, les musées "identitaires" des régions présahariennes (Maroc). Enjeux identitaires et touristiques, In: Collection EDYTEM. Cahiers de géographie, numéro 14, 2013. Ressources patrimoniales et alternatives touristiques, entre oasis et montagne. pp. 79-90.
- وتعريف الباحثان حفيظ اشتكاح ورشيد صديق بأربعة فضاءات متحفية تنتمي إلى واحات الجنوب وهي: متحف تابوكا بواحة تغجيجت، ومتحف القوافل الصحراوية بتغمرت، ومتحف القصبة بتغمرت، ومتحف الشيخ عمر بواحة أقا. انظر مقالهما:
- حفيظ أشتكاح ورشيد صديق، "إسهام في دراسة المتاحف الإثنوغرافية بواحات الجنوب المغربي"، في مجلة لكسوس (مجلة إلكترونية)، العدد 19، دجنبر 2017، صص: 86 102.
- مـن جهته اهتـم الوافي نوحـي بمتحف الشـيخ عمر بواحة أقـا. راجع:
- الوافي نوحي، "دور المتاحف الخاصة في الحفاظ على التراث (متحف الشيخ

لمقال:

- Skounti Ahmed, de la patrimonialisation. Comment et quand les choses deviennent-elles des patrimoines? in Hesperis-Tamuda, Vol. XLV, Rabat, 2010, p: 34.
- من حيث التصور الجديد والوظائف التي أصبحت تضطلع بها منذ عقود قلالة .
- الإيكوم أحد مكونات منظم المتحدة للتربية والعلم والثقافة (اليونسكو).
   تأسمس المجلس العالمي للمتاحف سنة 1946.
- تعريف المتحف بعد التعديس الجديد الذي اعتمده المجلس العالمي للمتاحف في الصدورة 139 لمجلسه الإداري المنعقدة بباريسس يومسي 21 و22 يوليوز 2019. يمكن الاضطلع على الصيغة الحالية لتعريف المتحف على الرابط: //!https:// normeseum/fr/ressources/normes-et-lignes-directrices/defini/tion-du-musee
- تجدر الإشارة هنا إلى أن تعريف المتحف الأكثر انتشارا كان هو: "المتحف مؤسسة دائمة وبدون غاية ربحية، وهي في خدمة المجتمع وتطوره، ومفتوحة في وجه العموم، وتقور المجمع وحماية ودراسة ونقل الارادي واللامادي للإنسانية ومحيطه بغية الدراسة والتربية والمتعة". بخصوص بعض دلالات تعريف المتحف في القارد 12 انظر:
  - Mairesse François (sous la direction de), Définir le musée au XXI<sup>e</sup> siècle, matériaux pour une discussion, ICO-FOM, Paris, 2017.
    - 8. يسمى أيضا: muséalium
    - 9. أخذنا هذا التعريف من مقال:
  - André Gob, "Le jardin des Viard ou les valeurs de la muséalisation", CeROArt [Online], 4 | 2009, Online since 10 October 2009, connection on 14 December 2020. URL: http://journals.openedition.org/ceroart/1326; DOI: https://doi.org/10.4000/

- بأقا نموذجا)"، التراث والمتاحف بالمغرب، أعمال الندوة التي نظمها مركز الدراسات الأنثروبولوجية، مراكش 24 25 شد تنبر 2004، منشورات المعهد الملكي للثقافة الأمازيغية، مطبعة المعارف، الرباط، 2007، ص ص: 53 60.
- 13. ندعو القـــارئ العزيز إلى الرجـــوع إلى كتابنا: المتاحف وأفــكار النهضة، رحالون مشـــارقة ومغاربـــة في المتاحــف الأوروبية مـــن القرن 17 إلى بدايـــة القرن العشرين، بـــاب الحكمة، تطوان، 2019.
- 14. وهي ممارســة عرفتها الحضــارات المختلفة طويلا قبــل عــصر النهضة ولــو بصور
- 15. انظـر الببليوغرافيا التي نشرتهـا كاتي كير Kate Kerr ضمن مقالهـا المعنون ــ:
- Kate kerr, Le rôle économique potentiel des entreprises artisanales dans le développement rural : l'exemple de l'Indonésie.
- 16. من بين الأنشطة التي يمكن للمتحف الهوياتي القيام بها بشراكة مع مؤسسة علمية أو فنية: ورشة لتصميم أشكال جديدة ومبدعة مستنبطة من التراث المحلي. وهي عملية ليست سهلة إذ إن الحرفيين (المُعَلَمين) لا يميلون إلى الخروج عما يعتبرونه من ثوابت الصَّنْعة.
- يمكن الرجوع بخصوص هدده القضايا إلى: رضوان خديد، تراث الإنتاجية والإبداعية والمنظور المتحفي: دراسة أنثروبولوجية وتاريخية، أطروحة السلك الثالث بالمعهد الوطني لعلوم الآثار والتراث بالرباط، 2001، غير منشورة.
- 17. تحددها القوانين الوطنية والاتفاقيات الدولية.
- 18. والأحسـن أن يُنظر إليه باعتباره اسـتثمارا ثقافـا لفائدة التنميـة المحلية.
- 19. رضوان خديد، المتحف والمتحفية بدايات وامتدادات ثقافية، أفريقيا الشرق، الدار الدضاء، 2015.
- 20. وهي فرصـــة لتوثيق جـــزء مهمل/منسي من الذاكرة المحلية.
- 21. الانفتاح على الخارج ضرورة وحتمية وواقع

- يومي، مـن هنا أهمية سـعي المجتمعات إلى حماية هويتها حتى لا تـذوب في الوعاء المُنمِّط. في هذا الصدد، عـلى المتحف ان يقوم بدور حاضات الذاكرة الجماعية والحارس الأمين الـذي يرعى أجزاء مـن الهوية المحلية. وليس مـن يحولها إلى بضاعة قابلة للتسـويق فحسب .
- 22. يمكن للمتحف المحلي أن يحتضن مكتبة وأن يكون فضاء لتنظيم لقاءات تنشيطية حول التراث المحلي الطبيعي والثقافي. من شأن المكتبة أيضا أن تكون رابطا جيدا بين المتحف والمدرسة. كما يتيح الفضاء المتحفي فرصة لمارسة المجتمع عاداته القديمة المهمَلة/المنسية في جو يجمع بين المتعة والفائدة، وهدو ما يوفر الفرص المناسبة من أجل توثيق وتسجيل شهادات حول الممارسات المندثرة.

### المصادر:

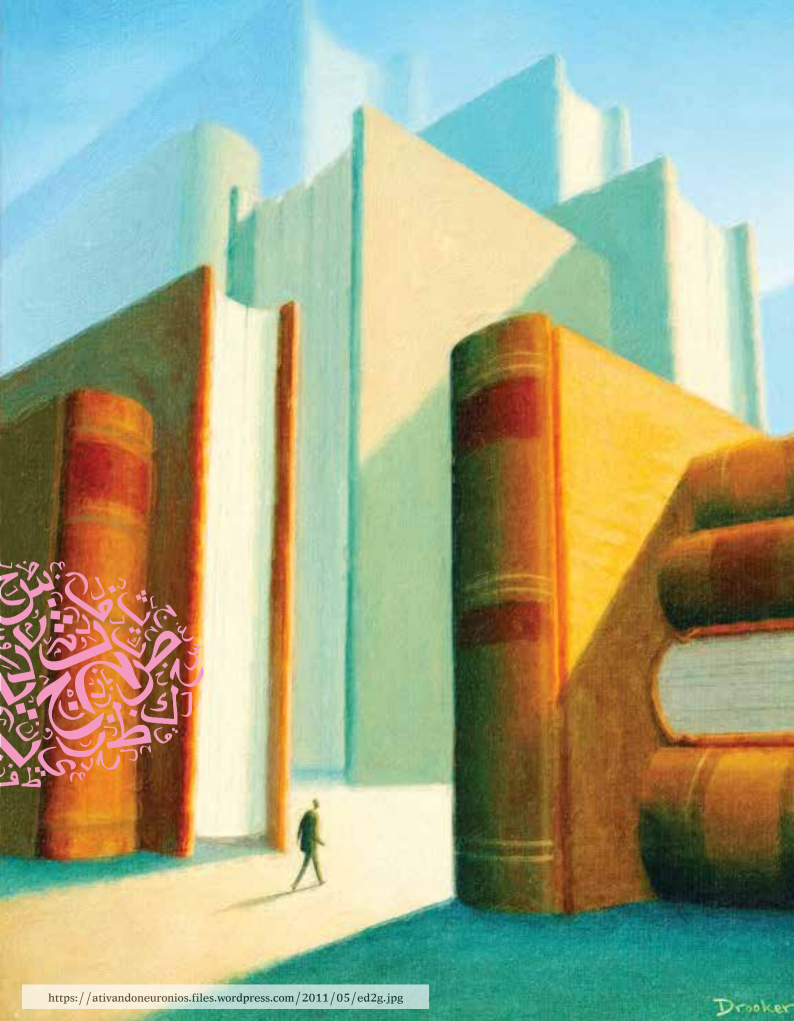
- أشتكاح حفيظ وصديق رشيد، "إسهام في دراسة المتاحف الإثنوغرافية بواحات الجنوب المغربي"، في مجلة لكسوس (مجلة إلكترونية)، العدد 19، دجنبر 2017، صص: 86 102.
- أعمال ندوة: مستقبل الهوية المغربية أمام التحديات المعاصر، مطبوعات أكاديمية الملكة المغربية، سلسلة: الندوات، مطبعة المعارف الجديدة، الرباط، 1998.
- خديد رضوان، المتاحف وأفكار النهضة، رحالون مشارقة ومغاربة في المتاحف الأوروبية من القرن 17 إلى بداية القرن العشرين، باب الحكمة، تطوان، 2019.
- خديد رضوان، المتحف والمتحفية بدايات وامتدادات ثقافية، أفريقيا الشرق، الدار البيضاء، 2015.
- خديد رضوان، تـراث الإنتاجيـة والإبداعية والمنظـور المتحفـي: دراسـة أنثروبولوجية وتاريخية، أطروحة السـلك الثالـث بالمعهد الوطنـي لعلوم الآثـار والـتراث بالرباط، 2001، غير منشـورة.
- الخمليشي الزهرة (تنسيق): أعمال ندوة:

- https://www.vie-publique.fr/sites/default/files/rapport/pdf/034000377.pdf
- DESVALLEE, André, MAIRESSE, François et DELOCHE, Bernard, Museology: Back to Basics – Muséologie: revisiter nos fondamentaux. Working papers, ICO-FOM Study Series – ISS 38, Morlanwelz, 2009.
- Gob André, " Le jardin des Viard ou les valeurs de la muséalisation ", CeROArt [Online], 4 | 2009, Online since 10 October 2009, connection on 14 December 2020. URL: http://journals.openedition.org/ceroart/1326; DOI: https://doi.org/10.4000/ceroart.1326
- Kerr Kate, Le rôle économique potentiel des entreprises artisanales dans le développement rural: l'exemple de l'Indonésie, article à consulter via le lien: http:// www.fao.org/3/u2440f06.htm
- Mairesse François (sous la direction de),
   Définir le musée au XXI<sup>e</sup> siècle, matériaux pour une discussion, ICOFOM, Paris,
   2017.
- Schärer Martin R., Exposer la muséologie, ICOFOM, Paris, 2018.
- Skounti Ahmed, De la patrimonialisation. comment et quand les choses deviennent-elles des patrimoines? in Hesperis-Tamuda, Vol. XLV, Rabat, 2010, pp: 19-34.

#### الصور:

- من الكاتب.

- الهويات الثقافية حدود ورهانات، منشورات كلية الآداب تطوان، باب الحكمة، تطوان، 2019.
- رشيق حسن، القريب والبعيد، قرن من الأنثروبولوجيا بالمغرب، تعريب وتقديم حسن الطالب، المركز الثقافي للكتاب، بيروت والدار البيضاء، 2018.
- فيان ب.، "الهوية"، في بيار بونت وميشال إيزار (إشراف)، معجم الإثنولوجيا والأنثروبولوجيا، ترجمة وإشراف مصباح الصمد، مجد المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، بيروت، 2011، ص ص: 990 991.
- نوحي الصوافي، "دور المتاحف الخاصة في الحفاظ عصلى الصتراث (متحف الشيخ بأقا نموذجا)"، الصتراث والمتاحف بالمغرب، أعمال الندوة التي نظمها مركز الدراسات الأنثروبولوجية والسوسويولوجية، مراكش -24 2004 منشورات المعهد الملكي للثقافة الأمازيغية، مطبعة المعارف، الرباط، 2007، ص ص 20-53.
- Babelon J.-P et Chastel A., La notion de patrimoine, Liana Levi, Paris, 1994.
- Ben Ataya Abderrazak. Entre patrimoine et tourisme, les musées "identitaires" des régions présahariennes (Maroc). Enjeux identitaires et touristiques, in : Collection EDYTEM. Cahiers de géographie, numéro 14, 2013. Ressources patrimoniales et alternatives touristiques, entre oasis et montagne. pp. 79-90; doi : https://doi.org/10.3406/edyte.2013.1226
- https://www.persee.fr/doc/edyte\_176 2-4304\_2013\_num\_14\_1\_1226
- Chiva Isac, Une politique pour le patrimoine rural, rapport présenté en Avril 1994, rapport à consulter via le lien :



# فضاء النللر

|     | قراءة إستعراضية لـ «نُظم حيازة الأرض في بادية الإمارات» |
|-----|---------------------------------------------------------|
| 192 | دراسة أنثروبولوجية للباحث الدكتور عبد الله يتيم         |
|     | موسوعة الأمثال والأقوال الشعبية في الخليج العربي        |
|     | للكاتبة أنيسة فخرو                                      |
| 198 | جهد فردي في تحدي المستحيل                               |

### أ. سيد أحمد رضا - مملكة البحرين

# قراءة استعراضية لـ«نُظم حيازة الأرض في بادية الإمارات» دراسة أنثروبولوجية للباحث الله يتيم

«نُظ ميازة الأرض في بادية الإمارات»، دراسة بديدة، صدرت للباحث والأنثروبولوجي البحريي الدكتور عبدالله عبد الرحمن يتيم، وهي دراسة أنثروبولوجية، تنطلق من دراسات وأعمال حلقية إثنوغرافية أجراها الباحث في بادية الإمارات، وتحديداً بين بدو منطقة جبال الحجر الغربية المعروفة بـ (الحَيَر). وفي هذه الدراسة الصادرة في كتاب ضمن إصدارات «حولية مركز دراسات البحرين» به «جامعة البحرين»، يقسم المؤلف دراسته إلى تسعة أقسام، فبين المقدمة والخاتمة، يعرفُ المؤلف منطقة الدراسة، وأهلها، ونظم حياة الأرض فيها، وأنماط حيازة الأراضي واستغلالها، بالإضافة لحيازة الأرض وأنماط انتقالها، والحيازة البساتين والحقول، والمنازعات والتسويات.



وتشكلُ هذه الدراسة، موضع اشتغال لطالما شُغل به المؤلف، وهو واحدُ من الأنثروبيولوجيين في مملكة البحرين والخليج العربي، فإلى جانب كونه باحث أكاديمي بد «مركز دراسات البحرين / جامعة البحرين»، عمل يتيم محاضراً لعلم الأنثروبيولوجيا والتاريخ بنفس الجامعة؛ كما يعمل حالياً زميلاً وباحثاً أول في «مركز البحرين للدراسات الاستراتيجية والدولية والطاقة (دراسات)»، وقد سبق له العمل أستاذاً جامعياً بد «جامعة البحرين»، و«الأكاديمية الملكية للشرطة»، وكيلاً مساعداً بد «وزارة الإعلام»، وأميناً عاماً لـ «المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب»، ورئيساً لتحرير «مجلة البحرين الثقافية».

وقد صدر للمؤلف مجموعة من الدراسات والاشتغالات البحثية، نذكرُ منها مؤلفاته: «الخليج العربي: دراسات أنثروبولوجية»، و«الأنثروبولوجيا الفرنسية: تاريخ المدرسة وآفاقها»، بالإضافة للعديد من الدارسات المعنية بالمجتمع الإماراتي كد «الاقتصاد والمجتمع في بادية الإمارات: دراسة أنثروبولوجية»، و «بدو جبال الحجر الإماراتيون: دراسة أنثروبولوجية تاريخية»، وتلك الدراسات حول «البحرين، المجتمع والثقافة: دراسات أنثروبولوجية»، و«المنامة المدينة العربية: دراسة نقدية أنثروبولوجية العربية علية علية والمنامة المدينة وغيرها من المؤلفات والدراسات.

### أهمية الدراسة ومنطلقاتها

تنطلق دراسة يتيم المعنونة بدنظ محيازة الأرض في بادية الإمارات»، من أعمال حلقية إثنوغرافية، أجراها المؤلف في بادية الإمارات، إذ سبق له وأن عالج من خلال دراساته السابقة، جوانب متعددة من ثقافة ومجتمع (الحَير)، موضوع الدراسة، أما في دراسته الحديثة التي بين يدينا، فيتناول الباحث بمنظور أنثروبولوجي «أحد أبرز جوانب التنظيم الاجتماعي والاقتصادي في مجتمع الحير، ألا وهو نظام حيازة الأرض، نظراً لما تشكله هذه النظم من أهمية بارزة سواء في الكشف عن معالم البنية الاجتماعية الحير، وللملامح العامة البنية الاجتماعية الحير، وللملامح العامة

للتشكيلة الاجتماعية والاقتصادية التي كانت سائدة، حتى سنوات قليلة، في المجتمعات الزراعية والرعوية وشبه المستقرة، خاصة المجتمعات الجبلية في الخليج العربي والجزيرة العربية».

ومن هذا المنطلق، يبين المؤلف، بأن الاهتمام بدراسة نظام حيازة الأرض في المجتمعات العربية، «أخذ يتضاعف بين عدد من العلوم الاجتماعية والإنسانية، وقد لعبت الدراسات الأنثروبولوجية على الأخص دوراً في لفت الانتباه إلى إمكانية دراسة هذا الموضوع في البيئات والمجتمعات غير الحضرية، كالمجتمعات الفلاحية والرعوية»، مؤكداً بأن الدراسات التاريخية والجغرافية، لها دورٌ في «تسليط الضوء على جوانب من والمجغرافية، لها دورٌ في «تسليط الضوء على جوانب من عربية متفرقة»، مشيراً للأنثروبولوجيين الذين درسوا عربية متفرقة»، مشيراً للأنثروبولوجيين الذين درسوا نظام حيازة الأرض، وكانت لهم إسهامات كبيرة في هذا النطاق، ك (ريتشارد أنطوان) في الأردن، و(سكوت أتران) في فلسطين، و(روبرت فرينيا) في العراق، و(عبد درس البحرين، وغمان، وغيرها من الأقطار.

أما الدكتوريتيم، الذي يدرس المجتمع الإماراتي، فقد قام في دراسته بدراسة «البيئة الجبلية، أي بيئة سلسلة جبال الحجر الغربي التي تخترق دولة الإمارات وسلطنة عُمان شرقاً وغرباً»، والتي تعرفُ محلياً باسم (الحَير)، وقد استخدم الباحث لدراسة هذه البيئة المناهج والنظريات الأنثروبولوجية لمحاولة الإلمام بجوانب عديدة وهامة من بيئة وثقافة هذا المجتمع، بجوانب عديدة وهامة مختلف الجوانب المتعلقة بالخصائص البيئية، والبنية الاجتماعية، ونظام بالمحلية، والبنية الاجتماعية، ونظام القبيلة، والنظام الاقتصادي، إلى جانب المعارف المحلية ذات العلاقة بالزراعة والرعي، ودور الدين الإسلامي في الحياة اليومية لأهل هذه المنطقة.

وعبرهذه التوليفة من الأمورالتي يدرسها، يبين المؤلف بأن الأرض «لا تزال المحور الأساس للنشاط الاقتصادي الذي نهضت عليه أساليب العيش في الحير، سواء الزراعي منه أو الرعوي»، لهذا لا يتوقف المؤلف أمام تفاصيل البنية الاجتماعية والاقتصادية

لمجتمع الحير، بل يتعمق في المجالات الإثنوغرافية المباشرة باحثاً في الموانب التي شكلت نظام حيازة الأرض «بصفته تراثاً ثقافياً وممارسة يومية»، متفحصاً كيف تحل الاختلافات والنزاعات، وكيف تمارس الحقوق والواجبات، وآليات منح الامتيازات، والتي عادةً ما يتم اللجوء لضبطها إلى المعارف المحلية، والتقاليد التي يلعب فيها الشيوخ، والأمراء، والولاة، والوجهاء والأعيان، بالإضافة لقضاة الشرع دوراً بارزاً.

### جغرافية الحَيَروأهلها

في مطلع دراسته، يقدم المؤلف وصفاً تفصيلياً للبيئة الطبيعية والجغرافية لمنطقة الحير، ليضع القارئ على بينة تظهر له «تأثير تلك البيئة على الأنساق الثقافية والاجتماعية » لأهلها. وفي هذا السياق، يبين المؤلف، بأن «منطقة الحيرفي دولة الإمارات جزء من إقليم جغرافي أكبريعرف بـ (جبال الحجر)، وهـ و إقليم يتكون من سلسلة جبال تبلغ مساحتها نحو 35000 كليو متر مربع، وهويقع في جنوب شرقي شبه الجزيرة العربية، تمتد مرتفعات الحجر من المنحدرات الصخرية الشاهقة المطلة على مضيق هرمز، في الشمال الشرقي، إلى رأس الحدّ، في جنوب شرقي سلطنة عُمان. كما تقسم مرتفعات الجبال الأخضر -التي يصل ارتفاعها إلى أكثر من 3000 متر- تلك السلسلة الجبلية إلى قسمين رئيسيين، يسمى أحدهما ب(الحجرالشرق) والآخر (الحجر الغربي). وتقع أغلب سلسلة جبال الحجر الغربية منها والشرقية في سلطنة عُمان، ما عدا جزء صغير جداً فقط من جبال الحجر الغربية يمتد ضمن أراضى دولة الإمارات، ويشكل الجزء الواقع في دولة الإمارات نحو عُشر مساحة الدولة».

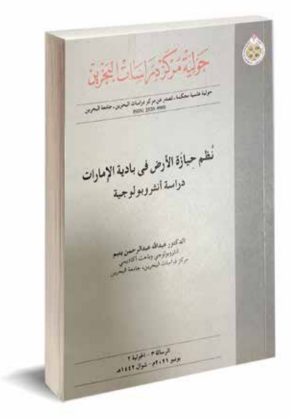
ويضيف المؤلف، بأن الحير، تنتمي إلى بيئة المناطق الجافة، وبالتالي، فإن الأراضي هناك، أراضٍ قاحلة، أما الجبال، فمكسوة بالأحجار السوداء الصلدة. بيد أن الحير، بها من الأراضي الخصبة، والتي تقع في الجنوب الصغيرمن الأراضي شبه المستوية، «فهي مترسبة في الغالب من السيول النادرة، وتتكون من الطمي والطين، وهي ذات تركيبة حبيبية».

ويلفتُ المؤلف بأن الحير -نظراً لموقعها - أثرت بقوة في ثقافة ومجتمع الإمارات عامةً، ومن ثم شكلت مجتمعاً مختلفاً عن مجتمع الصحراء، المسمى برالظاهرة)، بالإضافة لاختلافها عن المجتمع الساحلي، المسمى بر (الباطنة)، إذ تمثل الحير، مجتمعياً، وثقافياً، اختلافاً ملحوظاً عن الإقليمين الآخرين، فالحير، كما اختلافاً ملحوظاً عن الإقليمين الآخرين، فالحير، كما يؤكد المؤلف، مجتمع متألف من قبائل ليست من قاطني المدن، ولا من البدو الرحل المنتقلين في الصحراء، وإنما يشكل أهل هذه المنطقة، سواءً في الإمارات أو على «أقساماً من قبائل يعتمد بعضها بالكامل على الرعي الجبلي، فيما يعتمد البعض الآخر على الزراعة، أو على توليفة من تلك النشاطات الاقتصادية».

وبعد التعريف التفصيلي للبيئة الطبيعية، والجغرافية للمنطقة موضوع الدراسة، يذهبُ المؤلف نحو تعريف أهلها، مبيناً بأن «الاعتقاد السائد بين أهل الحيرأن أصولهم تنحدر من القبائل العربية العريقة في اليمن. فبعض هذه القبائل، مثل قبائل الشرقيين، في اليمن. فبعض هذه القبائل، مثل قبائل الشرقيين، تعزوأصولها إلى (ملك بن فهم)، وهي من قبائل الأزد التي هاجرت إلى عُمان قبل وعند انهيار سد مأرب في القرن السادس للميلاد. كما تعزوبعض قبائل أهل الحيرالأخرى، مثل قبائل الكنود، أصولها إلى قبيلة كندة المعروفة؛ وكندة هي واحدة من أكبرالقبائل العربية في اليمن، حيث هاجر بعضها إلى عُمان في ذات الوقت تقريباً الذي هاجر فيه الأزد».

# حيازة الأرض وتقسيمها وتصنيفها وانماط انتقالها

يقوم النظام التقليدي لحيازة الأرض وملكيتها في مجتمع الحير، على ثنائية (الرم) و(الحرم)، وهو نظام يصنف الأرض إلى نوعين، كما يبين المؤلف، فأما النظام الأول (الرم)، فيعنى بالأراضي التي تم إحياؤها بالزراعة أو بالسكن، أما (الحرم)، فهي الأراضي التي تحيط بها، وتوفر نطاق العيش اللازم والحماية المطلوبة لـ (الرم)، ووفقاً لهذا التقسيم، فإن «القبيلة أو العشيرة أو الفخذة، تمارس سيادتها، أي حيازتها



للأراضي التي تقع في النطاق الجغرافي الذي منحه إياها الشيخ، أي الحاكم الذي يعود إليه حق التصرف في منح حقوق أخرى للحيازة أو الانتفاع من الأراضي التابعة للإمارة التي يمارس مهام الحكم فيها».

ويلفتُ المؤلف إلى أنه، ومن الناحية التاريخية، «تعتبر جميع الأراضي في القرى والوديان والجبال في منطقة الحيرملكاً حصرياً للأحلاف القبلية الكبرى وإماراتها التي تشكلت منها دولة الإمارات العربية المتحدة. وعليه فإن لكل قبيلة أو عشيرة تنتمي إلى أي حلف أو إمارة من الإمارات الحق في ملكية وحيازة الأرض في المنطقة أو الإقليم الذي تقيم فيه، وعليه تستطيع الاحتفاظ والانتفاع بتلك الأراضي طالما أنها منضوية في الحلف القبلي الذي تشكل منه هذه الإمارة أو تلك).

ولهذه الحيازة أنماط، تشكل منظوراً يستندُ على المنظور المحلى، إذ يقوم على أسس مرجعية من الثقافة

المحلية، والتي تعود بدورها إلى العقيدة الإسلامية، باعتبارها المعمود الرئيس، إذ يبين الباحث بأن الفرد، من أبناء الحير، يرى بأنه من الضروري أن يعيش وأسرته عيشة حلال، حيث يشكل منظور الحلال والحرام ثنائية لا تفارق الفرد في حياته اليومية. ويشير المؤلف بأن هذا المنظور الثنائي، هو ذات المنظور الذي يتم النظر بموجبه إلى الأرض وحيازتها، ويلعب دوراً كبيراً فيه.

أما على صعيد تقسم تصنيفات الأراضي في الحير، فيبين المؤلف، بأن هناك ست فئات رئيسة تقسم على أساسها الأراضي، يفصلها كالتالي: أراضي الملك، وهي أراضي الملكية الخاصة، وتشكل 66.4 % من عدد ونسبة الأراضي في الحير، بيت المال: وهي أراضي الملكية العامة للإمارة أو الدولة، وتشكل 11.2 %. الوقف: وه والوقف الإسلامي، حيث يشكل 20.4 %. المشاع: وهي الأراضي التي تترك حقوق الانتفاع بها لأهالي القرية أوالبلدة التي تقع فيها الأرض، وتشكل 30.2 %. بالإضافة للمنحة: وهي الأراضي التي تمنح من حكام الإمارات للمواطنين لغرض السكن أو الاستصلاح الزراعي، وتشكل 15.2 %. فيما تشكل المرفوقة 10.6 % من نسبة الأراضي في الحير، وهي الأراضي المهملة، التي كانت محل نزاع وخصومة داخل القرية، بالإضافة للأراضى التي كانت مصدراً للنزاع المحلي بين القبائل والعشائر، ولهذا فإنها تعدد في عداد الأراضي المحرمة.

وبعد تصنيف الأراضي، والتفصيل في بيان هذا التصنيف، ينتقل المؤلف إلى دراسة أنماط انتقالها، مبيناً بأن «الحق في الحصول على الأرض سواء بهدف الملكية أو الحيازة العامة أم الإيجار أو البيدرة، غير مرتهن فقط بالنسب والإنتماء القرابي المرتبط بعلاقة الفرد بالجماعة القرابية التي ينتمي إليها وبالجد المؤسس لها، ولكن أيضاً من الممكن أن يتأتى هذا الحق أحياناً إما عن طريق علاقة القرابة القائمة على المصاهرة أو الانتماء القبلي القائم للفرد في الحلف/ الشغف القبلي».

وهناك شكل أخرمن أشكال انتقال الأراضي، ويطلق عليه «أراضي المبايعة»، وهو، كما يوضح



اسمه، يتم من خلال عملية البيع والشراء، لكن المؤلف يبين بأن هذا النمط نادر الحدوث، وليس من الأنماط الشائعة والمتكررة. أما «أراضي النحلة»، فهو شكلٌ من أشكال نقل الملكية، «وهو يتم من خلال عرف يسمى محلياً ب(النحلة)»، حيثُ توهب قطعة صغيرة جداً من الأرض، من قبل الأب، لأحد الأبناء أو البنات أثناء حياته، «فالنحلة تعكس عرفاً سائداً في ثقافة إدارة الآباء لشؤون الأسرة الداخلية»، كما يلفتُ المؤلف.

إلى جانب انظمة الحيازة وانتقال الأراضي، هناك في مجتمع الحير، نمط الحيازة التقليدية للأراضي، والتي يشرحها المؤلف في دراسته، مستعرضاً السائد منها، وموضحاً تأثير نسق المعتقدات والقيم الاجتماعية العربية والدينية ونظم الرعاية والاتباع القبلية على نظام حيازة الأراضي، إذ «تُعد السمة الرئيسية لنمط حيازة الأراضي في وادي حام على أنها أراضٍ من نوع حيازة الأراضي في وادي حام على أنها أراضٍ من نوع لأسر كبيرة وإما لبدنات قبلية. أما على مستوى الحيازة والاستخدام اليومي لتلك الملكيات، فقد ترك بعضها للمزارعة (البيدرة)، أما البعض الآخر فقد ترك بعضها للمزارعة (البيدرة)، أما البعض الآخر فقد ترك للانتفاع العام (القمة)»، وهذان النظامان،

كما يبين المؤلف لهما «أهمية في الكشف عن تأثير المصاهرة والانتماء القبلي والسياسي وفاعليتهما على مستوى التنظيم القبلي المحلي».

ولكن كيف تنظم عملية حيازة الأرض، إذ لابد من وجود تنظيم، ترتكزُ عليه نظم الحيازة، وهنا يستنتج المؤلف، من خلال دراسته لمجتمع الحير، بأن التنظيم قائم على ثلاث فئات اجتماعية، الأولى هي فئة الملاك وأصحاب الأراضي (الهناغرة) وفقاً للتسمية المحلية، ويدخل الشيوخ ضمن هذه الفئة، بصفتهم الملاك الأبرز، إلى جانب أصحاب الأرض من عشائر وبدنات القبائل. أما الفئة الثانية فهم أصحاب الحيازات «الذين يقومون بممارسة الزراعة، أصحاب الحيازات «الذين يقومون بممارسة الزراعة، والمحلية، وهم في الغالب عمال وافدون من خارج المجتمعات المحلية أومن خارج الإمارات.

أما على صعيد أنماط الممارسات المتعلقة بالعمل الزراعي والكيفية التي تدار بموجبها الحيازات، فيبين المؤلف بشكل تفصيلي، بأن (البيدرة)، وهي عقود تمارس «بما يضمن حصول أهالي القرى والبلدات على حق الأولوية في الحصول على بيدرة / إجازة البساتين والحقول»، وتكون الأولوية في الحصول

على هذه الإجازة خاضعة للإنتماء القبلي، ولكون الأفراد من أهل البلاد، أما الأولوية الثانية «فتكون لأهالي القرى المجاورة في الوادي».

وإلى جانب عقود (البيدرة)، هناك نظام (القمة)، وهوأن يتولى المزارعون «زراعة بساتينهم وحقولهم، عوضاً عن القيام برزاعتها عبرالبيدرة»، ويلفت المؤلف بأنه ومن «بين المزارعين الذين يحصلون على هذه الحيازة بعض العائلات الكبيرة والبدنات القبلية الذين يشتركون في حيازة الأرض؛ ومن ثم يتولون بصورة جماعية زراعة بساتين النخيل وحقول التبغ والحبوب».

أما نظام (الشراكة)، فهو شكلُ ثالث يقوم على الحيازة المشتركة للأرض «التي تملكها في أغلب الحالات جماعة قرايية مشتركة»، إذ تمارس الشراكة بين بعض البدنات، والأسرالكبيرة القوية، التي تنتمي لبعض العشائر النافذة التي تملك أراضٍ بشكلٍ جماعي مشترك.

### المنازعات والتسويات ورجال السلطة

لا يخلومجتمعاً من المجتمعات من وجود منازعات، وانطلاقاً من هذه المسلمة، يتطرق المؤلف للمنازعات والتسويات بين الأطراف المنخرطة في عمليات تنظيم حيازة الأرض في الحير، سواء كانو أفراداً أوجماعات. وفي هذا الإطار، يتناول المؤلف الكيفية التي بموجبها يمارس مجتمع الحيرالسلطة والضبط الاجتماعي «لضمان استمرارية نظمه الاجتماعية وتأدية أدوارها ووظائفها بصورة طبيعية»،

ويسجل يتيم في دراسته، مجموعة من الملاحظات المتصلة بحل المنازعات والتسويات، والتي يبين من خلالها الفارق الذي تختلف فيه الإمارات عن المجتمعات المجاورة لها في الخليج العربي، إذ يوضح بأن عُمان، والسعودية، كانت محكومة بنظم دينية (ثيوقراطية)، كالإباضية في عُمان، والزيدية في اليمن، والوهابية في السعودية، وكانت هذه المنظومة الدينية،

تشكل جزءاً من الحياة اليومية، ومن بنى السلطة، كما يلاحظ المؤلف، بل شكلت كذلك جزءاً من الممارسة الدينية والاجتماعية، فيما «تاريخ البنى الاجتماعية في الإمارات لم يخضع للمسار، أو المسارات، التي مرت بها بنى تلك المجتمعات؛ بل على العكس مما سبق يلاحظ أن (الإمارة)، بوصفها نمطاً مبكراً للنظام السياسي في الإمارات، قد منح نُخبها الحاكمة، المتمثلة في الشيخ والأمراء، دوراً أكبر وسلطة أعظم مقارنة بالبلدان المجاورة، ونتيجة ذلك حظي رجال الدين في الإمارات بدور سياسي أقل أهمية».

من هـذا المنطلق، ينطلـق الباحث في تبيان الوسائط التي تتم عبرها تسـوية المنازعات، والوصول إلى تسـويات، وأول هـذه الوسائط (الشرع)، وهو مسـمىً يطلقه أهل الحيرعلى قضاتهم الإسلاميين، حيث يطلـق على القاضي كلمة (شيخ)، أثناء محادثته، فيما يستخدم لفظ (شرع) للقاضي وللمحكمة الشرعية.

ويستمد الشرع سلطته وشرعيته من القرآن والسنة النبوية و «تُعد مشاركة الشرع في الحياة اليومية لأهل الحيرأمراً مهماً جداً»، ويحظى رجاله بسلطة قوية، ومؤشرة، حيث يصدرون الفتاوى، ويوجدون الحلول للعديد من النزاعات على الأراضي، بالإضافة إلى الخلافات الزوجية. وقد استعرض المؤلف، عبر دراسته، مجموعة من النماذج البارزة من القضاة، معرفاً بهم، وبأدوارهم، كما استعرض بتفصيل أدوار المحاكم، وتصنيفها، وبعضها من المجريات الحادثة فيها، كيوميات سجلها المؤلف أثناء اشتغاله الميداني في الحير، متفحصاً عبر هذه اليوميات، أشكالا من التنازع التي يتم متفحصاً عبر هذه اليوميات، أشكالا من التنازع التي يتم اللجزء فيها إلى الشرع.

وفي ختام دراسته، فإن الدكتور عبد الله يتيم، استطاع أن يظهر «الدور الذي من الممكن أن تلعبه المناهج الأنثروبولوجية الخاصة بالعمل الحلقي الإثنوغرافي في الكشف عن أوجه مهمة من التنظيم الاجتماعي لمجتمع وثقافة الحير»، والذي خصه الدكتوريتيم، في التفصيل بدراسة نُظم حيازة الأراضي في هذه المنطقة الجبلية بالإمارات العربية المتحدة.

### أ. إبراهيم سند - مملكة البحرين

# موسوعة الأمثال والأقوال الشعبية فالخليج العربي للكاتبة أنيسة فخرو جهد فردي في تحدي المستحيل

صدر مؤخراً عن معهد الشارقة للتراث كتاب «موسوعة الأمثال والأقوال الشعبية في الخليج العربي» للباحثة والكاتبة الدكتورة أنيسة فخرو، وتحتوي هذه الموسوعة على ثلاثة أجزاء، حيث بلغ عدد أمثال الجزء الأول من حرف الألف إلى حرف الخاء (710 مثلاً)، ويشتمل الجزء الثاني على الحروف من الدال إلى الكاف وبلغ عددها (717 مثلاً)، أما الجزء الثالث فيشتمل على الحروف من الدلام إلى الياء ويبلغ (735 مثلاً)، حيث يصل المجموع الكابي للأمثال في الموسوعة (2162 مثلاً).

وفي مستهل مقدمة الموسوعة تذكر الباحثة بأن الأمثال الشعبية مرآة صادقة تعكس الأوضاع الاجتماعية والإقتصادية والسياسية والثقافية لمختلف الشعوب. وتعبر عن تجاربها وحنكتها وحكمتها في تحليل المشكلات وكيفية معالجتها والتغلب عليها.



### دواعي الموسوعة وأهدافها:

تشيرالباحثة بأهمية الأسسس المنهجية التي قامت باتباعها في هذا المنجز الثقافي الهام، حيث بدأت الفكرة تطرق أبوابها منذ العام 2012، وبدأت تجمع الأمثال والأقوال الشعبية بالتزامن مع جمع وقراءة العديد من المراجع والأعمال السابقة ثم شرح ألفاظ الأمثال وتفكيك معانيها ومقاصدها، وتوثيق الأحداث والزمان الذي قيلت فيه (إن وجدت) وتبعتها مرحلة التدقيق والمراجعة والتقييم.

وتضيف الباحثة أنه على الرغم من أن العديد من الباحثين قد سبقوها في مجال جمع الأمثال الشعبية، الا أنها شعرت بأن المجال مفتوح وبحاجة إلى توثيق كثير من الأقوال والأمثال التي لم توثق بعد، خاصة بعد أن تخطى عدد الأمثال التي جمعتها الألفين مثلا، وعليه اقتنعت الباحثة بأهمية إصدار هذا العمل.

أما من حيث تصنيف الأمثال وتبويبها فتشير الباحثة إلى ثلاث طرق اعتمدها الباحث ون في تصنيف الأمثال:

- 1. التصنيف حسب المقاصد وترتيب المجالات كما صنعها أحمد البشير الرومي إلى (54) موضوعا ومجالا، والعديد من الباحثين حذوحذوه في اتباع هذا النهج.
- 2. التصنيف حسب الحروف الأبجدية والحروف الهجائية كما في موسوعة الباحث محمد علي الناصري.
- 3. التصنيف حسب دمج الطريقة ين مع بعض، الترتيب اللفظي مع تعدد الأغراض والمقاصد من المثل، واستخدم هذه الطريقة قليل من الباحثين. وقد اختارت المؤلفة التصنيف بحسب الحروف الأبجدية تسهيلا على الباحث والقارئ الحصول على ما يريده بسرعة ولضمان عدم تكرار المثل، ولكي يكون الشرح واضحاً ومركزاً وغير مسهب، تم اختيار كلمتي (لفظياً معنوياً) لكل مثل ومقولة. كما استعانت المؤلفة بذكر بعض الأبيات

من الشعر العربي لتعزيز الفكرة والحرص على ذكر تفاصيل الواقعة التاريخية والقصة أو الحدث المصاحب للمثل.

### الهدف من الموسوعة:

تؤكد الباحثة أن الهدف الرئيسي من مشروع الموسوعة هوتوثيق جزء من الذاكرة الشعبية وحفظ التراث، خوفاً من ضياعه في خضم المتغيرات السريعة لمجتمعنا العربي عموماً والخليجي خصوصاً، خاصة أن الجيل الحالي أصبح أغلبه يتحدث باللغة الإنجليزية ويتبرأ للأسف من لغته الأم. اللغة العربية أجمل لغات العالم فما بالك باللهجة العامية، علماً بأن 90 % من مفردات العامية أصلها فصيح وتعج بها المعاجم اللغوية.

### درة ثمينة ترصع تاج التراث المادي:

في المقدمة الثرية التي قدمها أ. إبراهيم أيوب الباحث والخبير الدولي المعتمد في التراث الثقافي اللامادي، يقول بأن هذا الكتاب الجديد يثري المكتبة العربية في حقل التراث الثقافي اللامادي، وخاصة من التراث الأدبى المروي . وبمكنز قيم للأمثال والأقوال الشعبية في الخليج العربي، بفضل الباحثة البحرينية المختصة الدكتورة أنيسة فخروالتي تشهد مؤلفاتها السابقة في الأدب الشعبي على تمكنها البليغ في سبر أغوار هذا الصنف من الإبداع الشعبي من حيث أشكاله ومضامينه، ومن أوسع اطلاعها على ما تنتجه الأقلام العربية والأجنبية المختصة في التراث الثقافي الشعبي من بحوث تلتقط منها الجديد منهجا ومواد، وقدرتها أيضاً على العمل الميداني حيث تحصل على متونها الشفاهية مباشرة من حملة الذاكرة التراثية فلا تكتفى باقتباس ما ورد في هذا التأليف أو ذاك، كما هو سائد لدى أغلب من يؤلف في مجالات الـتراث الشعبي المادي واللامادي. وها هي بهذا العمل الجليل الذي يتسم بالشمول قدر الإمكان، ودقة النظر والإستقراء النقدى، والذي قضت سنوات طويلة مثابرة على إنجازه، تقدم الإضافة المرجوة.

ويؤكد في مقدمته بأن هذا الكتاب سيصبح مرجعاً أساسياً لدراسة الأمثال الشعبية في جزء من عالمنا العربي . كما سيكون في هذا الزمن الذي نعاني فيه تفكك الأوطان بعضها عن بعض، دليلاً على أن الإعتقاد بضرورة أن تبقى البلاد كتلة واحدة وذات أمة واحدة هو إعتقاد شرعى ينبني على الأمل والإلتزام .

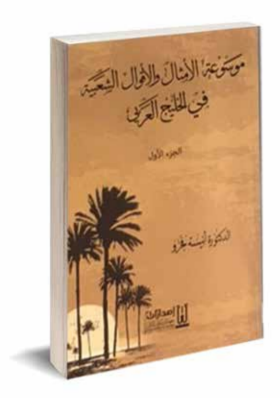
### تعريف المثل:

تذكر الباحثة أن تعريف المثل ليس بالأمر الهين، ومن الصعب تعريف تعريفاً جامعاً مانعاً، فهل هو الجملة المختصرة ؟

> أم هو التعبير المركز والعبارة الموجزة ؟ أم هو العبارة الموجزة ذات الإيقاع ؟ أم هو شيئ آخر لا كل هذا ولا ذاك ؟

كل هـذه التسـاؤلات والإجابة عليها تتطلب العودة إلى أهـم المراجع والكتـب التراثيـة التي تناولـت الأمثال الشـعبية وتوردهـا على النحـوالتالى:

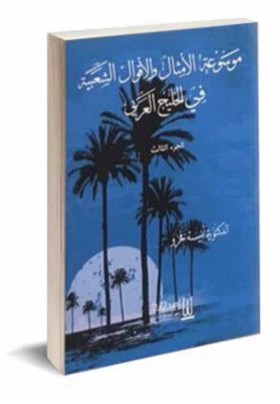
- 1. يعرف المثل أبو إبراهيم إسحاق الفاراي (المولود في أواخر القرن الثالث والمتوفي في 350 هجري) بأنه : ما ترضاه العامة والخاصة في لفظه ومعناه، حتى ابتذلوه فيما بينهم. وفاهوا به في السراء والضراء، واستدروا به الممتع من الدر، ووصلوا إلى المطالب القصية وتفرجوا به عن الكرب وهومن أبلغ الحكمة.
- 2. تعريف فريدريك زايل (1759 1805) المثل عبارة متداولة بين الناس، تتصف بالتكامل، ويغلب عليها الطابع التعليمي وتبدد في شكل فني أكثر إتقاناً من أسلوب الحديث العادي.
- 3. محمد رضا الشبيبي (1889 1965) يقول الأمثال خلاصة تجارب القوم ومحصول خبراتهم، وتتميز بالإيجاز والجمال البلاغي، ويحتوي المثل على معنى يصيب الفكرة في الصميم ويعبر عن التجرية.

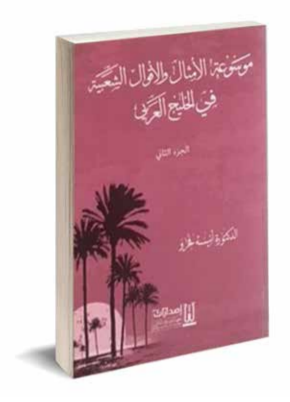


- 4. الإمام الزمخشري (1075 1144) في تفسيره (الكشاف): إن الأمثال لها شأن كبير في إبراز خبيئات المعنى، ورفع الإسناد عن الحقائق حتى تربك المتخيل في صورة المتحقق والمتوهم في معرض المتيقن والغائب كأنه شاهد.
- 5. تعريف دائرة المعارف البريطانية: المثل جملة قصيرة موجزة، مصيبة المعنى شائعة الاستعمال.
- 6. دائرة المعارف الفرنسية تقول: المثل صدى التجربة وهو اختصار معبر في كلمات قليلة.

### أما تعريف الكاتبة للمثل فتورده على النحو التالى:

يعتمد المثل على ثلاثة أركان: الإيجاز، والتشبيه، وإصابة المعنى. وفي ختام هذا العرض الموجز لهذه





الموسوعة الهامة نحتار كلمات غاية في الأهمية ذكرها أ. عبدالرحمن أيوب في تقديمه للموسوعة حيث قال: نحن نضع هذا العمل التراثي الجيد والمرجع الثمين في هذا الإطار: الإسهام بالمحافظة على تراث الأمة الثقافي . هذا دأب الباحثة الدكتورة أنيسة فخرو كما تثبته كتاباتها وإسهاماتها في الملتقيات البحثية في البحرين وخارجها بوضعها بين الملتقيات البحثية في البحرين وخارجها بوضعها بين أيدي القراء هذا المكنز بأجزائها الثلاثة، ستمكن الباحثين من تناول الأمثال والأقوال السائرة بناء على مناهج مستحدثة، تيسيراعادة التذكر من وظائفها ودلالاتها الضمنية وتلك المسكوت عنها ووظائفها ودلالاتها الضمنية وتلك المسكوت عنها من جهة أخرى، ولعلها بذلك تساعد على إدماجها في المنظومات التربوية حتى تنمي لدى النشئ القدرة على صوغ الحكم، والقول المكتنزوالإيجاز البليغ،

وحميعها من آيات البلاغة.

ونحسن بدورنا نتقدم للباحثة الدكتورة أنيسة فخرو بخالص التقدير والثناء لهذا الجهد العلمي والثقافي والإنساني الخلاق في إصدار موسوعة الأمثال والأقوال الشعبية في الخليج العربي والتي تضم (2162 مثلا) موزعة على ثلاثة أجزاء.

استغرق إنجاز هذه الموسوعة سنوات طوال قضتها الباحثة في البحث والتغيب والمفاضلة ومن ثم العمل على تصنيف هذه الأمثال بحسب الحروف الأبجدية تسهيلاً للباحثين والدارسين والمهتمين بمادة الأمثال الشعبية لكي يجدوا ما يبحثون عنه بمنتهى السرعة والسهولة.

آملين أن يستفاد من هذه الموسوعة على أوسع نطاق مسن قبل الجامعات والكليات والمعاهد والمراكز البحثية حفاظاً على التراث الإنساني، وضرورة الاستفادة منها في المحالات التربوسة والاحتماعية والثقافية.



# نافذة على الحكاية السّعبية البحرينية

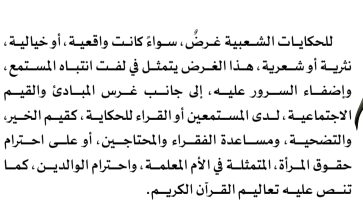
حكاية خنفس خنفسان

204

### أعاد صياغتها وقتم لها: الدكتوريوسف النشابه - مملكة البحرين

### ترجمتها: ميري رحمة

# حكاية خنفس خنفسان



كما أن كثيراً من الحكايات الشعبية، تسلط الضوء على الحقوق الزوجية، التي غالباً ما كانت تهضم، في ظل سلب المرأة حقوقها، كما تمتاز الحكايات الشعبية بانحيازها للفقراء، والمضطهدين، ضد الإقطاعيين، والحكام، والسلاطين الظالمين، فهي تغرسُ حب البطولة، وتدعو للثورة على الظلم، وترفضُ اللجوء للقوى الغيبية الشريرة، كالشياطين، والسحرة.



بيد أن الحكاية الشعبية، في الوقت الحاضر، لم تعد تحظى بالاهتمام الذي كانت تحظى به قبل عصر التلفاز والإنترنت، ولهذا ينبغي اتخاذ موقف من تهميش الحكاية الشعبية، لكي لا نفقد حمولاتها الثقافية والأخلاقية، وذلك عبر تقديمها لأطفالنا، وفي المدارس، وإشراكهم في تجسيد هذه الحكاية، من خلال حثهم على لبس الملابس المناسبة، أو تمثيل أدوار الرواة، أو تجسيد القيم التي تحث عليها الحكاية.

وهنا، لابد من التأكيد على دور وزارات التربية والتعليم في عالمنا العربي، من حيثُ الإمكانات التي يمكنُ لهذه الوزارات أن تتخذها لعدم تهميش الحكايات الشعبية، إلى جانب التعريف بأهمية هذه الحكايات، التي تربط الماضي، بالحاضر، بالمستقبل، وتبين مدى أهمية الحفاظ عليها، بوصفها جزءا من التراث الثقافي للأمة.

إذا ما نظرنا بإمعان للحكاية الشعبية، فإنها تحمل ما تحمل من إرثٍ يتصل بماضي كل ثقافة، كما أنها تجلي مبادئها وقيمها الأخلاقية لتطبق في الحاضر، أما المستقبل، فهو ذلك البعد الذي يمكن للحكاية أن تطرقه، من خلال إعدادها أبناء اليوم، لخوضه وفقاً للقيم النبيلة التي تؤكد عليها الحكاية، والتي تمثل تجل لقيم المجتمع.

وتتمثل أبرز العناصر الخاصة بالحكاية الشعبية، في «الفكرة» أو «الرسالة»، والتي تمثل الهدف الذي يحاول الراوي تحديده في القصة، إلى جانب «الحكمة»، التي يرغب الراوي أن ينقلها للمستمعين، بالإضافة لـ «الحدث»، وهي الأفعال التي تتخذ تسلسلاً منطقياً، يتعالا مع الشخوص، والأمكنة، والأحداث المتفرقة التي تدور حولها الحكاية. كما أن كل حكاية شعبية، لابد أن تتضمن إجابة على الأسئلة التالية: كيف حدث هذا؟ أين حدث؟ وبتضمين أين حدث؟ متى حدث؟ لماذا حدث؟ وبتضمين الحكاية إجابات عن هذه الأسئلة، تكتمل أركان الحكاية الشعبية.

كذلك، يتوجب على الراوي، أن يعمد لاختيار التراكيب اللغوية المناسبة، والجمل القصيرة، والتعابيرالمثيرة، والمؤثرات الصوتية التي يتلاعب بها الراوي، بغرض الجذب والتشجيع، إلى جانب الإيماءات التي تسهم جذب انتباه المتلقي.

ولا ينبغي للحكاية الشعبية أن تتضمن حواراتٍ معقدة، فاللغة البسيطة عنصر أساس من عناصر الحكاية الشعبية، التي عادةً ما تروى بلغة محكية. وعلى مستوى المطبوع، فإن الرسوم التوضيحية، ذات أهمية كبرى، إذ تجسد الأمكنة، والأوقات، والأحداث، والمشاعر، ولها القدرة على رسم المشاعر والإحاسيس على وجوه شخوص الحكاية. ولابد، فيما يتعلق بالرسوم التوضيحية، أن يتم اختيار الألوان الزاهية، والرسوم العفوية للأشكال، والأشخاص، والتي تتلاءم وسن الأطفال.

إن كل راوى يهدف إلى تحقيق عدد من الأهداف، أبرزها، إمتاع السامع أو القارئ، إذا ما كانت الحكاية الشعبية مكتوبة، وتنمية معارفه، وإيقاظ خياله، واستقطاب مشاعره، خاصة بالنسبة للأطفال، بالإضافة لإشراكه في التفكير، عبر حل الألغاز، وإيجاد حلول للمشكلات التي تواجه الشخوص في الحكاية.

بيد أن هناك العديد من التحديات التي تواجه راوي الحكاية الشعبية، أكان شفاهة، أو كتابة، ومنها، مشكلة اختيار القصص المناسبة، التي توافق احتياج الأطفال، وعدم وجود منهج تربوي حديث، يمكن الارتكان إليه في اختيار الحكاية، وتقديمها. كما يقع الكثيرمن الرواة في إشكالية التقليل من ذكاء الطفل، عبر تقديم الحكايات البسيطة، دون اعتبارات للفئة العمرية التي يقدمون لها هذه الحكاية. كما أن عدم وجود استراتيجيات، وأهداف واضحة، تحول دون امكانية اختيار الحكايات الشعبية المناسبة. أما على صعيد الحكايات الشعبية المكتوبة، فإن المجتمع العربي، ما يزال يعاني من ندرة الرسامين المتخصصين في انتاج الرسوم التوضيحية الخاصة بكتب الأطفال.



عبرهنده النافذة، سنسلط الضوء على حكاية من مملكة البحرين، وهي كذلك معروفة في دول الخليج العربي، هذه الحكاية، هي حكاية «خنفس خنفسان»، وهي حكاية تنتشرُ في العديد من الدول العربية، بصيغٍ مقاربةٍ.

ولهـذه الحكايـة هـدفُ تربـوي رئيـس، يتمثـلُ في اختيـار الأمـور الـتي تتناسـب وقدراتـك، كالمهنـة الـتي تعتقـد بانهـا تتناسـب وقدراتـك ومهارتـك، أو العريـس المثـاني للفتـاة، أو العـروس المثاليـة للفـتى، وفي هـذه الحكايـة التربويـة، جوانـب يمكـنُ للقـارئ أن يتلمسـها، حيـثُ أعدنـا صياغتهـا بشـكلٍ يتوافـق مـع الغـرض المـراد.

### حكاية «خنفس خنفسان»:

كان يا ما كان، في قديم الزمان، وسالف العصر والأوان...

جلسة خنفساء على عتبة الباب الخارجي، الذي يسمى «دروازة»، وهي تلبس ثوباً من الكتان، وفي

يدها الحناء، وقد سرحت شعرها، وتزينة بأحمر الشفاه. وفي هذه الأثناء، مربها نجار، وهو يحمل معه عدة النجارة، فقال لها: «خنفس خنفسسان، جالسة على الدروزان، متحنية ومتعچفه (مجدلة شعرها) ومتسحجة، ولابسة ثوب كتاب.. شتسوين؟».

فقالت الخنفساء: «أدور ليّ على ريل (زوج)». فقال لها النجار: «أنا أعمل أبواب، ودرايش، وكراسي، وطاولات، وكرافي (أسِرَة)، وأدخل فلوس واجد (كثير).. تتزوجيني؟»، فقالت له الخنفساء: «لا، أنا ما أتزوج نجار، كله گشبار (قشبار)، وغبار، وأصابعه منتفه».

فذهب النجار، ومرالحداد، ومعه أدوات الحدادة، وقال للخنفساء: «خنفس خنفسسان، جالسة على الدروزان، متحنية ومتعچفه ومتسحجة، ولابسة ثوب كتاب... شتسوين؟».

فقالت الخنفساء: «أدور في على ريل». فقال لها الحداد: «أنا اشتغل حداد، أصنع قفول البيبان، ومسامير ومناجل ومرابط للبقر والحمير،



ومناقيش ومناصب القدور، وعندي فلوس واجد... تتزوجيني؟». فقالت له الخنفساء: «لا، أني ما أتروج حداد، كله دخان، وعيونه مطربشة، وثيابه محروقة، وأصابعه سودان».

فذهب الحداد، ومرالبقال، فقال للخنفساء: «خنفس خنفسسان، جالسة على الدروزان، متحنية ومتعجفه ومتسحجة، ولابسة ثوب كتاب... شتسوين؟».

فقالت الخنفساء: «أدور في على ريل». فقال لها البقال: «أنا بقال، أبيع بقل، ورويد، وخس، وبيد نجان، والمشموم، والرازقي (الياسمين)، وعندي فلوس واجد.. تتزوجيني؟». فقالت له الخنفساء: «لا. ما اتزوجك.. أنت ريحتك بصل، وثوم، وبوبر».

فنصرف البقاء، ومربها فأروقال: «خنفس خنفسسان، جالسة على الدروزان، متحنية ومتعچفه ومتسحجة، ولابسة ثوب كتاب.. شتسوين؟».

فقالت الخنفساء: «أدور لي على ريل». فقال لها الفأر: «أنا الفأر، أدخل لبيوت، وآخذ اللي احتاجه من غير استئذان، ولا ينقصني شي في الدنيا، إلا زوجة.. فهل تتزوجيني؟». حينها، وافقت الخنفساء على الزواج من الفأر، فتزوجته وعاشت معه في بيت واحد.

اتفق الفأرمع زوجته الخنفساء، على أن يذهب إلى بيت جيرانهم، ويجلس على كيس (العيش) الأرز، فيما تذهب هي لتطلب منهم بعضاً من الأرز، للغذاء، وحينما يشاهدون فأراً ميتاً في كيس الأرز، سيتخلصون من كل الأرز في القمامة، حينها، تقوم الخنفساء بأخذ الأرزمن القمامة، لتمون به ييتها.

وبعد أيام، تذهب إلى بيت جيرانِ آخر، وتطلب منهم (الشكر) السكر، وما أن يجدوا الفأر في كيس السكر، فسيسرعوا لرمية في المقامة، وتقوم الخنفساء بدورها، في جلس السكر من القمامة إلى بيتها. هكذا تعودة الخنفساء على حيل زوجها الفأر، لتزويد بيتهم بما يحتاجون إليه من طعام، عبرالاحتيال على الجيران.

وفي أحد الأيام، احتاجت الخنفساء إلى بعض من (الدهن) السمن، فذهب زوجها الفأر، وجلس في سمن بيت الجيران. وحينما ذهبت الخنفساء لطلب السمن من الجيران، شاهدوا فأراً يسبح في السمن، فقرروا وضع السمن على النار، فاحترق الفأر، ورمى في الطريق.

رأت الخنفساء زوجها الفأر محروقاً، ميتاً، بلا حراك، فأخذت تندب حظها المنحوس، وتولول، وتقول:

جاني النجار يبغيني ما بغيته

وجاني الحداد يبغيني ما اخذته

وجاني البقال يبغيني ما تزوجته

وجيت انت يا فأري يا عمري ويا روحي وهذي اخرتي وياك؟١٩١

بكت الخنفساء، وبكا معها أولادها الفئران الصغار، وهم يرددون:

ویص ویص یا بونا

ویص ویص یا بونا

ويص ويص رحت وخليتنا

«خلصت السالفه وجات لحماره وعنفصت»



Monsieur souris lui a dit:

Moi je suis monsieur souris, je rentre dans les maisons et je prends ce que je veux et tout ce dont j'ai besoin sans permission des maîtres de la maisonet je ne manque de rien dans cette vie sauf d'une épouse. Veux tu m'épouser?

La coccinelle a accepté de se marier avec lui et ils ont vécu ensemble dans une maison commune. Monsieur souris, s'est mis d'accord avec son épouse, la coccinelle, qu'il aille chez la maison des voisins et dort dans le sac à pain en faisant semblant d'être mort, alors, son épouse la coccinelle vient chez ces voisins pour leur demande du pain. Lorsque les voisins voient monsieur souris dans le sac, ils jettent le pain car il est devenu souillé, et là, la coccinelle demande de récupérer le pain.

C'est ainsi que les choses se déroulaient, à chaque fois qu'elle a

besoin de sucre, de sel ou de bonbons, son mari, monsieur souris, se jette dans la nourriture et à chaque fois les voisins décident de la jeter et la coccinelle vient la récupérer.

Un jour, la coccinelle avait besoin d'une grande quantité de beure, son époux s'est dirigé chez les voisins et s'est jeté dans la jarre de beure en faisant semblant d'être mort. Pour le punir de ce qu'il a fait, la propriétaire de la maison, a décidé de mettre sur le feu, le beure

avec monsieur souris dedans, ensuite elle a jeté le tout dans la rue. Quand la coccinelle a trouvé son époux mort dans la rue, elle a commencé à pleurer, à hurler et se frapper les joues en disant: "le menuisier m'a demandé en mariage et je l'ai refusé, le forgeron m'a demandé en mariage et je l'ai refusé, l'épicier m'a demandé en mariage et je l'ai refusé. Et toi mon monsieur souris, tu étais ma vie et mon âme, hélas! C'est ainsi que ma vie a fini avec toi.

Elle pleurait, ses petits enfants pleuraient aussi et répétaient:

Wis wis ô notre père

Wis wis ô notre père

Wis wis ô notre père

Ainsi fini notre histoire....

"khalaset w malaset w jat al himara w 'ansafet".



La coccinelle lui a répondu:

Je suis assise sur le seuil de la maison et je cherche un mari.

Le forgeron lui dit:

Moi je suis forgeron, je fabrique des couteaux et les cadenas des maisons. Veux tu m'épouser?

La coccinelle lui a répondu:

Moi je n'épouse pas un forgeron qui revient, chaque jour à la maison, épuisé, avec ses yeux rouges par la fumée, ses vêtements noircis par la fumée et percés par les étincelles de feu.

Et alors qu'elle est assise près de sa maison, un épicier est passé près d'elle, tenant un panier "jafir" contenant beaucoup de légumes, il a dit à la coccinelle:

Coccinelle, coccinelle assise sur le seuil de la maison, bien coiffée, tatouée de henné et habillée de tissu de lin, qu'est-ce que tu fais là?

La coccinelle lui a répondu:

Je suis assise sur le seuil de la maison et je cherche un mari.

L'épicier lui dit:

Moi je suis épicier, je vends toutes sortes de légumes dans les maisons. Veux tu m'épouser?

La coccinelle lui a répondu:

Moi je n'épouse pas un épicier qui revient chaque jour, à la maison épuisé, avec des vêtements sales qui sentent l'oignon et l'ail, et qui dégagent de mauvaises odeurs.

Et alors, qu'elle est assise près de sa maison, monsieur souris est passé près d'elle, il a dità la coccinelle :

Coccinelle, coccinelle assise sur le seuil de la maison, bien coiffée, tatouée de henné et habillée de tissu de lin, qu'est-ce que tu fais là?

La coccinelle lui a répondu:

Je suis assise sur le seuil de la maison et je cherche un mari.



Rareté des illustrateurs spécialisés dans les livres pour enfants

Cherté de la réalisation des illustrations des livres pour enfants

Le conte de "Khenfus khanfusdzne" qui répandue dans la majorité des pays arabes a un objectif pédagogique :

L'auditeur doit choisir son cursus scolaire s'il est étudiant

Ou choisir la profession qui correspond à ses capacité

Et le plus important est le choix de l'époux idéal à la fille ou l'épouse idéale pour le garçon.

Le conte de la coccinelle: versions de certains pays arabes

 I – Du Royaume de Bahreïn (conte connu aussi dans les Etats Arabes du Golf)

Il était une fois une coccinelle qui vivait seule dans sa maison. Après avoir souffert de la solitude pendant longtemps, elle a décidé de chercher un mari convenable qui la rend heureuse et subvient à ses besoins et aux besoins de ses enfants quand elle en aura.

Un de ces jours, elle a pris soin de son apparence: elle a peigné ses cheveux, a mis du henné sur les mains, s'est habillée d'un "nafnouf" une belle robe faite en tissu de lin et s'est assise sur le seuil de la porte d'entrée de sa maison.

Et alors, un menuisier est passé près d'elle, tenant un panier "jafir" contenant des outils de menuiserie: une scie, un marteau et d'autres instruments. Il a dit à la coccinelle:

Coccinelle, coccinelle assise sur le seuil de la maison, bien coiffée, tatouée de henné et habillée de tissu de lin, qu'est-ce que tu fais là?

La coccinelle lui a répondu:

Je suis assise sur le seuil de la maison et je cherche un mari.

Le menuisier lui dit:

Veux tu m'épouser ? Moi je fabrique les portes et les fenêtres des maisons.

La coccinelle lui a répondu:

Moi je n'épouse pas un menuisier qui revient, chaque jour à la maison, épuisé, ses cheveux, ses vêtements et son corps pleins de scie de menuiserie.

Et alors qu'elle est assise près de sa maison, un forgeron est passé près d'elle, tenant un panier "jafir" contenant des outils de ferronnerie, il a dit à la coccinelle:

Coccinelle, coccinelle assise sur le seuil de la maison, bien coiffée, tatouée de henné et habillée de tissu de lin, qu'est-ce que tu fais là?



ce qui important pour la réception des enfants par la mimique, les gestes.

Il faut aussi penser à un langage simple dans le récit et le dialogue entre les personnages du conte.

Les illustrations explicatives ont une grande importance dans la personnification du lieu et dans l'expression des manifestations de la joie et la colère sur les visages des personnages ainsi que les spécificités de chaque partie du jour et de la nuit par la lune, les étoiles et les ténèbres ou le soleil qui éclaire le jour ou le froid de l'hiver et la chaleur de l'été et la beauté des fleurs et la verdure de l'herbe au printemps.

Il est primordial de choisir des couleurs vives et des dessins spontanés pour les formes et les personnages et les constructions adapté s à l'âge des enfants scolarisés..

Synthèse des buts importants souhaitables à réaliser par le conteur.

Le plaisir et l'amusement par la lecture

et les images qui accompagnent le texte.

Développement des connaissances et éveil de l'imagination de l'enfant ainsi que l'adoucissement de ses sentiments

La participation réelle dans la résolution de l'énigme ou le problème qu'affronte le personnage du récit.

Les défis et les difficultés :

Les problèmes des choix des contes qui correspondent aux besoins des enfants par les enseignants.

L'absence d'une approche pédagogique moderne dans certains livres utilisés par l'ignorance des nouvelles approches qui sont limitées aux écoles des enseignants.

La mésestime de l'intelligence de l'enfant en lui présentant des contes simplistes

La pauvreté des thèmes des contes populaires due à l'ignorance des objectifs fixés. l'ère de la télévision et internet et ici nous devons accorder de l'intérêt au texte du conte et ce que présente le conteur ou la conteuse que quelques écoles pourraient faire intervenir en les habillant des vêtements des grands mères.

Le rôle du ministère de l'éducation et de l'enseignement dans notre nation arabe doit rattacher le passé au présent et l'avenir en ce qui concerne les contes populaires qui sont considérés comme des éléments importants du patrimoine culturel.

Le passé est représenté par le texte du conte, le présent se manifestera dans l'initiation aux valeurs morales qui sont là confiance, la franchise, la jalousie pour l'aimée et la veillée au chevet de la princesse malade que l'élève rattache à la réalité qu'il vit.

L'avenir se manifeste quant à lui dans les moyens pédagogiques modernes.

Les éléments spécifiques au conte populaire.

L'idée ou le message. C'est le but que tente le conteur d'exposer dans l'histoire.

L'idée serait une sagesse que le conteur voudrait transmettre aux auditeurs.

Le fait ou l'événement.

Ce sont des actes qui se déroulent dans un enchaînement logique et qui concernent un thème général et qui décrit une personnalité principale et ses luttes contre d'autres personnalités.



Pour réaliser l'unité du fait nous devons répondre aux questions suivantes :

- 1. Comment le fait est arrivé?
- 2. Où c'est arrivé.?
- 3. Ouand cela est arrivé.?
- 4. Pourquoi cela est-il arrivé?
- 5. Production littéraire et pédagogique.

Le conteur doit choisir des structures linguistiques qui tendraient vers des phrases courtes où est présent l'actant

### Le conte "khanfus et khonfussane"



### Yousef Al-Nashabeh - Royaume de Bahreïn Traduit par : Miri Rahma

Le conte populaire est un récit réaliste ou imaginaire en prose ou en poésie.

Son but est d'attirer l'intérêt et le plaisir ou de cultiver les auditeurs et les lecteurs en leur inculquant les principes et les valeurs courants comme ceux du bien, du sacrifice pour venir en aide aux pauvres et aux démunis.

Et les contes populaires insistent sur les droits de la femme qui sont représentés par la mère qui éduque ainsi que le respect des parents comme il est indiqué dans les préceptes du Coran. Le conte populaire met en valeur les droits matrimoniaux qui ont été souvent occultés quand la femme n'avait aucun droit.

Les contes populaires de sont distingués par leurs prises de position pour les pauvres et les opprimés contre les féodaux,les gouvernants et les sultans oppresseurs.

Le conte populaire inculque l'héroïsme, la révolte conte l'oppression mais aussi contre la sorcellerie et les diables.

De nos jours les contes n'ont plus cette importance qu'ils avaient avant



### 

تشكلُ فضاءً لإقامة المهرجانات الوطنية وتصوير البرامج التلفزيونية «القرية التراثية» صورة البحرين القديمة بكل واقعيتها

216



#### التحرير

# تشكلُ فضاءً لإقامة المهرجانات الوطنية وتصوير البرامج التلفزيونية

# «القرية التراثية» صورة البحرين القديمة بكل واقعيتها

تزامناً مع احتفاء مملكة البحرين بأعيادها الوطنية، دشن وزير الإعلام البحرين، علي الرميعي، مشروع «القرية التراثية»، في منطقة (رأس حيان)، بالمحافظة الجنوبية، حيثُ احتضنت القرية «مهرجان وزارة شؤون الإعلام للاحتفاء بالأعياد الوطنية المجيدة»، مشكلاً هذا المهرجان، انطلاقة لهذه القرية، التي تمثل انتقالةً إلى بحرين الماضي، بإرثها الثقافي، وتراثها الشري، وبكافة المحمولات التي احتفظ بها شعب البحرين.

واستمر هـذا المهرجان، على مدى تسعة أيام (11 - 20 ديسـمبر2021)، متيحاً للمواطنين والمقيمين فرصة الاطلاع على هذه القرية بكل ما تحتويه، من إعادة تمثيل البحرين القديمة، بمبانيها، وأسواقها، وبيوتها، وعمارتها، إلى جانب استعادة الألعاب الشعبية، والأزياء المحلية، والعروض

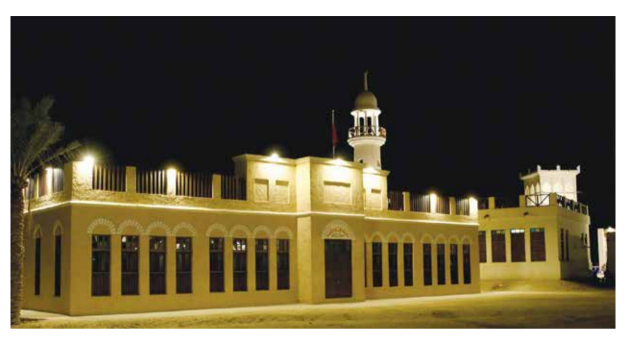




الشعبية الموسيقية، والأطعمة، والممارسات اليومية، والعادات والتقاليد، وغيرها من الأمور التي تشكل في مجملها، تراثاً وطنياً متأصلاً.

وتمثل هذه القرية التراثية، نموذجاً مصغراً للبحرين، بكل معالمها، وعمارتها، وتأريخها، وعراقتها، وتجليات ممارسات أناسها، التي حفرت في ذاكرت الأجيال، إذ يشكل التجوال في هذه القرية، ارتحالةً في الزمان، تعودُ بالجمهور إلى ماضيهم الأصيل، وإلى ما عاشه الآباء والأجداد من حياة بسيطة، ملئى بالمكنوزات التراثية التي أبدعها العقل الجمعي، والتي تشكلت مستجيبةً للظروف آنـذاك، وما جادت به الأرض مـن موارد وعطايا، إلى جانب ما أبدعت ألثقافة الشعبية، من تكيفات، وأساليب عيش، وثقافة مادية، تشكلُ في مجملها ميراثاً وطنياً وشعبياً تحرصُ الأمم على حفظه، وتخليده، وهو ما تهدف إليه «القرية التراثية» التي إريد من وراء إنشائها، إحياء هذا الإرث الثقافي والمعماري، والحفاظ عليه، والتذكيربه، إلى جانب الترويج له بوصفه الإرث الثقافي الذي تفخربه البحرين وشعبها.





وفي هـذا الصدد، أشار وزير الإعالام إلى أن هذه الاحتفالية التي نظمتها وزارة شؤون الإعلام، هي «مشاركة واحتفاء بمنجزوطني نعمل على إبرازه في أعيادنا الوطنية المجيدة، إذ تمثل هذه القرية، بما تحتويه من مرافق، جانباً مهما من قصة مملكة البحرين ومسيرة تطورها المتصلة بالإنسان والعمران على هذه الأرض الطيبة».

وأكد وزير الإعلام، بأن هذه القرية «منجز وطني يوثق مسيرة تنموية متصلة بالإنسان والعمران»، مبيناً بأن هذه القرية «هي أحد مشاريع وزارة شؤون الإعلام، لتعزيز الهوية الوطنية البحرينية، وكان من المقرر افتتاحها قبل عامين، بيد أن ظروف الوباء حالت دون ذلك».

هـذا، وإلى جانب افتتاح القرية للجمهور، في بعض المناسبات، وجعلها مكاناً لإقامة المهرجانات الوطنية، فإن القرية بما فيها تشكلُ فضاءً لإنتاج الأعمال التلفزيونية والدرامية، وقد سبق للقرية، قبل تدشينها الرسمي، أن استضافت برنامجاً تلفزيونيا بعنوان «السارية»، والذي يمثل برنامجاً رمضانياً بتيمة شعبية تراثية. كما أن القرية





ستكون متاحة للمنتجين والمخرجين، لتصوير أعمالهم الدرامية، وبرامجهم الوثائقية.

كماتتيح القرية إمكانية الاستفادة من مرافقها في المهرجانات التي ستستضيفها، عبرتمكين الأسرالمنتجة من عرض منتجاتها، وتمكين الشباب والمهتمين بالتراث، من أفراد وجهات، للاستفادة من الإمكانات التي تقدمها القرية، لعرض كل ما يتصل بالثقافة الشعبية البحرينية.

بالإضافة لذلك، استضافت القرية عدداً من المسلسلات التراثية الخليجية، التي صورت في أروقتها، إذ استقطبت، منذُ الإنتهاء من إنشائها، العديد من المنتجين والمخرجين من الخليج العربي، نظراً لكونها تشكل استيديو تصوير واقعى. كما أن القرية تمثلُ مشروعاً رائداً في المنطقة، تكمن أهميته بأبعاده التاريخية والثقافية والفنية والاجتماعية، إلى جانب البعد الاقتصادي، الذي يجعلُ منها صرحاً بحرينياً بارزاً، يحفظ للبحرين تاريخها، ومعلماً ذا أهميةٍ لحفظ تراثها.

ومنذُ الإعلان عن إقامة مهرجان وطني في القرية التراثية، توافدت أفواج المواطنين والمقيمين لزيارتها، والاستمتاع برؤية البحرين القديمة كماتم إعادة



تجسيدها، وعيش تجربة التنقل بين أمكنتها، وتذوق المأكولات الشعبية، والتمتع بالعروض الموسيقية التراثية، والاطلاع على جانب من تاريخ البحرين، الذي عرض عبر متاحف مؤقتة ، احتوتها المباني ، كمبني وزارة الداخلية ، الذي استعرض أساليب ممارسة المرور قديماً ، إلى جانب مبنى المستشفى، وكيف يتم التطبيب فيه، ومبنى البريد، والأسواق القديمة.

### عطف نسق

# البحث العلمي ونكران الذات

كثيرا ما يلفت انتباهنا ما يعمد إليه كبار الباحثين في البلدان المتقدمة، من استهلال أعمالهم التي تُعدّ لحظات فارقة في اختصاصهم المعرفي، بديباجة شكر لكل الذين أفادوا منهم في المجال الذي عمدوا إلى الكتابة فيه. يذكرون على وجه الدقة الحوارات التي كانت والمناقشات التي حصلت والتساؤلات التي طرحت والمراجعات التي تمّت. هذا قبل أن يعرض الباحث إلى الأعمال التي تناولت موضوعه. يبرز النتائج التي وصلت إليها والمصاعب التي اعترضتها. ثم يعلن فيم هو يريد أن يستأنف البحث من جديد: البراديغم الذي ينطلق منه، يحرك الفكرة لديه، يحدد منهجيته ويمده بالفرضيات التي ينطلق منها. فالبحث العلمي ليس انطلاقا أبديا من اللحظة الصفر. كأن المسالك المطروقة لم يطأها أحد. وكأن المشاغل التي أقضت مضاجع أجيال من الباحثين والعلماء فضاءات بكر، تنتظر على الدوام، الفاتح الذي أوتي من العلم ما لم يتح لمن سبقوه.

ومن هذا المنطلق فإن الباحث ينبغي أن يبني على ما استقام في مجاله الذي يبحث فيه من تراكم معرفي. مسؤوليته العلمية أن يتقصى البحث في ذلك، وأن يجمع عناصره وأن يتحرى على وجه الدقة وضع المسألة التي يزمع النظر فيها حتى لا يكون الأفق الذي رسمه لنفسه دون ما بلغه الباحثون قبله. وحتى يتسع له أن يستأنف النظر من حيث توقف.

وفي السياق نفسه ينبغي أن يحدد منهجه وأن يكون أمينا في نسبة المستويين النظري والتطبيقي فيه إلى أهله، وألا يتصرف وكأن الأمر انطلق معه، متغاضيا عن كل الجهود التي بذلت من أجل الوصول به إلى المستوى الإجرائي الذي وصل إليه. ولعله من الصعب أحيانا الوصول إلى كل الأعمال التي أنجزت في مجال البحث المخصوص لكن من غير اللائق ألا ننتبه إلى الأعمال الدالة التي تمثل لحظة معرفية مهمة في الاختصاص الذي ننتسب إليه. ذلك أن البحث في مجال المعرفة ليس مشغل واحد فرد أو قضية جماعة اثنية بعينها. وإنما هو كوني الأبعاد، إنساني السمات، لا يعترف بحواجز. ولا ينتهي عند قومية من القوميات. وبسبب من ذلك تداخلت الاختصاصات داخل المخابر التي باتت تضم أجيال الباحثين من طلبة الماجستير إلى كبار الأساتذة. تخطى العمل المشترك الحدود وقامت اتفاقيات التعاون بين فرق البحث من البلدان المختلفة. وضعت برامج الدراسات المتكاملة. وأقيمت الندوات المشتركة. وكان الإشراف المزدوج على الباحثين من الثمار الطبيعية لكل ذلك. لا يستنكف أحد من استفسار أحد ولا يجد غضاضة في طلب المساعدة من زميل له مهما كان قريبا منه أو بعيدا عنه.



وإنه لأمر غريب ما نجده عند بعض باحثينا من حرص على تغييب أسماء كبار الباحثين الذين أفادوا منهم. فتراهم يعمدون إلى إثارة القضايا وشرح المصطلحات والتوقف عند المفاهيم، وكأنهم أول من التفت إليها. والأدهى أحيانا أنهم يستندون إليهم دون ذكر أسمائهم. يحرصون على طمس ذاكرتهم والحال أن ما يعمدون إليه هو إساءة إلى أنفسهم قبل أن تكون لهم. ذلك أن الإقرار للباحث بنسب في مجال البحث المعرفي إنما يحتكم أول ما يحتكم إلى المصداقية والنزاهة والخلق الرفيع.

والقول بضرورة الاعتراف بفضل السابقين لا يعني تقديسا لهم وامتناعا عن مناقشتهم حيث ينبغي أن يناقشوا ومراجعتهم حيث ينبغي أن تكون ثمة مراجعة. فليس من شك في أن البحث العلمي منذور أبدا للمساءلة والتقييم واستئناف النظر. ولكن ذلك ينبغي أن يدور في كنف خلق علمي لا يتراجع عن الإصداع بالرأي دون غبن الآخرين من العلماء حقهم من الاعتراف بالفضل. وثقافتنا العربية الإسلامية تعدّ من أعرق المدارس في هذا المجال. «(...) قال أبو جعفر: وسمعت أبا إسحاق يقول: إذا قال سيبويه بعد قول الخليل» وقال غيره «فإنما يعني نفسه، لأنه أجل الخليل عن أن يذكر نفسه معه (...)» أ. فلا مخالفته شيخه الرأي حالت دون إجلاله. ولا إكباره إياه منعه من إبداء رأيه.

وعندما نقول بضرورة المصداقية في التوثيق، والتمسك بالأخلاق في إقرار السبق لأهله كان طبيعيا أن يتوقع الباحث اعتبارا لذلك، أمرين إما أن تلتفت الجماعة إلى ما أنجز لعده لحظة من لحظات صياغة المعرفة. توليه ما يليق من اهتمام. تأخذ منه ما تراه يستجيب إلى طبيعة العلم. وتعدل منه ما تراه جديرا بالمناقشة. أو أنها تدعه ولا تلتفت إليه.

إن التواضع والنزاهة والمصداقية والتزام شرائط الموضوعية من العناصر الأساسية التي يحتاجها الباحث قبل استفراغ الجهد في عمله الذي يتطلع إلى إنجازه.

فالبحث العلمي أخلاق قبل كل شيء ونكران للذات واعتراف بالجميل.

#### أ.د. محمد بن عبد الله النويري



officiel brille largement par son absence, là où devrait s'imposer une politique culturelle équilibrée rejetant toute forme d'isolement et capable de démocratiser le droit au musée. Deuxièmement : répondre aux besoins de ces musées en matière d'accompagnement scientifique et pratique, sans que soit pour autant confisqué le droit des communautés à faire valoir l'idée qu'ils se font de leur identité et de la gestion de leurs symboles en accord avec leur dynamique propre.

Le musée, institution culturelle moderne, a un dénominateur commun avec l'héritage culturel matériel et immatériel des oasis : c'est la nécessité d'assurer la conservation de ce patrimoine dont l'une des significations est la lutte contre le temps et l'oubli. On ne s'étonnera pas, de ce point de vue, de voir se développer dans les régions sahariennes et présahariennes, mais aussi dans les zones oasiennes et sur ce qui ressemble à leur périphérie une prise de conscience muséologique en gestation, en même temps que des initiatives visant à collecter et à exposer des pièces rares ainsi que des objets artistiques ou artisanaux et d'autres productions relevant du patrimoine local. De telles initiatives muséologiques qui s'étendent



au Maroc, par exemple tout au long des Dorsales orientales et méridionales de la chaîne de l'Atlas, ont donné naissance à des musées "identitaires" qui se caractérisent certes par la présence de certains éléments et l'absence d'autres, mais dont le plus bel acquis est sans doute leur appartenance à leurs communautés et le fait qu'ils constituent une réponse à l'échelon local à un ou plusieurs besoins culturels, sociaux et économiques.

L'auteur s'est efforcé à travers ce travail de mettre en lumière ces initiatives muséologiques "identitaires". Il a également tenté d'ouvrir certaines pistes de réflexion pour en améliorer le fonctionnement et renforcer leur impact sur le développement local dans les oasis, de sorte à faire de ces musées locaux autant d'institutions éducatives et culturelles œuvrant au service de la société et capables de contribuer à sa promotion et à la sauvegarde de sa mémoire, en conformité avec les directives du Conseil mondial des musées, l'ICOM, mais aussi avec les législations nationales et les chartes internationales relatives à la protection du patrimoine naturel et culturel, matériel et immatériel.

# LES MUSÉES CONSACRÉS AU PATRIMOINE POPULAIRE DANS LES RÉGIONS OASIENNES DU MAROC De l'initiative à l'impact sur le développement

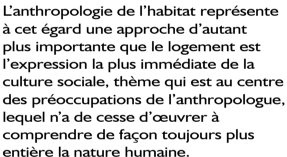


#### **Radhouane Khedid - Maroc**

L'étude vise à faire connaître le monde des musées oasiens en vue de contribuer à rationaliser les approches dans ce domaine et de permettre à ces institutions de participer encore davantage à la préservation de la mémoire et du patrimoine des communautés locales. L'auteur espère que son travail constituera une première plateforme scientifique propre à améliorer la capacité des musées "identitaires" à participer à la transmission la plus efficace des acquis et expériences originelles, d'une génération à l'autre. Il espère en outre que ce travail constituera un appel à développer les moyens mis en œuvre pour valoriser l'héritage local dans ses deux volets matériel et immatériel, ce qui ne peut qu'avoir un impact encore plus grand sur la vie des populations locales et sur le patrimoine lui-même.

L'un des objectifs fondamentaux de l'étude est de contribuer à soutenir et à orienter les initiatives culturelles concernant les oasis et autres zones similaires au Maroc. Bien des personnes profondément attachées au patrimoine local mais aussi de nombreux collectionneurs passionnés par les pièces anciennes œuvrent aujourd'hui à la création d'espaces à caractère muséologique. Leurs initiatives sont révélatrices d'au moins deux aspirations fondamentales. Premièrement: permettre aux populations locales de s'approprier en totalité et de valoriser les éléments de leur identité en leur assurant un emplacement qui les inscrive dans la vie présente plutôt que de les laisser prisonniers du passé, chose d'autant plus nécessaire que de telles initiatives surviennent dans un contexte où le projet institutionnel





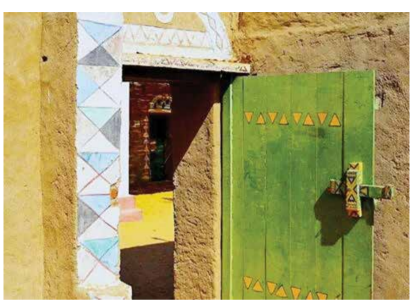
Le lien est donc étroit entre l'anthropologie et l'habitat. Les spécialistes ont à cet effet développé diverses méthodes qui ont trouvé des applications dans de nombreux domaines. L'habitat constitue en outre un des sujets les plus attractifs pour les chercheurs de tous horizons qui y trouvent matière à réflexion, tout en œuvrant à l'enrichir. La recherche en anthropologie pourrait de la sorte devenir d'un réel apport pour l'architecte, notamment lorsqu'il s'agit de déterminer les besoins et exigences essentielles de l'utilisateur qui a recours à ses services. L'architecture elle-même



se doit d'être toujours au plus près de la culture de chaque société.

Les anthropologues se sont penchés sur l'habitat en tant qu'il constitue l'élément axial des fonctions sociales des individus et qu'il demeure étroitement lié au système de parenté et de conjugalité en même temps qu'il influe sur le réseau de relations qui se tissent au sein de chaque société, notamment à l'échelon familial. Les études anthropo-sociales, notamment au niveau des sociétés primitives, décrivent et classent de façon détaillée les différents systèmes de logement et d'occupation des espaces construits après la conclusion des mariages. De quelle façon vit-on avec la famille de l'époux, et de quelle façon avec celle de l'épouse ou de l'oncle de cette dernière ? Comment le couple vit-il lorsqu'il a fait le choix de l'indépendance ? Ces questions et bien d'autres sont au cœur du travail de l'anthropologue.

# L'HABITATION TRADITIONNELLE DANS LA RÉGION D'EL MAHS AU SOUDAN Étude anthropologique



#### **Mohammed Messad Imam Afifi - Egypte**

Il serait difficile d'étudier le cadre matériel de l'habitat dans un environnement donné sans prendre en compte l'expérience des hommes et l'organisation sociale dans laquelle ils se meuvent. Les cadres ainsi que les contextes matériels sont en effet bien plus qu'un simple périmètre où s'observent les comportements les plus divers des membres d'une société, ils constituent autant de composantes de la vie en commun qui influent sur de tels comportements. Mais bien plus importants que ces cadres matériels sont les multiples expressions des cultures elles-mêmes et des valeurs dont elles sont porteuses. De telles expressions revêtent diverses formes qui ont un impact sur les différents aspects de ces cadres physiques, y compris leur architecture, leurs fonctions et les significations qu'ils recèlent.

De là vient l'intérêt de l'anthropologie pour l'habitat, un logement ne pouvant être édifié de façon aléatoire et devant se conformer à la culture spécifique à chaque société et à la nécessité d'en exprimer les significations particulières.

On comprend dès lors que l'habitat ait toujours constitué l'un des sujets d'étude de l'anthropologie, outre qu'il représente l'une des actualisations matérielles de la culture d'un peuple. L'intérêt accru pour ce thème et le développement des études anthropologiques ont fait qu'une autre branche relevant de l'anthropologie appliquée, "l'anthropologie de l'habitat", est venue s'ajouter à ces études. Ce nouveau type de réflexion porte en général sur l'habitat spécifique aux sociétés primitives, en tant qu'introduction aux études sur les particularités culturelles de ces sociétés.

# LES ASPECTS ANTHROPOLOGIQUES DE LA HADHRA (SÉANCE) KAIROUANAISE DE SIDI BOU ALI

#### **Constances et mutations**

#### Kacem Béji - Tunisie

L'étude thématique des tariqas et des coutumes patrimoniales qui constituent autant de spectacles culturels où se manifestent des formes de signification incite à penser à la coutume comme une forme stéréotypée portant en ses replis l'essence d'un comportement qui fait sens au sein d'un environnement audiovisuel.

Cette étude a d'abord pour objet de mettre en lumière une tariqa ethnique toujours vivace et de déterminer son cadre scénique, gestes et mouvements étant révélateurs d'aspects mélodiques, sociaux et raciaux d'un spectacle recelant des significations externes et internes où se manifestent les finalités aussi bien exogènes qu'endogènes des activités culturelles.

Étant lui-même originaire de la région concernée et ayant assisté à des spectacles donnés par les tariqas en diverses occurrences sociales et culturelles, spectacles qui se sont e fait multipliés à travers le temps, l'auteur estime que ce type d'événement musical qui a cours dans le centre et les zones côtières de la Tunisie, se manifestant à travers une grande diversité de pratiques scéniques, appelle une lecture concertée et incite à donner un aperçu de ces pratiques aux musiciens et aux chercheurs travaillant dans ce domaine.

L'auteur est, en particulier, attentif à l'émotion visible produite par ces



spectacles sur les amoureux des tariqas soufies, qu'ils soient musiciens ou simples auditeurs. Le goût pour ces formes musicales et la fine perception de leurs modalités sont révélateurs de multiples cheminements (sociaux, musicaux, mimétiques...) qui posent diverses questions, notamment :

- De quelle tariqa relève la hadhra (séance) de Sidi Bou Ali?
- Comment cette tariqa est-elle pratiquée ?
- Doit-elle être classée dans la catégorie des arts populaires de type ethnomusical?
- Jusqu'où s'étendent ses fonctions et ses significations sociales?
- Ce mode qui relève de la tariqa doit-il être considéré comme un moyen de médication par la musique?

L'étude devra se fonder sur des informations éclairant la recherche sur le terrain, laquelle s'appuiera sur un sondage des opinions des experts et spécialistes travaillant sur place, ouvrant sur la possibilité que ces manifestations scéniques soient des formes culturelles dont l'existence même définirait sur le plan sociologique ce type de musique.



Ce legs contient en effet des pièces de valeur qui ne demandent qu'à être mises au jour, classées et documentées avant d'être analysées sous leurs différents aspects afin qu'en soient révélés la composition et les éléments constitutifs, que soient comprises les visées de leurs créateurs, déterminés les styles et formes artistiques que ces derniers ont développés à travers la conception et la finalisation de ces pièces et, en même temps, révélés les formes d'interaction entre ces œuvres inspirées du soufisme, en tant que legs sacré de l'Islam, et des œuvres venues d'autres horizons socioculturels, certaines sans rapport aucun avec les croyances religieuses, d'autres pouvant être liées à des croyances et à des héritages antéislamiques.

Ce legs est, du point de vue de l'auteur, le produit d'une culture universelle dont la plupart des racines ethnographiques dépassent l'aire géographique où cette culture s'est développée et dont le substrat historique nous ramène à des âges très lointains qui précédent la période de leur apparition et de leur

diffusion.

Proche de ce champ musical patrimonial qu'il connaît d'expérience, l'auteur a choisi de consacrer ses recherches à l'ensemble des pratiques du chant et des formes musicales propres à la tariqa soufie populaire appelée la Aïssaouia qui sont présentes dans la majorité des régions de la Tunisie.

L'étude est subdivisée en trois parties. Dans la première, l'auteur essaie de mettre en évidence les racines de cette organisation soufie et les conditions dans lesquelles elle est née et s'est répandue à travers les régions. Il recense dans la deuxième partie l'ensemble des pratiques rituelles de base adoptées par les adeptes de la tariqa soufie en Tunisie, ainsi que leurs caractéristiques orales et vocales. Il procède dans la troisième partie au repérage des développements les plus importants qui ont marqué les œuvres de la Aïssaouia, ainsi que les principales mutations survenues au niveau des pratiques musicales et des fonctions qui y sont liées, à travers la Tunisie.

## LA MUSIQUE DE LA TARIQA AÏSSAOUIE ET SES DÉVELOPPEMENTS EN TUNISIE



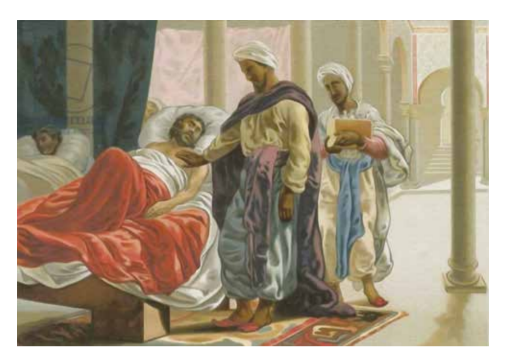
#### **Hichem ben Amor - Tunisie**

Tout patrimoine se répartit en "patrimoine matériel" (bâtiments, outils et autres artefacts) et "patrimoine immatériel" (idées, théories, coutumes, croyances, voire aspirations, espérances, mais aussi l'ensemble de l'héritage enregistré sur divers supports matériels, la pierre et le papier ou la mémoire, qu'elle soit individuelle ou collective, des hommes, comme c'est le cas pour les récits oraux transmis à travers le temps sous la forme de récits, contes, usages, proverbes, dictons, chants, et autres productions de l'esprit).

Parmi ces importantes productions "immatérielles", l'auteur met l'accent sur les recueils de chants et de compositions musicales adoptés par les adeptes des tariqas soufies populaires. Il s'agit à cet égard de productions orales transmises de génération en génération,

le plus souvent par l'apprentissage direct, et recelant de nombreuses données historiques ainsi que des informations relevant de l'anthropologie culturelle et sociale. Ces données révèlent diverses situations et réalités propres à la structure sociale qui est à la base de la pyramide où se sont formées ces différentes organisations appelées tariqas. C'est du reste cette base sociale qui nourrit l'ensemble des pratiques et usages qui ont cours au sein de ces tariqas et qui sont, au départ, liés aux croyances religieuses mais où ces formes d'expression artistique et/ou esthétique ont fleuri et n'ont cessé de s'amplifier et de s'accumuler à travers le temps.

Les recherches relatives à ce legs qui n'a cessé de s'enrichir d'un siècle à l'autre ressemblent par certains aspects aux fouilles archéologiques.



L'histoire moderne du Maghreb doit être expliquée en mettant l'accent sur les crises et catastrophes démographiques qui ont frappé les populations de la région, mais aussi en examinant les causes de ces fléaux, les facteurs qui y ont contribué, leurs manifestations ainsi que leurs impacts négatifs tant sur la société que sur les pouvoirs en place.

L'auteur mentionne à la fin de cette étude les résultats auxquels il est parvenu à travers l'examen des manuscrits. Ces résultats sont nombreux, mais seuls quelques exemples ont été retenus dont on peut citer ce qui suit :

 La culture populaire maghrébine a contribué dans sa diversité à conserver la mémoire collective de ces crises, grâce à son patrimoine de chansons, de poésies rimées (zajal), de proverbes et de contes populaires, palliant d'une certaine façon les vastes oublis de la culture savante.

- On constate une sorte de consensus au Maghreb, en général, et plus particulièrement en Algérie, autour des noms donnés à ces fléaux.
- Des disparités apparaissent, par contre, notamment en ce qui concerne les orientations et attitudes à adopter quant aux moyens de se prémunir ou de se protéger contre ces maladies et épidémies. On le voit notamment dans les écrits d'éminents théologiens tels que Hamdane ben Othman Khoudja ou Abou Hamed Al Arabi.
- La conviction qui avait cours chez le commun des gens était que ces fléaux étaient la conséquence de leurs péchés et de leurs manquements à la foi.
- Il existe autour de ces fléaux et des multiples explications qu'ils ont suscitées un rapport dialectique entre l'historien et le faqih (théologien, exégète du Coran), d'un côté sur la base de pratiques sociales, de l'autre d'arguments charaïques

## MALADIES ET ÉPIDÉMIES DANS LA CULTURE MAGHRÉBINE

### Significations et symboliques



#### Hamdadou ben Amor - Algérie

Maladies, épidémies, famines et autres fléaux naturels constituent autant de facteurs qui sont à la base du figement et de la stagnation des structures et des cadres économiques et sociaux. En termes plus généraux, on pourrait dire que ce sont ces facteurs qui expliquent l'hémorragie démographique qui a affecté les sociétés du Maghreb depuis le XVe jusqu'au XIXe siècle, en passant par les seizième, dix-septième et dix-huitième siècles. C'est en effet à partir du moment où les populations européennes ont commencé à se débarrasser de ces fléaux que ces populations sont, au contraire des populations maghrébines, entrées dans l'ère des grandes mutations, dans tous les domaines.

La mémoire des maladies et des épidémies dans les pays du Maghreb s'est traduite dans la culture populaire par un ensemble d'actes et comportements reflétant les peurs ancestrales. De même, l'apparition cyclique de telles crises sanitaires a-telle entraîné des formes de médication et de prévention qui se situent en dehors de tout contexte scientifique. L'on a vu ainsi les gens se ruer vers les charlatans et autres pseudo guérisseurs, et hanter les saints et les mausolées à la recherche d'une bénédiction ou d'un chemin pour guérir de ces maux et échapper à la mort, l'idée communément admise étant que le salut ne pouvait venir de la médecine.

## UN VOYAGE EN TERRE D'ENTRAIDE ET DE COOPÉRATION

# Sur certaines pratiques sociales, rites et cérémonies à Wadi Moussa, en Jordanie



#### Fatma Nasser al Hassanet - Jordanie

#### **Mansour Abdulaziz al Chuqairat - Jordanie**

L'étude vise à mettre en lumière certaines pratiques sociales ainsi que des rites et des cérémonies à caractère patrimonial dans la région de Wadi Moussa, en Jordanie, en mettant l'accent sur les principales coutumes accompagnant ces célébrations. La recherche s'est construite autour du témoignage d'une vieille femme âgée de 82 ans qui a vécu les événements de la période concernée.

Les auteurs se proposent de souligner dans le courant de cette étude certaines pratiques et cérémonies qui avaient cours en Jordanie, en axant leur recherche, dans la région de Wadi Moussa et ses environs, sur des événements sociaux tels que les fiançailles, le mariage, la circoncision, la moisson, la visite des mausolées.

Seront également mis en évidence les pratiques qui accompagnent ces rites et coutumes où se manifest le mode de vie et de pensée de l'une des générations de la population de la région, à une époque complètement différente de la nôtre.

La conclusion comportera l'ensemble des résultats auxquels les auteurs sont parvenus après la recension et l'analyse de ces pratiques et coutumes.



des centaines de familles et qui se poursuivent encore en raison du nombre important de bâtiments qui risquent à tout moment de s'effondrer sur leurs occupants. Le danger pour la vie même de certaines familles est en effet imminent, du fait de l'usure qui fragilise les toits et les escaliers, des fondations grignotées par les rats et de bien d'autres facteurs. Il était donc nécessaire d'intervenir sans délai pour que ne se perde pas tout un héritage qui tente de se maintenir en dépit des changements et mutations accélérés.

L'étude s'arrête aux limites du quartier de la Casbah où l'auteur a vécu parmi ses habitants et passé toute sa période de maternité à écouter les conseils et mises en garde de certaines de ses femmes dont il s'avère aujourd'hui qu'ils véhiculaient implicitement des valeurs auxquelles les femmes confèrent un statut préventif encore plus affirmé pour ce qui est de la protection du nouveauné et des traitements à prévoir en cas de maladie. L'auteur a réussi à noter diverses données qui reflètent la vision des femmes du quartier, lesquelles sont toutes soucieuses de la voir appliquer à la lettre leurs recommandations qui d'ailleurs commencent avec les débuts de la grossesse.





Elle a pu en outre constater que beaucoup de femmes cachaient leur grossesse à leurs voisines, voire à certaines de leurs parentes, par peur de l'envie et du mauvais œil. Beaucoup d'habitantes de la Casbah ont en outre tendance à se prononcer sur le sexe de l'enfant sans passer par la gynécologue, mais en observant la forme du ventre de la future maman. Si celui-ci tend à gonfler dans le sens de la longueur, c'est que le nouveau-né sera un garçon, si le ventre a par contre tendance à s'arrondir, il s'agira d'une fille. Si c'est un garçon qui apparaît en rêve à la mère, c'est qu'elle va donner naissance à une fille, et l'inverse est tout aussi vrai.

## RITES ET PRATIQUES D'ACCUEIL DU NOUVEAU-NÉ À LA CASBAH D'ALGER



#### Fatima Skoumi - Algérie

Diverses sont les croyances populaires qui, au long de l'histoire, se sont répandues dans les différentes régions du monde arabe, et multiple le rôle qu'elles ont joué dans l'imaginaire autant que dans le vécu des hommes. Même si le monde n'a cessé d'évoluer, elles sont restées présentes, notamment dans les sociétés encore attachées à leur culture traditionnelle ou à cette culture populaire, au sens large, qui fait que les gens s'accrochent facilement au passé ancestral et à des détails profondément enracinés dans le temps qu'ils ne cessent d'embellir. À cet égard, des pans entiers de la terre arabe demeurent imprégnés du parfum du passé et prêts à exhiber leur singularité.

Parmi les coutumes qui tentent de résister, l'auteur cite les rites accompagnant la venue au monde du nouveau-né. Chaque société a en effet des spécificités qui lui sont propres et des particularités qu'elle partage avec d'autres. La Casbah a, quant à elle, une singularité que l'auteur a eu la chance de connaître de près pour avoir vécu parmi les habitants du quartier sur une période d'au moins douze ans. Cette expérience, elle la considère comme d'autant plus importante qu'elle s'inscrit dans le cadre des croyances populaires que tout herméneute considère comme porteuses de signes et de significations reflétant un ordre culturel remontant loin dans le temps.

L'auteur se contentera dans le cadre de cette étude de recenser ces croyances et d'en regrouper les composantes. Mais c'est déjà une véritable course qu'elle engage contre le temps qui menace beaucoup d'entre elles de disparition, en raison des opérations de déplacement qui ont touché

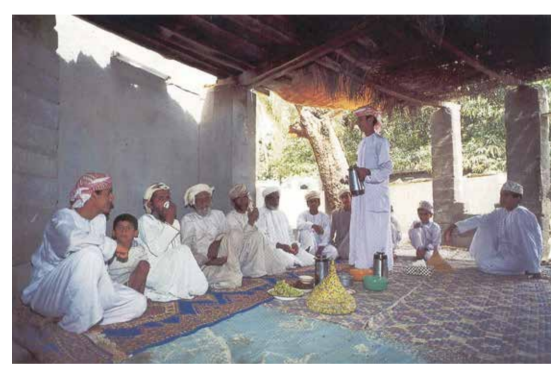


diverses catégories de la population à l'œuvre de préservation de l'héritage culturel et de documentation de ses différentes composantes, grâce au potentiel participatif qu'offrent ces réseaux, et cela pour la première fois sans doute dans l'histoire de l'humanité. De même ces réseaux ont-ils donné à l'ensemble des citoyens, et non plus aux seules élites, l'opportunité d'apporter leur contribution à la production de contenus au service du patrimoine culturel, de sorte que n'importe quel citoyen a désormais la capacité de se transformer dans le même temps de simple consommateur en consommateur et producteur de matière culturelle.

Le Sultanat d'Oman est l'un des États qui accordent une grande importance au patrimoine culturel en ses deux volets matériel et immatériel. De nombreux efforts ont en effet été consentis au cours des toutes dernières années pour mettre les technologies modernes au service de ce patrimoine et, plus précisément, de la documentation de l'histoire et de l'héritage culturel du Sultanat aussi bien par l'action des institutions que par la contribution des individus. Ces technologies ont une importance primordiale dans le monde d'aujourd'hui, en particulier chez les jeunes qui passent de longues heures sur les sites virtuels, lesquels sont devenus la source principale où ils vont chercher l'information dans n'importe quel domaine. Il n'en est que plus évident que l'utilisation culturelle de cette technologie est devenue l'une des tâches essentielles pour ce qui est de préserver la culture nationale et de faire face aux défis de la mondialisation culturelle qui a envahi le monde et menace désormais l'identité culturelle arabe et islamique.

L'étude passe en revue nombre d'expériences menées par le Sultanat d'Oman pour tenter de tirer le meilleur profit des réseaux de communication sociale au service de la sauvegarde du patrimoine immatériel.

# LES RÉSEAUX SOCIAUX AU SERVICE DE LA PRÉSERVATION DU PATRIMOINE CULTUREL IMMATÉRIEL AU SULTANAT D'OMAN



#### Imad bin Jassîm al Bahrani - Sultanat d'Oman

Le réseau mondial d'information Internet est considéré comme l'une formes d'évolution technologique les plus marquantes que l'humanité a connues depuis le début de ce nouveau siècle. Ce réseau n'a pas pour seule fonction de fournir des connaissances, il est devenu un moyen d'interaction entre les utilisateurs à travers le vaste univers virtuel.

Les réseaux sociaux sont, dans ce cadre, l'un des aspects importants d'interconnexion par Internet, eu égard aux applications aussi nombreuses que diverses que ces réseaux ont fait apparaître dans les domaines de la communication, du marketing, de l'information, de la gestion, de la commercialisation, de l'enseignement, de l'éducation et dans bien d'autres domaines.

Il est désormais possible grâce à des réseaux tels que Facebook, Twitter, Instagram, Flicker, LinkedIn, You Tube, etc. de faire connaître le produit culturel national à l'intérieur comme à l'extérieur du pays, de diffuser des messages de sensibilisation à la conservation du patrimoine culturel, de présenter les informations et les nouvelles ainsi que les événements qui y sont liés, outre l'association de

## SÉMIOLOGIE DE LA MERE DANS LE CONTE POPULAIRE QATARI



# <u>Préparé par : Hassa Ali al Mary - Qatar</u> Sous la direction de : Mohammed Mustafa Selim

Cette étude est consacrée à la figure de la mère dans le conte populaire, analysé sur la base d'une approche sémiologique. La mère est fortement présente d'une part dans la mémoire patrimoniale et culturelle arabe, d'autre part dans la mémoire populaire. Occupant une place centrale et pour ainsi dire sacrée dans la sensibilité de l'homme arabe en général, et des populations du Golfe de façon particulière, la mère joue dans le conte populaire un rôle important autant que varié, à travers lequel elle assume des fonctions d'une grande profondeur où s'expriment d'une part des valeurs humaines essentielles, d'autre part

des positions qui dans certains cas pourraient s'opposer à la vraie nature de cette figure. La recherche se doit de simplifier sa démarche pour tout ce qui concerne les actions, attitudes et symboles liés à ce personnage, tel qu'il apparaît dans un ensemble de contes populaires qui représentent en eux-mêmes une part importante de la littérature populaire du Qatar.

L'étude s'appuie sur les outils et des règles méthodologiques développés par la sémiologie qui ouvrent des voies pour éclairer la présence de la mère dans ces narrations et analyser les significations que confère le conte populaire qatari à ce personnage. avait pu aisément être accompli à distance, il n'en fut pas de même pour les tâches liées à l'impression, au transport ou à la distribution qui exigeaient la présence du personnel concerné, avec tous les risques qu'ils encouraient de contamination active aussi bien que passive. Nous n'avons à cet égard épargné aucun effort pour faire face à ce danger, ce qui était en soi un premier défi, le second étant de veiller au déroulement fluide du travail au quotidien.

Ce fut là, probablement, la plus grande difficulté à laquelle nous avons été confrontés au cours des quatorze années d'existence de la revue. La pandémie eut notamment pour conséquence de multiplier les entraves à l'acheminement des exemplaires sur support papier vers un grand nombre d'abonnés aussi bien à l'échelon local qu'à travers les pays arabes ou dans le reste du monde, et cela en raison de la paralysie qui a frappé la plupart des moyens de transport par voie terrestre aussi bien qu'aérienne. Les retards ainsi constatés, voire la perte de certains envois, ainsi que la disponibilité pour répondre aux requêtes des innombrables abonnés et remplacer par conséquent les exemplaires qui, pour une raison ou l'autre, ne sont pas parvenus à destination ont constitué autant de défis que nous avons dû relever, bon gré mal gré. Mais notre équipe de travail a affronté ces difficultés avec toujours plus de détermination à respecter les instructions sanitaires édictées par les dirigeants bahreïnis qui jouèrent dans ce domaine un rôle d'avant-garde dans le monde. L'action de l'État bahreïni s'est en effet distinguée par son éthique et par cette fluidité qui est celle de l'eau s'infiltrant dans les interstices les plus ténus pour s'ouvrir des issues qui lui permettent de s'écouler en un flux continu. C'est

au prix d'un labeur constant et dévoué, poursuivi nuit et jour, à domicile, au bureau et dans bien d'autres lieux de travail inventés pour la circonstance qu'aucun des numéros de la revue n'a marqué de retard au long de cette pandémie, dans le temps où les autres parties prenantes ont connu bien des retards au niveau de l'acheminement.

LA CULTURE POPULAIRE qui a surmonté avec succès les multiples défis et difficultés auxquels des périodiques arabes similaires se sont trouvés confrontés est heureuse d'adresser l'expression de sa profonde considération et de ses plus vifs remerciements à Sa Majesté le Roi Hamad bin Isa al Khalifa, Souverain du Royaume de Bahreïn – que Dieu le garde et le protège – pour les sages orientations que Sa Majesté nous a prodiguées et pour le soutien indéfectible qu'elle n'a cessé d'apporter à la revue, en témoignage de l'importance de l'action menée par cette publication pour porter au monde le message bahreïni du patrimoine populaire.

Toutes les marques de fierté et de considération à l'adresse de nos auteurs et de nos lecteurs où qu'ils se trouvent, mais aussi à l'adresse de tous ceux qui ont si généreusement contribué à conférer à LA CULTURE POPULAIRE un statut digne de la recherche et de l'étude en ce qu'elles ont de plus profond et de plus rigoureux.

Que Dieu préserve le Royaume de Bahreïn et les autres pays du monde de tout fléau! Qu'll mette l'humanité toute entière à l'abri des risques et des périls! Dieu est Celui qui entend et exauce les prières!

> Ali Abdulla Khalifa Chef de la rédaction





Telle une eau d'une inaltérable pureté qui jaillit d'une source ancestrale dans une terre fertile et généreuse, puis coule, riche de toutes les qualités et les vertus des eaux nobles et vives, mais aussi de tout l'apport bénéfique où la mène son cours et la portent ses dons, la revue LA CULTURE POPULAIRE continue à paraître, accomplissant avec son 57e numéro un deuxième pas dans la quinzième année de son existence. Elle avance, franchissant les multiples obstacles imposés par la pandémie de Covid 19 qui a submergé le monde, alors que cette publication continuait de paraître de façon régulière, en se renouvelant d'une parution à l'autre et en préservant son niveau scientifique en tant que revue spécialisée ouverte aux productions de qualité provenant de toutes les régions de la planète. Œuvrant sous l'égide d'un Comité scientifique formé d'éminents spécialistes reconnus dans le monde entier, la revue poursuit avec toujours le même dynamisme sa mission, en partenariat avec l'Organisation internationale de l'Art populaire (IOV). Ce partenariat qui est à la fois logistique, interactif, fécond et ininterrompu s'étend actuellement à tous les domaines touchant au patrimoine populaire. Il constitue un

motif de fierté pour les deux parties.

Les instances qui n'ont cessé d'apporter leur soutien à cette publication fondée sur l'arbitrage scientifique peuvent ne pas apparaître clairement aussi bien à nos lecteurs de l'édition papier disséminés dans 163 pays qui reçoivent cette revue aux magnifiques illustrations multicolores qu'aux visiteurs de notre site électronique toujours actif et vivace. Quoi de plus naturel en effet que n'apparaisse pas au grand jour l'effort inlassable quotidiennement déployé par ces soldats de l'ombre qui se consacrent avec un rare dévouement à la pérennité de cette entreprise, avec, en toute circonstance et quelles que soient les entraves et les difficultés, la même persévérance.

Il n'en est meilleur exemple que ce que nous-mêmes comme le reste du monde avons eu à subir du fait de ce terrible fléau qui nous a obligés à nous armer de la plus grande vigilance pour éviter ou réduire la contagion, nous contraignant dès lors à modifier notre mode de vie, notamment en ce qui concerne le travail en présentiel et la nécessité de collaborer à distance pour accomplir les tâches du quotidien. Mais si le travail scientifique ou administratif

## Index

LA CULTURE POPULAIRE ET L'ÉTHIQUE DE L'EAU

SÉMIOLOGIE DE LA MERE DANS LE CONTE POPULAIRE QATARI

LES RÉSEAUX SOCIAUX AU SERVICE DE LA PRÉSERVATION
DU PATRIMOINE CULTUREL IMMATÉRIEL
AU SULTANAT D'OMAN

24

RITES ET PRATIQUES D'ACCUEIL DU NOUVEAU-NÉ À LA CASBAH D'ALGER

26

UN VOYAGE EN TERRE D'ENTRAIDE ET DE COOPÉRATION

Sur certaines pratiques sociales,rites et cérémonies à Wadi Moussa, en Jordanie

27

MALADIES ET ÉPIDÉMIES DANS LA CULTURE MAGHRÉBINE Significations et symboliques

 $\gamma$ 

LA MUSIQUE DE LA TARIQA AÏSSAOUIE ET SES DÉVELOPPEMENTS EN TUNISIE

5

LES ASPECTS ANTHROPOLOGIQUES
DE LA HADHRA (SÉANCE) KAIROUANAISE
DE SIDI BOU ALI

Constances et mutations

-32

L'HABITATION TRADITIONNELLE DANS LA RÉGION D'EL MAHS AU SOUDAN Étude anthropologique

.54

LES MUSÉES CONSACRÉS AU PATRIMOINE POPULAIRE DANS LES RÉGIONS OASIENNES DU MAROC De l'initiative à l'impact sur le développement

#### Conditions et règles de la publication

La Culture populaire accueille les contributions proposées par des chercheurs et des universitaires de toutes les régions du monde. Sont retenues les études et communications scientifiques de qualité relevant des domaines du folklore, de la sociologie, de l'anthropologie, de la psychologie, de la sémiologie, de la linguistique, de la stylistique, de la musique, dans la mesure où les études ont un rapport avec la culture populaire, à ses différents niveaux et à travers ses multiples thématiques. Les textes proposés doivent répondre aux conditions suivantes:

- La matière publiée par la revue exprime l'opinion de son (ou de ses) auteur(s) et pas nécessairement celui de La Culture populaire.
- La revue accueille les interventions, commentaires ou rectifications relatives aux contributions publiées et les publie dans l'ordre de leur réception, selon les conditions de l'impression et de la coordination technique.
- Les matières proposées à la revue pour publication doivent être imprimées électroniquement et se situer dans les limites de 4000 à 6000 mots; ces textes doivent être accompagnées d'un résumé de deux pages de format A4 qui seront résumés en anglais et en français ainsi que d'un curriculum scientifique succinct de (ou des) auteur(s).
- La revue examine avec le plus grand soin les contributions, notamment celles accompagnées de photographies ou de dessins explicatifs qui constituent un support technique et artistique de poids au texte publié.
- La revue s'excuse de ne pouvoir prendre en compte les textes écrits à la main.
- L'ordre des textes et des noms obéit dans chaque livraison à des considérations techniques et n'a aucun rapport avec la notoriété ou le niveau scientifique de l'auteur.
- La revue refuse catégoriquement de publier toute matière ayant déjà fait l'objet d'une publication ou proposée pour publication à d'autres instances. Au cas où la revue a été amenée à publier par inadvertance une matière déjà parue ailleurs, celle-ci ne pourra plus à l'avenir accepter les contributions proposées par l'auteur de l'infraction.
- Les manuscrits envoyés à la revue ne sont pas retournés à leurs auteurs, que la matière ait été publiée ou pas.
- La revue informe l'auteur dès réception de l'arrivée de sa contribution; elle l'informe ensuite de la décision du Comité scientifique en ce qui concerne sa publication.
- La revue accorde une récompense financière appropriée à chaque matière publiée, conformément au tableau des primes et salaires qu'elle a adopté ; une récompense spéciale est prévue pour les contributions accompagnées de photos et/ou dessins. Chaque auteur est tenu de communiquer à la revue son numéro de compte personnel, ainsi que les nom et adresse de sa banque, son numéro de téléphone portable et son adresse électronique.
- Les matières sont envoyées à l'adresse électronique de La Culture populaire: editor@folkulturebh.org
- ou par la poste, à l'adresse suivante: B.P. 5050 Manama. Royaume du Bahreïn.
   Pour plus de détails, s'il vous plaît visitez:
   www.folkculturebh.org

#### Comité de rédaction Ali Abdulla Khalifa

PDG

Rédacteur en chef

#### Mohammed Abdulla Al-Nouiri

Président du comité scientifique Directeur de rédaction

#### Abdulgader Ageel

Directeur général adjoint des affaires techniques et administratives

#### Membres de la rédaction

- Nour El-Houda Badis
- Husain Mohammed Husain
- Hasan Madan
- Khamis Z.Albanki

#### Sayed Ahmed Redha

Secrétariat de Rédaction Relations internationales

#### Firas AL-Shaer

Traduction de la section anglaise

#### **Bachir Garbouj**

Traduction de la section française

Translation website www.folkculturebh.org

Noman al-Moussawi Russian Bouhashi Omar Spanish Fareeda Wong Fu Chinese

#### Amr Mahmoud El-krede

Réalisation Technique

#### Shereen A. Rafea

Directrice des relations internationales I.O.V.

#### Nayla A. Yaqoob

Coordinatrice des Travaux de la Traduction

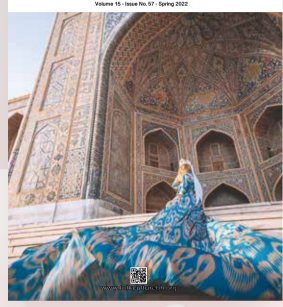
#### Hassan Isa Aldoy Sayed Faisal Al-Sebea

Website Design And Management

### LA CULTURE POPULAIRE

Revue Spécialiséé Trimestrielle Volume 15 - Fascicule 57 printemps 2022





#### **Subscription Fee**

#### Kingdom of Bahrain:

IndividualsOfficial InstitutionsBD 5BD 20

#### Arab Countries:

Individual \$30
Official Institutions \$100
EU Countries: Euro 60
USA & Autres \$70

# Make cheques or money orders Payable to: Culture Populaire

#### Compte Bancaire Numéro:

IBAN: BH83 NBOB 0000 0099 619989 -SWIFT: NBOB BHBM -Banque National De Bahrein.

#### **Imprimeur**

Awal press - Bahrain

# Folklore Museums in The Oasis Areas of Morocco: From Initiative to Developing Impact

#### Radwan Khadid - Morocco

This study aims to address museums in oasis areas in order to validate activities aimed at enhancing the function of such museums and making them better able to contribute to the preservation of local communities' memories and history.

The paper assumes that this study will serve as a preliminary scientific foundation for improving museums that strive to solidify identity and engage in the optimal transmission of cultural heritage and genuine experiences from one generation to the next.

The paper also seeks to encourage the advancement of methodologies for assessing local material and non-material heritage for the benefit of both society and heritage.

One of the paper's main goals is to contribute to the support and direction of cultural initiatives in Moroccan oases and similar regions where local heritage enthusiasts and antique collectors are setting up museums, because this type of initiative reveals the following:

Firstly, local communities are eager to embrace and appreciate components of their identity by finding a home for them in the present rather than abandoning them to the past. These activities take place in environments that are isolated and lacking official institutional projects that are part of a balanced cultural strategy, which means that people do not have access to museums.

Secondly, there is a critical need for this type of museum to replicate scientific and

practical techniques without infringing on a society right to their own identity, one that reflects their values.

As a contemporary cultural institution, the museum represents the oasis' material and non-material cultural legacy and has a common element — conservation, which has several meanings, including the battle against time. As a result, it is not surprising that deserts, semi-desert areas and oases, which may look peripheral, are witnessing activities aimed at collecting and showcasing antiques, arts and crafts, and objects related to local history.

These efforts, which are known as 'musées identitaires' (museums of identity) in Morocco, are distributed over the eastern and southern slopes of the Atlas Mountains. Perhaps the most essential aspect of such museums is their connection to their communities and the fact that they are local reactions to cultural, social, and economic concerns that utilise available resources.

Therefore, this study seeks to highlight the importance of these museum initiatives, and to suggest ways to improve their performance, to develop their impact on local development in the oases, and to make them educational and cultural institutions in the service of society that can contribute to society's development and the preservation of its memory, as stipulated in the definitions of the International Council of Museums (ICOM) and in line with national laws and international conventions related to the protection of tangible and intangible natural and cultural heritage.

# The Traditional Housing of Al-Mahas In Sudan: An Anthropological Study

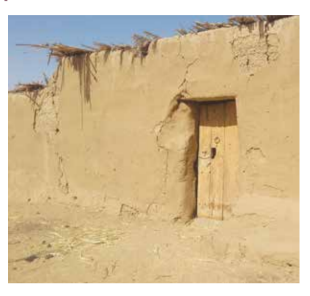
#### **Muhammad Masad Imam Afifi - Egypt**

It is difficult to understand the physical framework (dwelling) in an environment without taking the human experience and the social system into account. The material framework represents more than the various behaviours of society's members; it also represents that which is more important – it is the embodiment of expressions and cultural values that take various forms and affect many aspects. From that perspective, anthropology is useful when researching housing because housing is not built at random, it is built according to the community's culture to express its meanings.

Housing has become the focus of anthropologists' studies because it is a material aspect of cultures and, with the increasing interest in housing and the development of anthropological studies, a new branch known as Architectural Anthropology has emerged. This is a science derived from applied anthropology, and the study of architecture in often primitive societies is an introduction to the study of those societies.

Anthropology is concerned with the study of the house as the most important tool in expressing societal culture, and anthropology places a high value on it in order to gain a more comprehensive understanding of the nature of human beings.

Anthropologists have developed a range of approaches that have been applied in many fields, and we see architecture as closely related to anthropology because it is a field that encourages researchers from various fields to enter and enrich

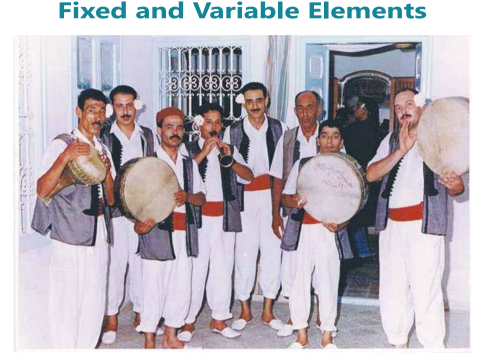


it at the same time. Anthropological research can be a useful tool for architects, particularly when determining the basic demands and needs of users, because architectural design takes needs and traditions into account within the context of the dominant culture in society.

Anthropologists are interested in the concept of the house because it represents the social functions of individuals. It is directly related to the kinship and marriage system, and it has an impact on the network of social relations.

The study of social anthropology, particularly the study of primitive societies, describes and categorises the various housing and residential systems after marriage extensively, including the system that involves living with the husband's family, the system that involves living with the wife's family or the maternal uncle, and the independent living system.

# The Anthropological Aspect of Sidi Bou Ali's Kairouanese Hadra:



#### **Qasim Al-Baji - Tunisia**

The purpose of this paper is to explore traditional customs and their cultural implications, semantic patterns and dimensions as manifested in the context of sound and vision.

The study is significant because it sheds light on popular ethnic manifestations and practices and delves into their historical frameworks, social impacts and the meanings they carry, allowing us to analyse the intentionality of the foreign culture and the authentic culture of cultural-social activities.

This paper aims to investigate the musical aspect of the Sufi Hadras phenomenon and spiritual practices through social and cultural events in different dialects in central and coastal Tunisia over time. The paper includes an overview of musicians and researchers in this field.

The research is based on "Sidi Bou Ali's Hadra", which involves music in rituals. The study attempted to examine the phenomenon and its connection to social, musical and traditional aspects by answering questions such as:

- How is the example performed?
- Is it classified as folk art or ethnomusicology?
- What are the functions and social ramifications of this type of music?
- Can this Sufi music be used as music therapy?

This study is based on information from field research and the analysis of the opinions of specialised field researchers. The information may constitute cultural patterns, providing us with a sociological portrait of Sufi methods and music.

### **Tunisia's Issawiyya Music and Its Evolution**



#### Hisham bin Umar - Tunisia

Heritage is classified as 'material' (buildings, tools and other artefacts) or "non-material", which includes ideas. theories, customs, beliefs and even aspirations as well as legacies recorded on various physical media from stone to paper and those recorded in Man's individual and collective memory, such as behavioural practices and oral narrations that are transmitted on a regular basis in the form of news, stories, wisdom, proverbs, chants and so on.

Important non-material elements include the musical records adopted by followers of popular Sufi orders. These oral narratives are often passed down through the generations, and they include historical data and testimonies related to the field of cultural and social anthropology. They are indicative of various features of the social structure in various Sufi organisations and all of their ideologically-based practices.

Research into these non-material records that have accumulated over centuries is akin to excavation at an archaeological site. There are many valuable pieces that require research, classification and documentation so they can be analysed from various perspectives. This involves identifying their components, highlighting their creators' aims, exploring the various artistic methods adopted

during their formation, and revealing the interrelationships among Islamic Sufi methods and other ideologies and practices. Some of these may go back to sociocultural fields that have absolutely nothing to do with the religious ideological orientation and to pre-Islamic beliefs and legacies.

These oral recordings are a cultural artefact, and the majority of their ethnographic origins stretches beyond the specific geographic area in which they evolved; their historical roots date back to times before their formation and dissemination.

Because of my first-hand field experience, I picked the traditional musical sector and examined the chanting routines and musical practices of the popular Sufi order known as "Issawiyya", which is prevalent in nearly every region of Tunisia.

I divided the work into three parts. In the first, I attempted to show the Sufi organisation's origins as well as the conditions that allowed it to arise and spread. In the second, I documented all of the oral and vocal ceremonial procedures practiced in Tunisia by the followers of this Sufi order. In the third, I documented the most significant developments in Issawiyya and changes in its musical practices and in social roles in Tunisia.

# **Epidemics and Diseases in Moroccan Folk Culture: Significance and Symbolism**

#### Hamadadu bin Umar - Algeria

Epidemics, diseases, famines and other natural disasters influenced the stagnation of economic, social and political structures, condemning them to a lack of development. In a broader sense, epidemics, diseases and famines were factors in the demographic waste that afflicted societies in the Maghreb from the 15<sup>th</sup> to 17<sup>th</sup> centuries, and in the 18<sup>th</sup> and 19<sup>th</sup> centuries.

We discovered that, unlike Moroccan societies, European societies entered a time of major transformation at all levels as soon as they were liberated from epidemics, diseases and famines.

The memories of epidemics and diseases in the Maghreb formed a folk culture represented by a set of behavioural patterns and actions that reflected the fear of disease and epidemics. People resorted to seeking blessings, healing and deliverance from disease and death at shrines in the belief that doctors could not save them from disease.

The modern history of the Maghreb must be viewed through the lens of demographic disasters and crises, the causes of these epidemics, diseases and crises, and their manifestations, impacts and negative ramifications on the authorities and society as a whole.

This paper includes conclusions that I reached after reviewing numerous manuscripts. Here are a few of my conclusions:

 Unlike formal culture, Moroccan folk culture was able to preserve crises in the collective memory with songs, proverbs and folktales.



- The names of these epidemics and diseases are almost universally agreed upon in manuscripts from the Maghreb in general and from Algeria in particular.
- Explicit attitudes towards these epidemics and diseases vary, particularly in terms of ways to prevent and protect against epidemics, as reflected by Jurist Hamdan bin Othman Khuja in his book 'Itahaf Al-Munsifin' and by Abu Hamid Al-Arabi Al-Mushrafi in his book 'Aqwal Al Muta'in'.
- Common people used to believe that epidemics and diseases were divine punishment for their sins and lack of religious faith.

The relationship between jurists and historians remains controversial in terms of epidemics and diseases and their various interpretations because jurists' theories are based on legal evidence while historians' theories are based on folk practices.

# A Journey to Solidarity and Cooperation: Social Practices, Rituals and Ceremonies in Wadi Musa, Southern Jordan



#### <u>Fatima Nasir Al-Hasanat - Jordan</u> <u>Mansour Abdel Aziz Al Shuqairat - Jordan</u>

The purpose of this study is to shed light on various social practices, rituals and traditional celebrations in Wadi Musa, and to emphasise the most important customs related to the celebrations. Wadi Musa is an oasis in the desert in southern Jordan.

We focused on an oral narrative by an elderly woman who lived in a time with a wealth of social norms and activities that were symbiotic in nature.

Some of the practices and celebrations in Jordan in previous time periods, particularly in Wadi Musa and its environs, were studied as part of the historical narrative. The most notable of these customs include those related to engagements, weddings, circumcisions, harvests and "zuwara".

Throughout this paper, we highlighted and discussed the most important rituals, customs and practices associated with occasions and events that demonstrate the lifestyle and thinking of the generation that resided in the region in a completely different time period.

After monitoring, evaluating and comparing methods, the study concludes with a number of findings.

# Rituals and Practices Related to the New-born In the Casbah Of Algiers

#### Fatima Skumi - Algeria

Arab folk beliefs varied. They were geographically and historically distinct, and they had an influence on both the human imagination and reality. In Arab folk communities, it is common to cling to the ancient past and its entrenched features.

The conventions that have survived include the rites associated with the birth of a child. Every community has both its own unique characteristics and things that it shares with other communities. The Casbah in Algeria has a unique community and I had the opportunity to live in close proximity to it for more than a decade.

The research topic is significant because it stems from the fact that it belongs to the category of folk beliefs that represent an old civilisation. My aim is to clarify some of its characteristics, to explain their significance, and to identify and collect elements while competing against time. Deportation has affected hundreds of families, and it continues to do so. The fear that buildings will collapse due to factors such as the erosion of walls and the deterioration of staircases is a real threat to the families' lives.

As a result, I attempted to find a solution before all is lost because the cultural legacy is struggling to survive in the face of rapid change.

I limited my study to the Casbah in Algeria because I lived in this community throughout the stages of motherhood and women were available to advise, warn and teach me.



These recommendations and cautions have implicit values, and the women of the Casbah consider them preventative measures that protect and heal the newborn in the event of an illness. Observations were made and documented, and they represent the perspectives of the women who were eager for me to follow their advice.

Women's advice begins with pregnancy, and we found that some individuals hid their pregnancies from neighbours and even relatives for as long as possible because they feared envy and the eye.

They also frequently predict the gender of the foetus without the aid of a gynaecologist. Many women in the Casbah can detect a foetus' gender from the shape of the mother's abdomen. In addition, if a male baby appears in a dream, it means that the pregnant woman will have a girl, and vice versa.

# Using Social Media to Protect Intangible Cultural Heritage in The Sultanate of Oman

#### **Imad bin Jassim Al-Bahrani - Sultanate of Oman**

The internet is one of the most significant technological transformations that humanity has experienced since the turn of the century. Its function is not limited to providing information because it has also evolved into an interactive tool for communication among users across the vast virtual world.

Because of its numerous and diverse applications in communication, marketing, media, management, promotion, education, awareness and other fields, social networking is regarded as one of the most essential types of interactive communication on the network.

It is possible to promote the national cultural product at the local and international levels through networks such as Facebook, Twitter, Instagram, Flickr, LinkedIn and YouTube. It is also possible to broadcast awareness messages about the preservation of cultural heritage, provide news and events related to heritage, and involve different groups in society in the process of preserving cultural heritage and documenting its elements, perhaps for the first time in history, through the participatory features offered by these networks. This allows citizens, not just the elite, to participate in the production of cultural heritage content, transforming them from mere users to users and producers of cultural content at the same time.

The Sultanate of Oman is among the countries that place a high value on both material and non-material cultural treasures. In recent years, institutions and individuals have made efforts to use



and benefit from modern technology by documenting Omani history and heritage because these means are so important in today's world. This is particularly true for members of the younger generation who spend long hours on sites that have become their main source of information in various fields. It is important to use social platforms' techniques and capabilities to preserve national culture and confront the globalisation that has become a threat to Arab and Islamic cultural identity.

This paper reviews a number of attempts to optimise the use of social networks in order to safeguard intangible heritage in Oman.

# The Mother in Qatari Folktales: A Semiotic Study

<u>Prepared by Hissa Ali Al-Mirri - Qatar</u> <u>Supervised by Dr Muhammad Mustafa Salim</u>

Due to the significant presence of the mother in Arab heritage and the cultural memory on the one hand and in the folk memory on the other, this semiotic research attempts to examine the mother in the folktale.

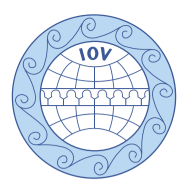
The mother occupies a prominent position and is a sacred entity in the individual Arab consciousness in general and in the Arabian Gulf in particular. She has a qualitative presence within the framework of the folktale through which she plays various roles and very deep functions, expressing profound values and unique positions.

This study is concerned with that which is associated with the mother in terms of the functions, roles and symbols she conveys in a collection of Qatari folktales, which are fundamentally an intrinsic component of folk literature in Qatar and its environs.

The semiotic method and its tools were used in this study to understand the presence of the mother and the implications of this presence in the Qatari folktale.







#### **International Organization Of Folk Art (IOV)**

our office work remotely, printing, shipping, and distribution could not be handled from a distance, and this posed a significant challenge to the normal daily workflow.

The pandemic caused protracted, complicated issues in terms of our operations, including the distribution of printed copies to a significant number of local, regional, and international subscribers due to the temporary interruptions in shipping.

This was one of the most critical challenges we encountered. It caused the loss of many copies that had been dispatched and the need to address subscribers' concerns and to provide compensation when the Journal did not arrive for one reason or another. However, it was a challenge our staff took on with great determination to get the work done while following the health precautions set forth by Bahrain's leaders, which were commended across the world.

Facing sudden struggles, Folk Culture continues to run like a steady stream of water, which finds a way to flow even through the narrowest of paths. From morning to night, we worked diligently from our homes, our offices, and multiple creative locations, and none of our issues were published behind schedule during the pandemic, despite concerned entities' delayed delivery.

Folk Culture Journal, which has successfully overcome many of the difficulties and challenges that face Arab publications, wishes to express its heartfelt thanks, appreciation and gratitude to His Majesty King Hamad bin Isa Al Khalifa of the Kingdom of Bahrain for his sound royal directives and ongoing support and assistance. His continuous support emphasizes the importance of the journal's role, as it carries the message of folk culture from Bahrain to the world.

Thank you to to all our dear writers, readers and dedicated employees for making the Folk Culture Journal such a prestigious academic journal.

May Allah keep the Kingdom of Bahrain and the world safe from all diseases, and keep humanity safe from peril and evil.

> Ali Abdullah Khalifa Editor in Chief

### The Steady Stream of Folk Culture



Just as pure, clear water flows from a spring in a good and fertile land, nourishing everything in its path, the Folk Culture Journal continues its successful journey in its fifteenth year with Issue No. 57.

After years of regular publication, surmounting all obstacles related to the COVID-19 pandemic and maintaining its prestigious scientific standing, the journal continues to welcome expert writings from around the world. The journal is supported by an international scientific body that provides expertise and professionalism and undertakes dynamic work on an ongoing basis, and operates in partnership with the International Organization of Folk Art (IOV),

which provides continuous logistical support.

Those who read this peer-reviewed academic journal in printed form in 163 countries and the millions of visitors to our popular and vibrant website may not be aware of all who make it possible. The efforts of all those inconspicuous soldiers who work tirelessly to maintain a smooth flow of work under the most difficult conditions are not always noticed.

Along with the rest of the world, we have been forced to adjust our daily routines and work environments and to work remotely as a precautionary measure during this pandemic. And, while we were able to perform the majority of

## Index

The Steady Stream of Folk Culture

The Mother in Qatari Folktales: A Semiotic Study

> Using Social Media to Protect Intangible Cultural Heritage in The Sultanate of Oman

> > Rituals and Practices Related to the New-born In the Casbah Of Algiers

10 A Journey to Solidarity and Cooperation: Social Practices, Rituals and Ceremonies in Wadi Musa, Southern Jordan

Epidemics and Diseases in Moroccan Folk Culture: Significance and Symbolism

Tunisia's Issawiyya Music and Its Evolution

The Anthropological Aspect of Sidi Bou Ali's Kairouanese Hadra: Fixed and Variable Elements

The Traditional Housing of Al-Mahas In Sudan: An Anthropological Study

Folklore Museums in The Oasis Areas of Morocco: From Initiative to Developing Impact

15

#### **Publishing Terms and Conditions:**

Folk Culture journal welcomes scholarly and academic contributions from around the world and publishes scholarly studies and articles related to folk culture in the fields of folklore, sociology, anthropology, psychology, semantics, semiotics, linguistics, stylistics, and music; all of which are subject to the following terms and conditions:

The papers and articles published in Folk Culture express the writer's views and not necessarily the views of the Journal.

- Folk Culture welcomes all comments or corrections concerning the published content; such comments will be published based on the date they are received, the space available, and the design and editing of the Journal.
- All written material must be typed and between 4,000 6,000 words. The paper, study or article must be submitted with a brief academic biography and an abstract of two A4 pages that will be translated into English and French.
- The Journal gives preference to papers and studies that include images, illustrations and charts relevant to the content.
- The Journal apologizes for not accepting handwritten papers and studies.
- The material to be published is organized on the basis of technical considerations and not according to the writer's rank or academic qualifications.
- The Journal does not publish previously published material or material that is being considered for publication elsewhere. If any such material is published by mistake, Folk Culture will not accept papers or articles by the same writer in the future.
- Whether they are published or not, the original papers, articles and studies will not be returned to the writer.
- The Journal will acknowledge receipt of the material, and will inform the writer whether the committee has decided to publish the material.
- The Journal provides cash compensation to writers according to Folk Culture's payment scale. Additional compensation is given for papers submitted with images and illustrations.
- Writers must provide Folk Culture with their bank account details, mobile telephone numbers and e-mail addresses.
- All papers, studies and articles should be sent to: editor@folkculturebh.org or to P.O. Box 5050, Manama, Kingdom of Bahrain.

#### Make cheques or money orders Payable to:

Folk Culture

For Studies, Research And Publishing.

#### **Account number:**

IBAN: BH83 NBOB 0000 0099 619989 - SWIFT: NBOB BHBM -

National Bank of Bahrain-Kingdom of Bahrain.

#### Ali Abdulla Khalifa

Director General Editor In Chief

#### Mohammed Abdulla Al-Nouiri

Head Of Scientific Committee Editorial Manager

#### Abdulqader Aqeel

Deputy Director General Affairs
Technical and administrative

#### **Editorial Members**

- Nour El-Houda Badis
- Husain Mohammed Husain
- Hasan Madan
- Khamis Z.Albanki

#### Sayed Ahmed Redha

Editorial Secretary
International Relations

#### Firas AL-Shaer

Editor of English Section

#### **Bachir Garbouj**

Editor of French Section

Translation on the website www.folkculturebh.org

Noman al-Moussawi
Bouhashi Omar
Fareeda Wong Fu

Chinese

#### Amr Mahmoud El-krede

Design Management

#### Shereen A. Rafea

Directer of International Relations I.O.V.

#### Nayla A. Yaqoob

Translations Coordinator

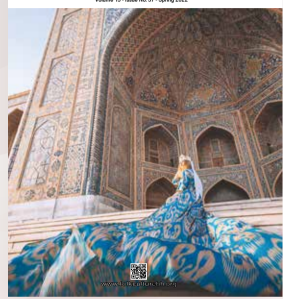
#### Hassan Isa Aldoy Sayed Faisal Al-Sebea

Website Design And Management

## **FOLK CULTURE**

A quarterly specialized journal Volume 15 - Issue No. 57 Spring 2022





#### **Subscription Fees**

#### Kingdom of Bahrain:

- Individuals- Official InstitutionsBD 5BD 20

#### **Arab Countries:**

Individual \$30
Official Institutions \$100
EU Countries: Euro 60
USA & Other \$70

#### **Printer**

Awal press - Bahrain



For Studies, Research And Publishing

Tel: +973 17400088 Fax: +973 17400094

Distribution & Subscription:

Tel: +973 33769880

Fax: +973 17406680

International Relation:

Tel: +97339946680

**Editorial Secretary:** 

E-mail: editor@folkculturebh.org P.O. BoX: 5050 Manama -

Kingdom of Bahrain

Registration No.:

MFCR 781 ISSN 1985 - 8299



For Studies, Research And Publishing

www.folkculturebh.org

With Cooperation Of



International Organization Of Folk Art (IOV)
www.iov.world

Magazine published in Arabic, English and French. And published on the website (Arabic - English - French - Spanish - Chinese - Russian)



Volume 15 - Issue No. 57 - Spring 2022

